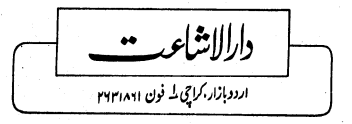


مصلک چننالاسکام اِمام اَبُوحاً اِدْمِحَدَالْغِزَالَ بدیرجه، مولانا ندیم الواجدی ناس دیوبد



# ترجمدا وركمپيو فركما بت كے جمل حقوق ملكيت بنام وارالا شاعت محفوظ حسيس كالي رائك منبر ------

بابتمام: خلیل انرف مثمانی طباعت: شکیل پزننگ پریس نامشر: دارالاشاعت کراچی مثامت: صفحات

#### <u>برثای</u>ے

ب نیم الحاعدی ولد دارد واجسس به سمن دارند منع سودتود بدی مرز به اصادعدم الدن اصلی تبست یک س به مس م صد دم خزال من کا ترجدار در من جریم اخازت کیدید الدوارندی کی حددل بر نام نام یا به ب برس کم کال مائث خاکت ن کران نبوتون منای مکل وادالد شاعت اور با نارکزی کا ترک نوا برد با وارک ده است کیرفر من تب سه ترواست، کرک حدیداد دس بری دخان ساستان کرد کا

الديكريان من والمعدسه خلوكون يسال براران من والأد وه علي المران والمران وه علي المران المران

نیم اور در این در این

#### ملز کے پتے

ممثمیرکدوپ ، چنده بازادنیسل آباد مکتبرسدا جمدشهید، ادده بازار لا مود مکتب مهامنید ، ۱۰- ادده بازار لامود کتب مهامترسیدی ، داجه بازار دادنیش میشویسی کمیکینی: بعبر بازار بیشاور مکتبرا مراویس ، گریه پتال ده متان

بیت انقسرآن اردد باندگرای ا ادارة انقسرآن کارڈن ایسٹ بیدکرامی شد ادارة المعسارف کورڈی کرامی مگا مکتبر دارانعسلوم دارانعلوم کورڈی کرامی سیا ادارة اسلامیات ۱۰۱۰ ادک وجور میت العلوم ۲۰ زنا بهدروشاناریکی فاجود

احياء العلوم جلدموم

# فهرست مضامین جلد سوم

| منۍ          | منوان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | مني  | منوان                                                                       |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|-----------------------------------------------------------------------------|
|              | تتعلم اور الهام كا فرق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |      | كتابشر حعجائب القلب                                                         |
| τ^.          | ملائے کرام اور صوفیائے عظام کے اختلاف کی حقیقت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 10   | قلب کے عجائبات کابیان                                                       |
| M            | محسوس مثالول کے ذریعہ دونوں مقامات کا فرق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 14   | پهلاياب                                                                     |
|              | میلی شال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •    | نفس 'موح قلب اور مقل کے معانی اور مرادات<br>م                               |
| py           | وجود کی دو قتمیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •    | پهلا <b>ننڌ - قلب</b><br>پيدور                                              |
| <i>*</i>     | قلب کے دو دروازے<br>دوسری مثال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | K    | دومرالفظ- مدح<br>تيرالفظ- ننس                                               |
| 64<br>64     | کو حربی میں<br>طریقہ: تضوف کی صحت پر شرعی دلائل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | N    | پيرانط-<br>چوتمالغظ-عتل                                                     |
| ſΆ           | تجهات کی شمادت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 19   | قلب کے لئکر                                                                 |
| ۵۰           | ودناقابل الكاردليليس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ۳    | قلب كياطنى خدام اورعام فم مثاليس                                            |
| ۱۵           | وسوسول کے ذرایعہ دل پر شیطان کافلبہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 11   | پیلی مثال<br>ا                                                              |
| , <b>w</b> 1 | وسوسے کے معنی اور غلبہ شیطان کے اسباب خاط کیں وقت مال اور ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 11   | وو سری مثل<br>تدرمه ها                                                      |
| ar           | خوا طركى دونشميس الهام اور دسوسه<br>فرشته وشيطان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | "    | تیسی مثال<br>انسان کے قلب کی خصوصیات                                        |
| * #          | شطان سر بحز کاراره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 7    | علوم کے حصول کے دودر بے                                                     |
| ۵۲           | شیطان کیاہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | l ha | جامع اوصاف قلب اوراس ي مثاليس                                               |
| ٥            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۳.   | علوم کے تعلق سے دل کی مثالیں                                                |
| <b>6</b> /   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | *    | قلب کے آئینے سے مشاہرت                                                      |
| ۲            | دل میں داخل ہونے کے شیطانی رائے<br>غضب اور شہوت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 74   | مجل اور ایمان کے مراتب<br>علوم کی مختلف قشمیں اور قلب کی حالت               |
| 4            | 12,17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 70   | شرع اور مقلی ملوم میں تعارض نہیں ہے۔<br>شرع اور مقلی ملوم میں تعارض نہیں ہے |
| 7ª<br>4      | فكرسري المساقل | 1    | علوم مقلی کی مزید دو تشمیں                                                  |

|             |                                     | γ,      | احاء العلوم جلد سوم                                                |
|-------------|-------------------------------------|---------|--------------------------------------------------------------------|
| مني         | منوان                               | منۍ     | محوان                                                              |
| ^^          | آيات و احاديث                       | 75      | فلامرى نيب و زينت                                                  |
| 90          | آفار                                | 4       | لوگول سے طبع                                                       |
| 4           | خوش خلتی اور بدخلتی کی حقیقت        |         | عبلت اور عدم استقلال<br>عبلت اور عدم استقلال                       |
| *           | خوش ملتی کے ہارے میں چند اقوال      | 70      | بات ورور الت<br>مال ودور لت                                        |
| 9.00        | خوش خلتی کی حقیقت                   | 40      | عن رابد ک<br>نقر کاخون اور بخل                                     |
| 9 0         | حسن باطن کے جار ار کان              | ,       | نه بی عصبیت                                                        |
| 94          | رياضت سے اخلاق میں تغیر             | 4<      | عوام اور فلسفیانه مباحث<br>عوام اور فلسفیانه مباحث                 |
| ŕ           | میلی دلیل کاجواب                    |         | بر کمانی                                                           |
| 91          | انسان کے چار مراتب                  | 7^      | بر عن<br>شیطان سے بیخے کا راستہ                                    |
| 4           | دو سری دلیل کاجواب                  | <1      | یک سے موسمہ<br>زبانی ذکر کانی نئیں ہے                              |
| <b>J</b> •• | حسن خلق کے حصول کاسبب               | <r></r> | رہان رسی ای بہت<br>ہر گناہ کے لئے الگ شیطان ہے                     |
|             | تمذيب اخلاق كے حصول كا تفصيلي طريقه | 24      | برحادے۔ ان عیان ہے<br>شیطان کا مجسم موکر سامنے آنا                 |
| 1.4         | بدن اورنفس                          | 40      | میں کے وساوس اوہام 'خوا طراور ارادے                                |
| ۶4          | قلوب كى بيارى اور محت كى علامتيں    | <4      | دل سے دستاو میں اور میں اور    |
| 1-4         | اپنے عیوب پہچانے کا طریقہ           | <4      | ر کے وقت قلب کے وسوسوں کا کمل انقطاع                               |
| 4           | بهلا لمريقه                         | ۸۰      | ومراسي فتمين                                                       |
| 4           | و د مراطریقہ                        |         | وساون کا ملیں<br>پہلی فتم۔ تلیس حق                                 |
| 11-         | تيرا لمريقه                         | "       | پل م- یا ک<br>دو سری قشم- تحریک شهوت                               |
| 4           | چوتما لمربعة                        | 1       | ا کو سری منتم-خواطر :<br>تیسری کتم-خواطر :                         |
| 1#1         | قلوب کے امراض کاعلاج ترک شوات       | "       |                                                                    |
|             | دلا كل نقل مشوابه شرع               | ٨٢      | قلب کی سرعت تغییراوراثبات و تغییر میں اس کی تشمیں اتنا ہے تاہ ہے ۔ |
| 4           | شربیت کے شوابر<br>شربیت کے شوابر    | ٨٣      | تغییرو ثبات کے اعتبار سے قلب کی تمین قسمیں<br>تترون کی نہ مع       |
| III         | بزرگوں کے اقوال                     | -       | تقویٰ کے نورسے معمور<br>خامی اس نغیر مار قا                        |
| 1 110       | ملاء كامتفقه فيمله                  | M       | خواہشات نفس سے لبریز قلب<br>بسرا قلب                               |
| ٦١١         | لوگوں کی چارفتمیں                   | 14      | تیسا قلب<br>خاطر شہوت اور خاطرایمان کے درمیان                      |
| ¥           | مباهات سے لذت                       | i       | كتأبرياضة النفس وتهنيب                                             |
| 110         | مبامات اجتناب                       |         | الاخلاق ومعالحة الأمراض.                                           |
| 4           | ننس کی مادیب                        | 14      | ریاضت نفس- تهذیب اخلاق اور                                         |
| ۲۱۱         | مجابدے اور ریاضت کا طریقہ           |         | امراض قلب کے علاج کابیان                                           |
| 114         | خوش خلقی کی علامات                  |         | حسن خلق کی نفیلت اور بدخلتی کی ندمت                                |
| 17- 3       |                                     | 1 77    |                                                                    |

|        | en andre general and a second and | ۵    | احياء العلوم جلد سوم                  |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|---------------------------------------|
| منحه   | موان حسد                                                                                                        | منۍ  | مخوان                                 |
|        | اور نفس الآمه يرغلب                                                                                             | 11^  | يه آيات معيارين                       |
| سویم ا | چمنافا نده-بر <u>د</u> اری پر قوت                                                                               | 119  | اکابر کے اقوال                        |
| "      | سالوال فاكده- عبادت برمواظبت كي سمولت                                                                           | 144  | بجول کی تعلیم و تربیت اور ان کے اخلاق |
| اله    | المعوال فائده- تندرسي                                                                                           |      | ک تمذیب و تحسین                       |
| ۱۲۰۰   | نوال فائمه- اخراجات میں کی                                                                                      | •    | ابتدا ہے بچے کی تربیت کا طریقہ        |
| ۲۶۱    | دسوال فاكده-مدقدو خيرات                                                                                         | 174  | ارادت کی شرائط عجابدے کے مقدمات       |
| 10%    | پیین کی شہوت فختم کرنے کا طریقہ                                                                                 |      | اور راہ سلوک میں مریدے تدریجی         |
| 1      | غذاى مقدار                                                                                                      |      | ارتقای تغمیل                          |
| . 4    | غذا کے چاردر بے                                                                                                 | 4    | ارادت کی شرائط                        |
| 10/9   | غزاكاوتت                                                                                                        | 4    | حاب کی تشمیں                          |
| Jŵ۰    | غذای مبنس                                                                                                       | ١٢٤  | هی کال ی ضرورت<br>هی کال ی ضرورت      |
|        | بموك كے حكم اور اس كى فضليت ميں                                                                                 | 4    | مرشد کا فرض                           |
| 104    | اختلاف رائے اور لوگوں کے احوال میں اختلاف                                                                       | (79  | سلوک کی ابتدا                         |
| IOA    | بموك اور هنكم سيري مين اعتدال                                                                                   | 134  | وسوسول كي ود تشميس                    |
| "      | غذامقصود نهيس مجابره مقصود ہے                                                                                   | اسوا | رياضت كاانتائي درجه                   |
| 109    | اکابرین سلف کے مجاہدے                                                                                           |      | كتابكسرالشهوتين                       |
| "      | بزرگوں کے احوال کا اختلاف                                                                                       | Imm  | شہوت فی و فرج کو تو اُلے کے میان میں  |
| 14-    | کم خوری اور ترک شموت کی آفتیں                                                                                   | "    | المكم-تمام شهوات كاسرچشمه             |
| 144    | شرمگاه کی شهوت                                                                                                  | اسما | پىلاياب                               |
| ۱۲۳    | شرمگاہ کی شہوت کے تین درجات                                                                                     |      | بعوك كي فضيلت اور هنم سيري            |
| 140    | مردك لئ تاح بمترب يا تكاح ندكرنا بمترب                                                                          | "    | كايرهت                                |
| 140    | جُرُدًى مد                                                                                                      |      | روايات                                |
| ידו    | نو عمراز کول سے دلچیں                                                                                           | 180  | آفار                                  |
| 14<    | نظری آفت                                                                                                        | 179  | بموك ك فوائد اور فكم سرى ك نفسانات    |
| 4      | مردكامتعدلكاح                                                                                                   | Kv.  | بلاقائمه مفاع قلب                     |
| 179    | خوابش تكاح كاعلاج                                                                                               | IM.  | د مرافا کمه رفت گب                    |
| 14-    | شرمگاه اور آ کوے زناسے بچنوالے کی فنیات                                                                         | ,    | تيرافا تدم واصع ادرا كساري            |
| 4      | شرمگادے زامے بچنوالے کی فغیلت                                                                                   | 184  | چوتمافا كده مذاب الى كى ياداور        |
| 1<1    | آکو کے زنامیے بچنے والے کی نعیلت                                                                                |      | الل معائب سے مبرت                     |
|        | كتاب آفات اللسان                                                                                                | 1er  | بانجوال فاكده-شهوت كاقلع قنع          |
|        |                                                                                                                 |      | '                                     |

www.ebooksland.blogspot.com احاء العلوم المدروم

|     |                                       | 1    | اخياء العلوم جلد سوم                         |
|-----|---------------------------------------|------|----------------------------------------------|
| منح | عنوان                                 | منۍ  | منوان                                        |
| 714 | كناتية بمي جموث نه بولنا چاہيے۔       | 1417 | زبان کی آفتوں کابیان                         |
| YYY | پدر مویں آفت۔ غیبت                    | 1    | زبان-ایک عظیم نعت                            |
| 4   | فیبت کی ذمت شرق والائل سے             | 140  | زبان كاخطرة عظيم اور خاموشى كى نعنيلت        |
| MP  | غیبت کے معنی اور اس کی مدود           | 14-  | خاموشی کے افغل ہونے کی وجہ                   |
| 774 | ايك غلط استدلال اوراس كاجواب          | 4    | پېلى آفت. لايعن كلام                         |
| 174 | فیبت مرف زبان ی سے نسیں ہوتی          | M    | ب فائده کلام کی تعریف                        |
|     | علائے کرام کی غیبت                    | IAT  | بے فائدہ کلام کے اسباب                       |
| 119 | غیبت کے اسباب                         | ING  | ووسرى آفت زياده بولنا                        |
| ,   | عوام سے متعلق الحواسب                 | 4    | ذاندكام كاشعر                                |
|     | پهلاسېب کينه وغضب                     | 100  | تيري آفت-باطل كاذكر                          |
|     | ود مراسبب موافقت                      | 144  | چومتن أفت بات كاكاننااور جنفراكرنا           |
| pp- | تيسراسبب احتياط اور سبقت              | 144  | بات کالمنے کی تعریف                          |
| ,   | چوتما سبب برأت                        | 1/9  | جدال ادر مراء سے بیجنے کا طریقہ              |
| "   | بإنجوال سبب مفاخرت اور براني كااظهمار | 19.  | بانجين آنت خصومت                             |
| 4   | چمٹاسبب صد                            | 197  | مچمٹی آفت۔ نصاحت کلام کے لیے تفتع            |
| •   | ساتوال سبب دل حمی                     | 190  | ساقیں افت فخش کوئی اور سب و شم               |
| 741 | المفوال سبب فحقير                     | 190  | فحش موتی کی تعریف                            |
| 4   | خواص کے ساتھ مخصوص اسباب              | 194  | المعوي أفت لعنت كرنا                         |
| *   | پهلاسبب تعب                           | 194  | لعنت کی تعریف                                |
| /   | ودمراسبب جذبه شفقت                    | 4    | لعنت کے اسباب و درجات                        |
| ,   | تيراسبب الله كے لئے غمتہ              | 4.1  | نویس آفت. راگ اور شاعری                      |
| 777 | غيبت كاعلاج                           | 4.4  | وسوي آفت مزاح                                |
| 4   | ملم دحمل کامجوان                      | 40   | أتخضرت ملى الله عليه وسلم كامزاح             |
| ,   | اجملل طريقة علاج                      | 4.6  | مياربوس انتساستزاء                           |
| rrr | تغصيلي طريقة علاج                     | 4.4  | باربوس آفتدافثائراز                          |
| PPY | ول سے غیبت کرنے کی حرمت               | •    | تيرموس آفت- جموناوعه                         |
| +   | سوه عن (بر ممانی)                     | ווץ  | چود مویس آفت۔ جموث بولنا اور قشم کھانا<br>پر |
|     | سوه نکن کی حرمت کی وجہ<br>میں ن       | 110  | 761                                          |
| 444 | بدهمانی کاعلاج                        | 714  | کن مواقع پر جموٹ بولنا جائز ہے               |
| tta | فیبت کے باب میں رخصت کے مواقع         | 119  | ترغيب وتربيب كے لئے اماديث كورنا مح سي       |
|     |                                       |      |                                              |

|            |                                                 | 4          | احياء العلوم جلدسوم                                                                                           |
|------------|-------------------------------------------------|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مغ         | موان                                            | مني        | مؤان                                                                                                          |
| المليمة    | فنسب کامرکز قلب ب                               | 444        | اوّل۔ علم کی داوری کے لئے                                                                                     |
| 4          | قوت فضب کے تین درج                              |            | ودم- محرے ازالے اور معصیت دور کرنے                                                                            |
| 274        | فضب کے ظاہری آثار                               | 739        | يدهد ماصل كرائے لئے                                                                                           |
| והרץ       | كيارياضت خضب كازاله ممكن ب؟                     | "          | موم فتوی ماصل کرنے کے لئے                                                                                     |
| "          | و کیا ہے؟                                       |            | چارم مسلمانوں کو شرے بچانے کیلیے                                                                              |
| "          | مجيب كالتمين                                    | 44.        | پنجم- موفیت کی وجہ ہے۔                                                                                        |
|            | پيل هم <sub>ه</sub>                             | 4          | عصم کھلے فت کا دجہ۔                                                                                           |
| 774        | دو مری فتم                                      | الهام      | غيبت كأكفاره                                                                                                  |
| ,          | تيري قتم                                        | 4          | معاف کرانایا دعائے خیر کرنا                                                                                   |
| 741        | ففب کے اسباب                                    | ۲۳۲        | کیامعاف کرنا ضوری ہے؟                                                                                         |
| 747        | ہجان کے بعد خصے کاعلاج                          |            | معاف كرنا افضل ب                                                                                              |
| 4          | علم کے ذریعے جوش خفب کا خاتمہ                   | 262        | سولهوس آفت چغل خوری                                                                                           |
| hele       | عمل کے ذریعہ جوش غضب کا خاتمہ<br>سب             | 450        | چفل خوری کی تعریف اور اس کاعلاج                                                                               |
| 747        | غمتہ پینے کے نضائل<br>واپیر نز                  | 464        | چغلی کے محرکات                                                                                                |
| Y<<        | حکم کے فضائل                                    | 1179       | سترمویس آفت به دورخاین (نفاق)                                                                                 |
| TAT        | کلام کی وہ مقدار جوانقام و تشفی کیلئے جائز ہے   | 10-        | دورفے بن کی تعریف                                                                                             |
| YAP        | فضب کے سلسلے میں اوگوں کی مختلف حالتیں          | 101        | الماجين أنت مرح                                                                                               |
| <b>140</b> | کینے کی حقیقت اور نتائج معوو نرمی کی نعنیات<br> | •          | مح كرف والي سي متعلق جارا فين                                                                                 |
| 127        | عفوداحسان کے فضائل                              | Yar        | مموح سے متعلق دو آگئیں                                                                                        |
| 791        | زی کے نصائل                                     | 704        | مدحي اجازت                                                                                                    |
| va (*      | حدی ذمت'اس کی حقیقت'اسباب'                      | 700        | ممدح کی ذمه داری                                                                                              |
| 1917       | علاج 'اور مرورت علاج<br>بر س                    | 1          | انیسویں آفت کلام کی فلطیوں سے ففلت                                                                            |
| *          | حدی زمت کابیان                                  | 244        | بیسویں افتدعام لوگوں کے سوالات                                                                                |
| 194        | حسد کی حقیقت اس کا محم اقسام اور درجات          |            | كتاب ذمان ضب والحقدوالحسد                                                                                     |
| •          | حدى تويف                                        | YON        | فنسب كيداور حدى برائى كاوان                                                                                   |
| 199        | حدى ومت كولائل                                  | <b>109</b> | سلاباب<br>فعب ک زمت                                                                                           |
| 7.7        | مسلمانوں کوئمس نعت پر خبطہ کرنا چاہیے           |            | ومنب في زمت و المعالم |
| <b>W.W</b> | حدے مراتب                                       | 11         | قرآن د مده عن مفس كالمت                                                                                       |
| •          | منافقت اور حسد کے اسباب<br>منتند میں            | 441        | آثار<br>غن کرد:                                                                                               |
| mm         | پهلاسبب بغض وعداوت                              | 777        | غضب كي حقيقت                                                                                                  |

#### www.ebooksland.blogspot.com ۱ احیاء العلوم جلد سوم

|      |                                                                                     | ٨     | ا حياء العلوم                                                                 |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------|-------|-------------------------------------------------------------------------------|
| منحه | عنوان                                                                               | منح   | عنوان                                                                         |
| ۳۳۲  | ونیامیں انہاک اور آخرت سے غفلت کی مثال                                              | ۳۰۴۰  | دومراسبب تغزز                                                                 |
|      | دنیا سے مخلوق کے دھو کا کھانے اور                                                   | 7.0   | تيراسبد كبر                                                                   |
| ۳۳۳  | ایمان میں کمزور ہونے کی مثال                                                        | "     | چوتھا سبب۔ تعجب                                                               |
|      | ونیاوی لذات میں اسماک اور ان سے                                                     | 4.4   | بإنجوال سبب مقصود كافوت مونا                                                  |
| 444  | مغارقت پر تکلیف کی مثال                                                             | •     | چمثاسبب جاه واقتداري خواهش                                                    |
| "    | بندے کے حق میں دنیا کی حقیقت اور ماہیت                                              | ,     | ساتوال سبب خباثت نفس                                                          |
| 1770 | ميل فتم                                                                             |       | برابر كادرجه ركف والون معائيون اور                                            |
| "    | دو سری قشم                                                                          | p.c   | عزيزول مين حسد كى كثرت اور غيرون                                              |
| 11   | تبرى تتم                                                                            |       | میں اس کی کی کے اسباب                                                         |
|      | موت کے بعد بندے کے ساتھ باتی                                                        | m 9   | حسد كاازاله كرية والى دوا                                                     |
| ٢٣٦  | رہے والی چزیں                                                                       | ۳۱۰   | حىدكادىي ضرر                                                                  |
| 4    | دنیادی لذات میں رغبت کی قشمیں۔                                                      | "     | حسد كادنيوي نقضان                                                             |
| rpa  | ونیاکی تین قشمیں                                                                    | ۳۱۳   | حسد كاعملى علاج                                                               |
|      | ونياكي خفيقت اوران اشغال كابيان                                                     | 710   | حمدی وہ مقدار جس کادل سے دور کرنا واجب ہے                                     |
| ror  | جن میں ڈوب کرانسان اپنے نفس کو                                                      |       | كتابذمالدنيا                                                                  |
|      | خالق كائنات كوادر موت كو بھول جا تاہے۔                                              | רח    | دنیا کی زمت کابیان                                                            |
| ror  | بندے کے ساتھ دنیا کی چیزوں کا تعلق                                                  | : ٣14 | ونياكي ندمت مسيد                                                              |
| ma h | انسان کی تین ضرورتیں<br>پر ج                                                        | ٣٣٣   | دنیا کی ندمت پر مشمتل مواعظ اور تھیجنیں                                       |
| "    | پیژول کی تقسیم                                                                      | 774   | دنیای حقیقت مثالوں کی روشن میں                                                |
| 700  | انسان کی مخلیق اور اجهاعیت                                                          | "     | تیزر فناری میں دنیا کی مثال                                                   |
| 404  | دنیا کی <b>ضرور تی</b> ں لامحدود ہیں<br>ر                                           |       | خواب سے دنیا کی مشاہت<br>ر                                                    |
| 704  | سغری ضرورت اور ابتدا<br>س                                                           | 774   | دنیا کی عدادت اہل دنیا کے ساتھ                                                |
| 4    | باررداری کے جانوروں کی ضرورت<br>م                                                   | 4     | دنیا کے ظاہرو ہالمن کا تضاو<br>سرح میں در                                     |
| 701  | چوري اور گداگري                                                                     | 779   | دنیاہے انسان کے <b>گزرنے کی مثال</b><br>دنیا ہے انسان کے <b>گزرنے کی مثال</b> |
|      | دنیامیں منهمک لوگوں کی قشمیں<br>مسیر در میں اور | 1     | دنیا میں داخل ہونا آسان اور نکلنامشکل ہے<br>کریس کریس                         |
|      | كتابذم البخل وحسالمال                                                               | rps   | دنیا میں پر کراس کی آفتوں سے محفوظ رہنا<br>تا ہے۔                             |
| 271  | مجل اور مال سے محبت کی ند تمت کابیان<br>سر جبر                                      | "     | باقی دنیا کی مثال<br>مرب                                                      |
| *    | دنیا کے فتنے<br>مارین                                                               | •     | دنیا کا ایک علاقہ دو سرے سے متعلق ہے<br>پریسوں                                |
| "    | مال کافتنہ                                                                          | roi   | دنیا کا آغاز احجمااور انجام خراب<br>پیرون کرین                                |
| 747  | مال کی فرمت اور اس سے محبت رکھنے کی کراہت                                           | rer   | آخرت کی نسبت سے دنیا کی مثال                                                  |

|           | egil e i gant de la companya de la c | 4             | احياء العلوم       جلد سوم                  |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|---------------------------------------------|
| منۍ       | عوان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | منح           | عثوان                                       |
| ۳۲        | و مراسب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 444           | مال کی تعریف اور اس کی مدح و ذم میں         |
| *         | علاج کے مختلف طریقے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |               | تطيق                                        |
|           | بتكلف خرچ كرنے سے بخل كى صفت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | "             | مال کی تعریف                                |
| 4.4       | كاازاله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | u             | تطيق كي صورت                                |
| 6.V       | بخل كاعلمي اور عملي علاج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 444           | ا خروی سعادت کے ذرائع حصول                  |
|           | مشارمح کی عادت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 749           | مال کے نقصانات اور فوائد                    |
| W-9       | مال کے سلسلے میں انسان سے فرائعن پر ایک نظر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 4             | مال کے فوائد                                |
| "         | پهلافريفنه<br>پهلافريفنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |               | بال کے دبنی فوائد                           |
|           | دد سرا فریعنہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>m&lt;.</b> | مال کے نقصانات                              |
| ,         | تيرا فريضه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               | حرص وطع کی ندتمت و تناعت اور لوگوں          |
|           | چوتھا فریضہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | P(1           | ے توقعات نہ رکھنے کی تعریف                  |
| "         | بانجال فريضه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>PCC</b>    | حرص وطمع كاعلاج اور قناعت بيدا كرنيوالي دوا |
| 61.       | الداری کی نه شت اور فقر کی تعری <u>ف</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | TAI           | سخاوت کی فعنیات                             |
|           | الداري افضل ہے يا فقر؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۳۸۶۰          | سخاوت کی نعنیلت آثار کی روشنی میں           |
| 16,2      | محابه کی الداری کو حجت بناناصحح نہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 700           | سخاوت پیشہ لوگوں کے واقعات                  |
| MIT       | محابركيے تنے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |               | بيان ذم البخل                               |
| مهامه     | تم کیے ہو؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 797           | مجل کی نه تلت کابیان                        |
| (r)       | معلبه كاعبرتناك داقعه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |               | قرآن د مدیث کی روشنی میں                    |
| ۳۲۳       | مال کی طبع کا ایک نمونه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 794           | بن کی ند تحت میں آثار                       |
| "         | قناعت اور تو کل کی مثال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 794           | بخيلوں کے قصے                               |
|           | كتاب ذم الجامو الرياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 799           | ايارى حقيقت اور فضائل                       |
| mo        | جاه اور ریا کی زشت کابیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1Kt           | سفاوت و بخل کی حدود اور حقیقت               |
| 444       | يهلا باب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ,             | بکل می تعریف                                |
| 177.<br>P | شهرت اور ناموری کی ندمت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 14,4          | بكل وسفاوت كى حقيقت                         |
| 444       | ممناى كى فعنيلت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | "             | خرج کی مقدارداجب                            |
| مه        | هب جاه کی زمت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | N.A           | سخت گیری کے مخلف ادکام                      |
| ا سویم    | جاہ کے معنی اور اس کی حقیقیت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |               | بخل کی دو سری تعریف<br>مراب                 |
| لمسلم     | جاہ کو مال پر ترجی کیوں ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 4             | کل کا ایک اور درجه<br>رم                    |
| 7 ·       | مهلی وجه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 2             | بحل كاعلاج                                  |
| "         | دو سري وجه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۲٠٠٦          | مل کی محبت کا پہلا سبب                      |
|           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |               |                                             |

| موان موان موان موان موان موان موان موان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |                                      | 1•   | احياء العلوم جلد سوم                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|--------------------------------------|------|-----------------------------------------|
| ال و جاوی عبت شی افراط کے اسبب اوالت و فی است کرد اللہ اللہ اللہ و اللہ | منۍ        | عثوان                                | صنحہ | غوان                                    |
| ال دواد کو مجت میں افراط کے امیاب  ال ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ray        | رياء كابيان                          | Prr  | تيري وجه                                |
| په اسبب ازالد خوند او در اسب اسب او در اسب اسب او در اسب اسب او در اسب اسب اسب او در اسب اسب اسب اسب اسب اسب او در اسب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | •          | ریای ذرمت                            | 4    | مل وجاه کی محبت میں افراط کے اسباب      |
| ور اسب وراسب وراس | 11         |                                      | "    | •                                       |
| مرجودات کی شیس مرکز داشش می دوات کی شیس ما از اور دو دی ترین برن شی موا است می دوات کی شیس ما است می دوات کی شیس ما دو تر است کی دو ترین می موا است کی دو ترین می دو | 404        | روايات                               | LALL | ·                                       |
| المراح   | ۲۵۶        | <b>آثار</b>                          | Mrs  |                                         |
| الراب المحقق اور كمال و المحال و المح  | •          | ریا کی حقیقت اور وہ چیزیں جن میں ریا | *    |                                         |
| معلیات کی شیس معلیات کی شیس اور کرد نیس معلیات کی شیست می اور انتال کرد نیس می اور کرد کرد کرد کرد کرد کرد کرد کرد کرد کر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 404        |                                      | 444  |                                         |
| حفرات  الزلیات  الز  | 4          |                                      | 74<  |                                         |
| اولیات ا | *          |                                      | 4    | · ·                                     |
| الما التائول اور قائل فرت ت حب باد المائع   | 4          | بدن کے ذریعے دین میں ریا             | "    |                                         |
| استا یا خادم کول میں جگہ پانے کی خواص استا یا خادم کو دل میں جہ اور دو ہو ہو ہو ہو خواص خواص استا یا خار کے دور استان ہوں کہ جہ اور دو ہو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | (10 A      |                                      | 44.  | قابل ستائش اور قابل زمت حبّ جاه         |
| ه و و و و و و و و و و و و و و و و و و و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | N          |                                      | ואא  | استاذیا خادم کے دل میں جگریانے کی خواہش |
| مرون اور طاقاتیاں کو درسے ویا اور طاقاتیاں کو درسے ویا ورسیا ہوں اور طاقاتیاں کو درسے ویا ورسیاب اور اور سیاب اور اور اور اور سیاب اور اور اور سیاب اور اور اور اور سیاب اور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 600        | ممل کے ذریعے ریا                     | Mr   | مع و شاك نفس كى محبت اوردم و جوس فرت    |
| ود سراسبب  و سراسبب  پسلار کن  پسلار کن  پروتواب پسلار کن  پروتوب  پسلار کن  پسلار کن  پسلار کن  پسلار کن  پسلار کن  پسلار کی  پسلار کی | <b>,</b>   | ووستول اور ملاقاتول کے ذریعے ریا     | ,    |                                         |
| تیراسب<br>په پهلادرچ<br>ټوقاسبب کاعلاج<br>دټ جاد کاعلاج<br>دټ جاد کاعلاج<br>دټ جاد کاعلاج<br>دټ جاد کاعلاج<br>جاد کی مجت ود کرنے کابحرن طرفتہ<br>به پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ<br>پهلادرچ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | M-         | ريا کی حرمت و اباحت                  | *    | يهلاسبب                                 |
| چوتاسب کاعلاج در سرادرج به سراسب به سرادرج به سراسب به سرادرج به سرادرج به سراسب به سرادرج به سرادر به سرا | 644        |                                      |      | دد مراسبب                               |
| ن کوره اسباب کاعلاج  حب جاه کاعلاج  حب جاه کاعلاج  حب جاه کاعلاج  حب جاه کاعلی علاج  حب جاه کاعلی علاج  حب جاه کاعلی علاج  جاه کی مجت دور کرتے کا بحری طرفت  مرح کی مجت کاعلاج  بہم دو مراسب  دو مراسب  تیراسب  نیرسب  نیرسی  نیرسب  نیرسی  نیر | 4          | پہلاد کن                             |      | تيراسب                                  |
| حب جاه کاعلاج حب جاه کاعلاج حب جاه کاعلاج حب جاه کاعلی علاج حب جاه کاعلی علاج حب جاه کاعلی علاج حب جاه کاعلی علاج حب کی محبت کاعلاج حب کی محبت کاعلاج حب بہام حب سراسب دو سراسب دو سراسب دو سراسب دو سراسب حب بہلادرج تیراسب حب کی کراہت کاعلاج حب ہہم خر مت یں لوگوں کے احوال کا اختلاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 747        | پهلادرجه                             | 444  | چقاسب                                   |
| حب جاه کاعلی علاج حب جاه کاعلی علاج حب جاه کاعلی علاج جاه کی مجت دور کرنے کا بھتری طرفتہ جاه کی مجت کاعلاج بہلا سبب دو سرا سبب دو سرا سبب تیرا سبب تیرا سبب تیرا سبب تیرا سبب تیرا سبب تیرا درج تیرا سبب تیرا درج تیرا سبب تیرا درج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | "          | נג מקוכנ בה                          |      | نه کوره اسباب کاعلاج                    |
| حبّ جاه کا عمل علاج کا بھتن طرفتہ بہم دومرادرج دومرادرج دومراسبب دومراسبب بہم دومرادرج بہم دومرادرج کی کراہت کا علاج ہم بہم دومرادرج کی کراہت کا علاج ہم بہم دومرادرج تیمرادرج کی کراہت کا علاج ہم بہم دومرادرج تیمرادرج ہم بہم دومرادرج تیمرادرج ہم بہم دومرادرج تیمرادرج ہم بہم تیمرادرد ہم تیمرادرد ہم تیمرادرد ہم تیمراد | <b>4</b> . | تيسرا درجه                           |      | حتِ جاه کاعلاج                          |
| جادی مجت دور کرنے کابھین طرفقہ ہم المجام ہم کا کہ میں المجام ہم کی محبت کاعلاج ہم کی محبت کاعلاج ہم کی محبت کاعلاج ہم کے کی محبت کاعلاج ہم کے کہ میں المجام ہم کا کہ ہم کہ ہم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | •          |                                      | PAR. |                                         |
| مرح کی محبت کاعلاج ہوں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 4          | נבתורצי                              | ptro |                                         |
| پہلاسبب دو سراسبب دو سرا میاد دوجہ دو سرا سبب دو سرا میاد دوجہ دو سرا سبب سیاد دوجہ سیاد دوجہ دو سرا دوجہ دی سیاد دوجہ دی | "          | پهلاورچ.                             | ,    |                                         |
| پہلاسبب دو مراسبب دو مری تم اوصاف عبادات سے ریا ہے تیرادرجہ دو مراسبب تیراسبب پہلادرجہ بہادات سے ریا ہے ہیں اسبب نیراسبب کاعلاج ہم ہم دو مرادرجہ تیرادرجہ ہم کو ذمت میں لوگوں کے احوال کا اختلاف ہم ہم تیرادرجہ تیرادرجہ ہم ہم تیرادرجہ تیرادرجہ ہم ہم کا احدال کا اختلاف ہم ہم تیرادرجہ  | אאא        | נפ מקו כנק.                          | 444  | مدح کی محبت کاعلاج                      |
| تیراسبب<br>زمّت کی کراہت کاعلاج مہم دومرادرجہ<br>محوذمّت میں لوگوں کے احوال کا اختلاف مہم تیرادرجہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 440        |                                      |      | پىلاسىپ                                 |
| نرمت کی کراہت کاعلاج مرہم دومرادرجہ دومرادرجہ مرہم کاعلاج مرہم مرددجہ میں اوکوں کے احوال کا اختلاف میں ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | *          | -                                    | 444  | دومواسبب                                |
| مع وخمت می لوگوں کے احوال کا اختلاف وہم تیرادرجہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 11         | •                                    |      |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | רליא       | <b>.</b>                             | MA   |                                         |
| كتاب الرياء السيادي المسيط المالي الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | **         | _                                    | 644  |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            | تیرار کن۔جس کیلئے ریا کی جائے        | /    | كتابالرياء                              |

|              |                                              | H    | احياء العلوم جلد موم                                       |
|--------------|----------------------------------------------|------|------------------------------------------------------------|
| منح          | موان                                         | مؤ   |                                                            |
| ۲۸           | اظهاري شرافظ                                 | 444  | پہلادرجہ                                                   |
| MAC          | رياسه ايك انتلائے عام                        | 44   | <i>פיתונת</i> ה.                                           |
|              | دوسری فتم-عمل کے بعد اطلاع                   | •    | تيرادرجه                                                   |
|              | كناه چمپانے كاجواز اور لوكوں كوكناه ير       | 444  | جِيونَىٰ کی جال سے زیادہ تعفی ریا                          |
| MAA          | مطلع کرنے کی کراہت۔                          | 44.  | مس ریاسے اعمال باطل ہوتے ہیں                               |
| PA9          | مناه چمپانا معج باسکی آخه وجوبات             | U    | پل <sub>ى</sub> لىم.                                       |
| 194          | ریا کے خوف سے مہاوت ترک کرنا                 | . •  | ערטבה                                                      |
| "            | طاعات کی دو قشمیں                            | "    | تيري فيم                                                   |
|              | بدن سے متعلق عبادتیں                         |      | چ می کئی                                                   |
| 797          | ریا کے فوف سے آرک عمل کی مثل                 | الجا | بانجين مم                                                  |
| ,            | عمل جمو واشيطان سے بیخے کی دلیل ہے           |      | ریائے جلی اور ریائے خفی کی دو تشمیں جن                     |
| 494          | سلف سے ترک عمل کی روایات                     |      | ے اعمال باطل ہوتے ہیں                                      |
| (Pa          | مخلوت سے متعلق عبادتیں                       | 747  | تيرى م                                                     |
| "            | خلانت وامارت اور حکومت                       | 440  | را کی ددا اور اس مرض میں دل کے علاج کا طریقہ               |
| 194          | منع کی فضیلت کی روایات میں تعارض نہیں        | 4    | ریا کے علاج کی دوصور تیں                                   |
| 794          | قغاء                                         |      | کیلی صورت - اصول واسباب کی نظیمنی<br>در من                 |
| 190          | وعظ منوي اور تدريس                           | pky  | ريا كامخصوص علاج                                           |
| r'9 9        | واعظ کی تعریف                                | PEA  | رياكاعملى علاج                                             |
| 0.7          | مدق واخلاص كى علامات                         | 4    | ود سری صورت خطرات و عوارض کاانسداد                         |
| ۵۰۳          | الروكول كريمين سالامامل بو؟                  | 4    | ریا کے خطرات                                               |
| 8.7          | الناشيطاني أور نفساني وسوسول كاعلاج          | 1/69 | را کے خطرات کاسترباب                                       |
|              | مرد کو عمل سے بہلے ممل کے بعد اور عمل کے     | W.   | وساوس پرمواخذه تهیں                                        |
| <b>.</b> 6.4 | ووران كياكرنا جائيد؟                         | MAI  | ریا کے خوا طرودر کرنےوالوں کے درجات                        |
| ۸۰۵          | فرائض کی طافی نوافل ہے                       | PAT  | ذكوره مراتب كي مثل                                         |
|              | كتابذم الكبر والعجب                          | MAY  | شیطان سے بچنے کی تدہر کی جائے انسی؟                        |
| ا<br>۱۳ ه    | كبراور عب كيذهب كابيان                       | PAF  | اسباب وکل کے منافی نہیں                                    |
|              | بهلاباب- كبر                                 |      | شیطان سے مذرک کیفیت<br>اطاعت کے اظہار کاجواز               |
| ,            | خبر کی ذخت                                   | 949  |                                                            |
| ٠<br>۵۱۲     | آفار محابدو بابعين                           | PAY  | اظهار کی دوشمیں میں ان |
| •            | اتراكر چلنے اور لباس كے ذريع اظهار تكبرى زمت | . "  | يهلي فتم- ننس عمل كااظهار                                  |
|              | •                                            |      | •                                                          |

|             |                                               | ır   | احياء العلوم جلد موم                       |
|-------------|-----------------------------------------------|------|--------------------------------------------|
| منح         | عنوان                                         | مني  | عوان                                       |
| ۵۵۰         | پهلاسب-نسب                                    | an   | تواضع کے فضائل                             |
| 001         | دو مراسب- جمال                                | DYY  | كبرى حقيقت اوراس كى آفت                    |
| <b>4</b>    | تيراسب قوت                                    | ara  | متكرعليه اس كے درجات واقسام اور            |
| -           | چوتمااور پانچوال سبب- كثرت مال اور كثرت اعوان | 010  | اس میں کبر کے ثمرات                        |
| •           | چمٹاسب-علم پر کبر                             | 11   | میلی قتم۔اللہ پر تکثیر کرنا                |
| 664         | ساتوال سبب- تعویٰ پر تکبر                     | "    | دو مرى فتم - رسولول بر تكبر كرنا           |
| 009         | پهلا طريقه                                    | OTA  | تيسري فتم - بندول پر تنگبتر                |
| *           | دومرا لحريقه                                  | •    | مبلي دجه                                   |
| ۵4-         | تيرا لمريقه                                   | ,    | دو سرى دجه                                 |
| •           | چوتما لمربقه                                  | 019  | جن چیزوں سے تکبر کیا جا آہ                 |
|             | بانجال لمريقه                                 | ۵۳.  | بہای شم۔علم                                |
| الاھ        | تواضع كيلي رياضت كاانتهائي درجه               | ,    | علم کے باعث کبراوربے خوفی کی وجہ           |
| ,           | عجب کی ند مت اور اس کی آفات                   | orr  | ووسرى فتم - عمل وحبادات                    |
| ·           |                                               |      | كركى آفت كے اعتبار سے عالموں اور           |
| 244         | عجب کی آفتیں                                  | ۵۳۳  | علدول کے تین درج ہیں۔                      |
| 246         | عجب اورنازى حقيقت اور تعريف                   | "    | يهلا درجه                                  |
| ٥٢٥         | مجب كالجمالي علاج                             | ,    | נ <i>ב מקו בנ</i> יה                       |
| 11          | عجب کے دو محل                                 | ora  | تيراورج                                    |
| 244         | ایک اعتراض کاجواب                             | 077  | تيسرى فتم-حب ونب كذريع تكبر                |
| ۵۲۲         | الله تعالی کا ہر نعل عدل ہے                   | ore  | چوتھی قتم۔حس کے ذریعے تکبر                 |
| 644         | بدوہم کس طرح زا کل کیاجائے ؟                  | 4    | پانچیں قتم ال کے ذریعے تکبتر               |
| +           | حطرت داؤدعليه السلام كو تنبيهم                | OTA  | م من فتم - طاقت ك ذريع تكبر                |
| 4           | امحاب رسول کا بی قوت پر مجب                   | ,    | سانویں متم - کثرت انصار و اعوان کے ذریعہ   |
| 079         | عجب کے اسباب اور ان کاعلاج                    | "    | ان اسباب کابیان جن سے تکبرکو تحریک ہوتی ہے |
| 4           | پهلاسبب                                       |      | متوا منعین کااخلاق اوران اعمال کی          |
| 4           | ود مراسب                                      | 279  | تغميل جن مي كبريا تواضع كالثر ظاهرهو       |
| <b>6</b> <- | تبراسب                                        | ork  | كبر كاعلاج اور تواضع ماصل كرفي كالحريقه    |
| ,           | چوتماسب                                       | "    | كبرك علاج كابهلا طريقه                     |
| <b>64</b>   | شفاعت کے لحاظ سے مناه کی دو تشمیں             | 0 49 | كبر كاعملي علاج                            |
| ٥٤٣         | پانچوال سبب                                   | ,    | دد مرا لمربقه                              |
|             |                                               |      |                                            |

|     |                                     | I    | احاءالعلوم جلدسوم                     |
|-----|-------------------------------------|------|---------------------------------------|
| منح | منوان                               | مغ   | مخوان                                 |
| 094 | اخلاق د ميمه گنامون كي جزيي         | 4    | مجمناسب                               |
|     | <b>جاہ پ</b> ندی کے جواز کی دلیل    | مدير | ساتوال سبب<br>د                       |
| 091 | حسد بھی دین کی نفرت کے لئے          | 040  | الموال سبب                            |
|     | ریاء بھی جائزہ؟                     | 047  | غرورو غفلت كى زمت كابيان              |
| ,   | فالم سلاطين سے متواضعانه سلوک       | 044  | غودروغفلت کی زمت کیول ضوری ہے         |
|     | شیطان کی تمن تلیسات                 | . "  | مغرین کی قشمیں                        |
| 299 | مریدین کے ساتھ زجیمی سلوک           |      | غرور کی ندمت اور اسکی حقیقت مثالوں کی |
| 7"  | مصنفين كافريب                       | •    | روشی پس                               |
|     | مخفي ميوب كاادراك                   | 044  | پلی مثال<br>مثل                       |
| 4.7 | فيرابم معلوم مس مشغول لوكول كامغالط | 0<9  | زر بحث قیاس کی دوا ملیں               |
| 404 | عمل کی وجہ سے غرور                  | ۵۸۰  | ووسراشيطانی تياس                      |
| ,   | علم کی بنیاد برغرور                 | DAI  | انبياء كالقين تقليدي نهيس             |
| 4.7 | فقه پراکتفا کرنے والے ی مثال        | ,    | بدح کی حقیقت                          |
| *   | مناظرين ومتكلمين كامغالطه           | DAY  | فت کے معنی                            |
| 7.0 | واعفين كامغالطه                     |      | مقعدی طرف واپی                        |
| 4.4 | واعظین کے فریب کاعلاج               | 4.   | آج کے مسلمانوں کی حالت                |
| 44  | واعين كي دو سرى منف                 | DAT  | الله كي نسبت كافرول كے دومغالفے       |
| 7.4 | واعتمين كاليك اور كروه              | ۵۸۳  | اس مغالطے کی وجہ                      |
| "   | مديث كي مخصيل مين مشغول علاء        | "    | كافرېراحسان اورمومن كى محروى كى مثل   |
| 4.9 | حفظ صدیث کے دو طریقے                | ۵۸۵  | ونیا کے سلسلے میں اہل بھیرت کاموقف    |
| 41- | ساع کی تعریف                        |      | اس خود ر کاعلاج                       |
| "   | نحوی 'شاعر'اور لغوی                 | 014  | الله كي نسبت كنه كارول كامغالطه       |
| 111 | نتهاء كاخرور                        | 1    | عالی نسبی کے مغالطے کی بنیاد          |
| 717 | مغرورین کی دو سری قتم - ارباب عبادت | ۵۸۸  | رجاء کی شرط                           |
| 400 | فرائض ہے غافل 'فضائل میں مشغول      | 09.  | رجاء كمال بمترب                       |
| 4   | نیت میں دساوس کا شکار               | 091  | خوف اور رجاء                          |
|     | مخارج حروف میں وسوسہ                | 095  | مطبع عاصي كاغرور                      |
| 717 | قرائت قرآن میں غفلت کرنے والے       | ,    | مغترین کی چارامناف                    |
| 4   | فريب فورده رو نده دار               |      | پهلي منف علاء                         |
|     | تحاج کرام کامغالط                   | 640  | شیطان کے فریب کا جواب                 |

|            | •                                         | <b>M</b> | اخياء العلوم جلد سوم                 |
|------------|-------------------------------------------|----------|--------------------------------------|
| منح        | عوان                                      | مني      | منوان                                |
| 410        | مدقه وخرات كرفي وال                       | דוד      | مباقين كا فريب                       |
| יין דיון   | بخيل دولت مند                             |          | کمداور مریند کے مجاور                |
| •          | عالس ذکرے مامرین                          | 414      | دابدين دنيا<br>دابدين دنيا           |
| 44<        | مغاللوں سے بچاممکن ہے                     | ,        | نوافل کے حریص                        |
| •          | مغالفے ہے: بچنے کے ٹین چیزیں<br>ضوری ہیں- | 719      | مغرورین کی تیسری قتم-متعوفین         |
| 7179       | راہ سلوک کس طرح مطے کی جائے               | "        | خوش نداق صوفی<br>معرفت اور مشاہر ؤحق |
| 1          | شيطان كاأيك اور فريب                      | 71.      | الاحت بيند صوفي                      |
| <b>771</b> | شیطان کا فریب مسلسل                       | וץד      | الل تفتوف کے کچھ اور کروہ            |
|            | ر ہنمائی کی شرائط                         | 480      | مغرورين كى چوتنى تتم -ارباب دولت     |
| *          |                                           | 11       | لل طال سے تغمیر مساجد                |

# بسمالله الترحمن الترحيم، كتابُ شرح عبائب القلب قلب كے عبائيات كابيان

دل کا حال ہے ہے کہ آگر انسان اس کی معرفت حاصل کرلے تو وہ اپنے نفس کی معرفت حاصل کرلیتا ہے اور اس سے جاتل رہے تو اپنے نفس کو نمیں نفس سے جاتل رہے تو اپنے نفس کو نمیں نفس سے جاتل رہے تو اپنے نفس کو نمیں پہچان سکتا ہے وہ خیر نفس (دو سرے) کو کیسے پہچان پائے گا اکثر لوگ اپنے ولوں اور نفوں سے تاواقف ہیں 'ان کے اور ہاری تعالیٰ کے درمیان مجاب حاکل ہے۔ ارشاد ہاری ہے۔ ،

المُنْ للميحول بين المرووقلب الماسة الماته

(اورجان رکمو) کہ اللہ تعالی ا ثبن جایا کرتاہے ادی اور اس کے قلب کے درمیان میں۔

خدا تعالی کے ماکل ہونے سے مرادیہ ہے کہ کی مخص کے قلب کو اپنی ذات کے مشاہدے مراقب اور اپنی صفات کی معرفت سے
دک دے اور اسے بید علم نہ ہونے دے کہ وہ ہاری تعالی کی دوالایوں کے درمیان کس طرح منقلب رہتا ہے اور یہ کہ بھی اس کا میلان
اسٹل التا قلین کی طرف ہوجا باہ کو اس تعلق سے شیطان اس کی توجہ کا مرکزین جا باہ اور بھی اس کی طبیعت اعلیٰ ملیتن کی طرف
ماکل مہتی ہے اور عالم طاعم کہ تک موجہ کر جا باہدے ہو مخص اپنے قلب کے احوال سے بے خربہ واور اس کی جمہانی و مخاطب سے
فلست کے باوجود ملوتی فرانوں کی امری سے میں ایسے میں ہے جن کے متعلق ہاری تعالی کا ارشاد ہے:
فلست کے باوجود ملوتی فرانوں کی امری سے میں ہے جن کے متعلق ہاری تعالی کا ارشاد ہے:
فلست کے باوجود ملوتی فرانوں کی امری سے میں کے متعلق ہاری تعالی کا ارشاد ہے:
فلست کے باوجود ملوتی فرانوں کی امری سے میں کے متعلق ہاری تعالی کا ارشاد ہے:

جنول ناف الله (ك احكام) عديد والى موالله تعالى فدان ك جان عدان كوب بوا بالواك اوك

نافريان بير\_

ا حياء العلوم مجلد سوم

برحال قلب کی معرفت اور اس کے اوصاف کی حقیقت کاعلم حاصل کرتادین کی اصل اور داوسلوک کاپہلا قدم ہے اس کتاب کے نصف اول کی دو جلدوں میں ہم نے اعضاء کے اعمال یعنی عبادات اور معالمات سے بحث کی ہے 'یہ بحث علم ظاہر سے متعلق تعی 'ہم نے وعدہ کیا تھا کہ نصف آخر کی دو سری جلدوں میں قلب کی ان صفات پر تفتگو ہوگی جن میں سے بعض ہلاکت کا پیش خیمہ ہیں 'اور بعض نجات کا باعث ہیں 'یہ علم باطن کی بحث ہے 'اولا ہم دوباب قائم کرتے ہیں 'پہلے باب میں قلب کے عجائب اور اخلاق کی شرح نہ کورہوگ ' نوا دو موسرے باب میں ریاضت قلب اور تمذیب نفس کے طریقے بیان کئے جائیں گئے 'اور ان دونوں مقدمات سے فراغت کے بعد مہلکات اور مغیمات پر دوشنی ڈالی جائے گی۔ جائب قلب کی تشریح کے لیے ہم عام فہم مثالوں سے مددیس گے 'کیونکہ یہ عبائب و اسرار عالم ملکوت سے متعلق چیزوں کے اور اک کرنے سے اکثر لوگ عاجز ہیں۔

يبلاباب

## نفس 'روح' قلب اور عقل کے معانی اور مرادات

واضح رہے کہ یہ چاروں الفاظ مہلک ات اور منجیات کے ابواب میں بکفرت استعال ہوں مے علاء میں ایسے لوگ بہت کم ہیں جو ان چاروں لفظوں کے حقیقی معنی سے واقعیت رکھتے ہوں اور ان کے معانی کے اختلاف مورد اور ممتیات کا میح علم رکھتے ہوں ایک وجہ ہے کہ عام طور پر ان اساء کے دول متعیّن کرنے میں خلطی ہوجاتی ہے 'ذیل میں ہم ان چاروں لفظوں کی وہ تشریح کریں مے جو ہمارے مقصد سے متعلق ہے۔

احياء العلوم جلدموم

4

در سرالفظ – روح : اس کے جی دو معنی ہیں۔ ایک یک تدر ایک جیم الحیف گانام ہے جس کا نبع جسمانی قلب کا ظاہ ہے اس مرکزے دوح رکوں اور شریانوں کے ذریعہ تمام اصفاء بدن میں جیلی ہے "دور کا بدن میں جیلینا اور اصفاء بدن کو ذری کی روشی اور حواس نے جاری کے جاری کے جاری کے جاری کے دری کے مطابق ہیں میں مرکزے سے دریا ایسا ہے جیسے کہ افران میں جاری دساری ہوتا ایسا ہے جیسے چراخ کی عابت ہوا کہ دوح کی حیثیت چراخ کی ہے "اور حیات بنزلہ تور کے ہے "اور دوح کا بدن میں جاری دساری ہوتا ایسا ہے جیسے چراخ کی دوشن اطراف میں جیلی اور سرایت کرتی ہے۔ دوح کے یہ معنی اسطار حی مطابق ہیں "بینی یہ کہ دوح ایک لطیف بخار کا نام ہے جو قلب کی حرارت سے بنتا ہے "اور دور معنی معنی معنی کے جس میں کرتے ہیں کہ دوح انسان میں کرتے ہیں دور کے جس کرتے ہیں کہ دوح انسان میں کرتے ہیں دور کے جس نیز حسب ذیل آیت کریہ میں بھی کی معنی کے جس نیز حسب ذیل آیت کریہ میں بھی کی معنی مراوی ہیں:

قُلِ الرُّوحُ مِن المُررَبِي (ب٥٠٠ مَا مَدَهِ) آپ مُدد تِنِي كُريس مِر عَرب كِمَ مِن جِي

یہ ایک ایس مجیب و غریب رہانی شئ ہے کہ جس کی حقیقت اور ماہیت کے اور اک سے اکثر معلیں قاصر نظر آتی ہیں۔

تبسرالفظ - نفس : ید لفظ بھی متعدد معانی کے لیے مشترک ہے ان میں سے دو معنی ہمارے مقصد سے قریب ہیں۔ ایک یہ کہ نفس وہ شہر کے جو انسان کے اندر فضب اور شہوت کی قول کو جامع ہو 'جیسا کہ عنقریب اس معنی کی تشریح کی جائے گی۔ صوفیاء کے بہاں ہی معنی شائع وذائع ہیں 'ان کے نزدیک نفس وی ہے جوز موم صفات کا جامع ہو 'ای لیے وہ کہا کرتے ہیں کہ نفس کے ظاف مجاہدہ کرنا اور اس کی شہوتوں کا قلع قمع کرنا ضروری ہے۔ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد کا خشاء بھی ہی ہے۔

أعدى عدوك ففسكالتي بين جنبيك (يبق ابن مان)

تراسب سے بواد من وہ ہے جو تیرے پہلوم ہے۔

لاس کے دو سرے معنی اس المبغت رہائی ہے عبارت ہیں جس کا ذکر ہم پہلے بھی کر بھے ہیں۔ اس معنی کی رد ہے فی الحقیقت الس انسان اور ذات انسان میں ہے 'البنت یہ نفس مخلف حالات میں قلف صفات کے ساتھ متصف ہو تا ہے ' چنانچہ جب وہ اطاعت کے تحت فمر جارے 'اور شہوت ہے جنگ کرتے کرتے اس کا اضطراب ذاکل ہوجائے تو اے نفس مطمئتہ کو ان اللہ تعالی نے نفس مطمئتہ کو ان الفاظ میں خطاب کیا ہے۔ اللہ تعالی نسب مطمئتہ کو ان الفاظ میں خطاب کیا ہے۔

تَّالَيْهُ النَّفُسُ الْمُطْمَئِنَةُ لُوجِعِي إلى تِتَكِيرُ اضِيَةً مُّرْضِيَّةً لَامِ ٢٠ ر١٣ آيت ٢٠) اے اطمینان والی موح توایخ پروردگار کی طرف جل اس طرح ہے کہ تواس نے خش ہواوروہ تھے ہے خوش۔

اس سے پہلے بنس کے جومعیٰ بیان کئے ملے ہیں اس سے اللہ تعالیٰ کی طرف رحوع مقدود نہیں ہو تا ہوشانِ مبدہ ہے۔ بلکہ اس میں سر محق اور تعلی اللہ سے موالی ہو ایک اللہ اللہ سے موالی ہو اللہ اللہ اللہ میں مفت سے محروم ہو اللہ اللہ تعالی اللہ تعالی کا رشاد ہے۔ اطاعت میں جواور نسور پر ایٹ آپ کو لعنت میں کرتا ہو ایسے نفس کوامہ کہتے ہیں اللہ تعالی کا رشاد ہے۔ ا

لا اُقْسِمُ النَّفُسِ اللَّوَ المَوْلِهِ ٢٠ رَا اَيت ) المَوْرِدِهِ النَّفُسِ اللَّوَ المَوْرِدِهِ النَّفَ رَك

ایک نفس وہ ہے جو خواہشات نفس کے بماؤ کونہ روک سے اور خود کو ای کے میرو کردے یہ نفس آبارہ بالنو و کملا باہ ، قرآن پاک

می اس نفس کاذکر حضرت بوسف ملید السلام اورز معرک واقعی آیا ہے۔ وَمَالَبُرِّ کُ نَفْسِی اِنَّ النَّفْسَ لَا مَارُ وَ السَّوْعِ (پسا) الاست میں ا اورض اپ نفس کوئری اورپاک نمیں مثل کا کردگئد) نفس و ٹری ہی بات مثل آب ہوں کے لجاتا ہے۔ بسرمال نفس الآموبالشوم ہونے کی حیثیت ہے ٹرائے اور معمد ہونے کے لجاتا ہے موہے '

چوتھالفظہ عقل : بے لفظ ہی فلف معانی کے ایم مشرک ہے اللہ العلم میں معانی ہمیان ہی کر بھے ہیں ان میں ہو و معنی امارے مقددے قرب ترین ایک یہ عقل مقت ملی ہے عبارت ہوگی اس مقت کا علی معرف میں مقل مقت ملی ہے عبارت ہوگی اس مقت کا علی قلب ہے کہ عقل مقامت ہے اس تعرف کی مقت کا علی قلب ہے کہ عقل مقامت ہے اس تعرف کی مقت کا علی قلب کا فامت ہے اس تعرف کی مقت کا علی تعرب کی مقل ہواجس کا ذر مسل عین الفاظ کی تحرب کے همن میں گذر دیا ہے۔ ان دونوں معنول کی وضاحت کے لیے مقت کہ یہ حقی کہ یہ مقت اس کے اندر مطول کے ہوئے ہوا و مقت اس کے اندر مطول کے ہوئے ہوادر کی مقت اس کے اندر مطول کے ہوئے ہوادر کی مقت اس کے اندر مطول کے ہوئے ہوادر کی مقت اس کے اندر مطول کے ہوئے ہیں مقت اس کے اندر مطول کے ہوئے ہی مقت اس کے مومون کی فیرمون کی فیرمون کی میں مقل ہے ہی مون مراد ہونی ہے جسے مراد ہونی ہے جسے مراد ہونی ہے مومون مراد ہونی ہے مومون مراد ہونی ہے مومون مراد ہونی ہونے مراد ہونی ارشاد فربایا:

اولماخلق العقل

سب سے پہلے اور اس مور نہیں ہو کتی ہے کہ علم پذاہ ہا تھ نہیں ہے ، اللہ ایک مون ہے مون کی تخلیق فرائی۔

ہمال علم کی صفت مراو نہیں ہو کتی ہے کہ علم پذاہ ہائم نہیں ہے ، اللہ ایک مون ہے مون کی تخلیق پہلے کیے ہوگی ہاکہ یہ ضوری ہے کہ پہلے محل اور اک کی تخلیق ہو ، گرصفت علم کی یا وہ نواں ساتھ ساتھ ہیدا کے جائیں ، پرعلم کی صفت ہے خطاب ہمی مکن نہیں ہے ، جب کہ حدیث شریف میں ہے کہ اللہ تعالی نے حصل ہے فرائے ہائے ، اللہ اللہ ہی ہیں اور مشترک ہیں اور مشترک ہی الگ الگ داولات یہ ہیں۔ جسمانی قلب بحسانی صاحل یہ لکا کہ ان چاروں الفاظ کے داولات آلگ الگ ہی ہیں۔ اس سے معلوم ہوا کہ ہر انتظ کے دو معنی ہیں۔ اکر ملاء ان الفاظ کے دوسے معنی در کہ ہیں۔ اس سے معلوم ہوا کہ ہر انتظ کے دو معنی ہیں۔ اکر ملاء ان الفاظ کے اختماد معنی کا مشار ہو گئے اوان کے دولات مشتری کہتے ہی انہیں دشواری ہوگی ، ہی وجہ ہے کہ ان جاروں نے ان الفاظ سے فواطر کا انتظ استعمال کیا ، بیٹی یہ کا کہ یہ خاطر دوجہ ہی خاطر دوجہ ہی خاطر دوجہ ہی خاطر الفاظ ستعمال کیا ، بیٹی یہ کا کہ یہ خاطر قلب ہے ۔ یہ خاطر دوجہ ہی خاطر الفاظ ستعمال کیا ، بیٹی یہ کا کہ یہ خاطر قلب ہی ۔ یہ خاطر دوجہ ہی خاطر الفاظ ستعمال کیا ، بیٹی یہ کا کہ یہ خاطر دوجہ ہی اختماد نہیں ہے۔ اس نظ کی وضاحت سے لیے ہم نے ہر انتظ کے دالا محض جانیا ہے کہ ان چاروں افظوں میں ٹی الحقیقت کوئی اختماد نہیں ہے۔ اس نظ کی وضاحت سے لیے ہم نے ہر انتظ کو دالا محض جانیات کے دالا محض جانیات کی ضاحت سے لیے ہم نے ہر انتظ کی دخلات کے دولا محض ہیں کی صوری کی۔

قرآن کریم اور صدید شریف میں جہاں کیں قلب کا لفظ آیا ہے جہاں اس سے اشیاءی حقیقت کا اور اک کرنے والی قرقت مرادہ 'یہ قت انسان کے اندر موجود ہے 'اس کے لیے لفظ قلب بطور کولیہ استعالی کیا جا گائے ہے 'کی کلہ اس قرت در کہ کو اس قلب سے مخصوص میں بدو اور جمعود کام لی ہے 'کین اس کا تعلق اصطلیب نے بواکد قلب جسمانی اس لاینے ذکوں کا محل 'وار اسلانت اور راست نہیں ہے 'لگہ قلب کے واسطے ہے ہے۔ اس کا مطلب ہر کرنہیں مواری ہے۔ کی وجہ ہے کہ حضرت میں متری نے قلب کو حرش اور سینے کو کری سے تشیدوی ہے 'اس تشید کا یہ مطلب ہر کرنہیں مواری ہے۔ کہ قلب افریش کو حرش اور سینے کو کری سے تشیدوی ہے 'اس تطبیف کی محلف اور تحت شاق ہے کہ قلب ان کا خطاب ہے کہ قلب اس کے نظر آغاز ہے کہ قلب اس لطبیف کی محلف اور تحت شاق ہے 'جس میں موکرا جس پر بیٹے کردہ تمام ہدن کی محکومت کرتا ہے 'قلب اس کے نفری کا نفط آغاز ہے 'واصل کلام یہ کہ لطیف نفری کو دو سبت اور تعلق ہے جو نہت ہرش و کری کو افذہ تعالی سے ہدا واستے کو دہ نسبت اور تعلق ہے جو نہت ہرش و کری کو افذہ تعالی سے ہدا واستے کو دہ نسبت اور تعلق ہے جو نہت ہرش و کری کو افذہ تعالی سے ہدا واستے کو دہ نسبت اور تعلی ہو گئے ہم اس بھے کو پیس ختم کرتے ہیں۔ کو دہ سے مادرا مقدود متعال نہیں ہو کہ اس ہے کو کیس ختم کرتے ہیں۔ کو کھی اس سے مادرا مقدود متعال نہیں ہو کہ ہو سے تعلی ہو کہ ہیں۔ کو کھی ہو سے تعلی اس سے مادرا مقدود متعال نہیں ہو کہ ہو کری کو کھی ہو کھی ہو کہ ہیں۔ کو کھی ہو کھی ہو کہ ہیں۔ کو کہ اس سے مادرا مقدود متعال نہیں ہو کہ کو کھی ہو کھی ہو کھی ہو کھی ہو کہ کہ اس سے مادرا مقدود کو کو کی کھی ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کھی ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کھی ہو کھی

الله تعالى فرمات بن

وَمَا يَعْلَمُ جُنُودُرُ تِنْكُ إِلاَّ هُوْ (ب١١ ما است١١١) تسارے رب كے الكروں كو بجررت كوكى ميں جانا۔

اس آیت میں باری تعالی کے افکروں کا ذکر ہے جن کی تعداد ہے سوائے دب کریم کے کوئی دد مراداقف نہیں ہے ' یہ افکر قلوب' ارداح اوردد مرے بے شار مالمول میں موجود ہیں ہی کہ ہمارے محلکو کا موضوع کلب ہے اس کے ہم ملب کے بعض الحکموں کا ذکر

اللب ك د الكريس ايك ده و ظامري اكم سه د كمالى رياب اورد مراده جو معلى اكم سه مسوس مو اب اللب ك حيثيت بادشاه ک ب اور الکر آموان و خدام کا محم رکعت بین الا بری اکه سے نظر آنے والے الکریس بات اون اکم الن اداردو سرے ما اصفاء شال ہیں سے اصفاء خواہ جم سے ظاہر میں ہوں یا باطن میں گلب کے خادم ہیں اور احس اس کی اطاعت کا بایر کردیا کیا ے وہ ان میں جس طرح چاہتا ہے تقرف کرتا ہے ان کا وظیفہ خدمت اور اطاعت ہے وہ آیے وظیفے سے دو کردانی کی قدرت نہیں ر کھنے اور نہ اس کے طلاف عمل کرنے کا پارا رکھنے ہیں مثلاجب الکہ کھلنے کا تھم ہو آے وہ کمل جاتی ہے ،بد کرتے کے لیے کماجا تا ب بند موجاتی ب پاؤل کو حرکت کرنے کا محم روا جا آئے تو وہ حرکت کرنے لگتا ہے انہاں کو بولنے کے لیے کماجا آئے تو وہ بول برتی ہے ، تمام اصفام کائی مال ہے ان کی اطاعت بعض وجوہ سے باری تعالی کے لیے فرشتوں کی اطاعت کے مشابہ ہے ، چنانچہ فرقت فطری طور پر مطیع بین ان کی محلیق کامتعبداطامت ب اوروه اس معید ب افراف میں کر سے ان کامل بہ ب

لاَيْعَصُونَ اللَّهُمَ الْمَرُهُمُ وَيفَعَلُونَ مَا يُؤْمَرُ وَنَا بِ١٩٨١٨ عدى .

كى بات من جوان كو محم ويتا ب أوردو بكه ان كو عم ديا جا آب اس كو بجالات بير

البت فرشتول كاطاعت اورامضاء كاطاعت من أيك فرق ب اوروه يركه فرشة الى اطاعت كاعم ركعة بي جب كه اعضاء ك اطاعت میں بات نمیں ہے " اکھ سے ملنے کے لیے کماجا آہوہ محل جاتی ہے لیکن نہ آت اپنے دجود کی خربوتی ہے "اور نہ یہ معلوم مواع كدوواي ماكم قلب كالماحت يس كل دى ب

جس طرح قلب راوسلوک کاسفر مے کرتے کے سواری اور زاوراو کا محاج ہے ای طرح اے آموان و فقدام کی می صورت ہے ، يسنوه مجمى كم الحالي الماليات ارشاداري و : وماخلفت الحق والإنس الأليب مبدون (ب٢١٢ استه)

اورش في ورانسان كواى داسط بيداكياس كرميري مبادت كرير-

تكب كى سوارى بدن سے معلم اس كا واور ام ب اور اس واور ام ك حسول كا دريد كيك اعمال بين بمى عدے كيے مكن ديس كه وہ دنیا میں قیام سے بغیراللہ تک بیٹی سے بعید ترین مول تک مینے کے لیے قریب ترین مول کا قطع کرنا ضوری ہے ای وجہ ہے کہ دنیا کو افرت كى محيق كماما آب ونيام ايت كى خواول يس الك معلى عنداس كانام دي الى الم ركم الياب كديد قرعى منول ب اسرحال اکل منول تک بنے کے لیے اس منول سے داوراہ لیا ضوری ہے میونکہ بدن منول تک بنے کے لیے سواری کے درہے میں ہے اس لے اس کی محرانی اور مفاظت بھی تاکزرے اور بدن کی مفاظت اس طرح ہوگی کہ اسے وہ غذا دی جائے جو اس کے موافق ہو اور اس غذا سے مدکا جائے جواسے ہلاک كريكى مو حصول غذا كے ليد و الكريوں كى ضورت ب أكي باطنى يعنى شوت (بموك وغيروك خوامش)

حياء العلوم - جلد سوم

اور دو سرا ظاہری لین ہاتھ اور ویرا مصاوب نے فذا فراہم ہوتی ہے۔ قلب میں خواہش اس لیے پر اکی می ہے اور اس خواہش ک

یکیل کے لیے ظاہر جہم میں اصطاوبی عزایت کے لیے ہیں اس طرح مہلکات نے بیخے کے بی والفکری دیے میے ہیں ایک
باطن ہیں جو غضب کو نا ہے اس کی وجہ ہے آوی مہلکات دور کر آئے اور دھمنوں سے انقام لیتا ہے و در الفکر ظاہر میں ہے جو
ہاتھ اور پاؤں سے عبارت ہے آوی ان کے ذریعہ فضب کے نقاضے پر عمل کر آئے بدن میں ان اعضاء کا وجود ایسا ہے جیے کی سپائی کہ
ہاتھ اور پاؤں سے عبارت ہے آوی ان کے ذریعہ فضب کے نقاضے پر عمل کر آئے بدن میں ان اعضاء کا وجود ایسا ہے جیے کی سپائی کی باس ہتھیار اور آلات جگہ ہوں کا جم فالم کی فشورت ہے 'ظاہری فکلری ہے کہ آدی حواس خسہ لین سم مجمود میں اور ذوق
رکھتا ہو 'ازباطنی فکری ہے کہ ان حواس خسم کے ادراک سے محروم نہ ہو۔ قلب کے لیے ان آخوان و فقر طور پر بچو لکھنے کی کوشش میں میں خالم کو اس خالم کی کوشش کی ہو 'کی ہے 'طالب کو اس پر اکتفاری طلب ہے کہ مبسوط جلدیں بھی ناکافی ہیں ہم نے کتاب افکر میں مختم طور پر بچو لکھنے کی کوشش کی ہے 'طالب کو اس پر اکتفاری اور اکتفاری الفلام کو اس پر اکتفاری المحد کی کوشش کی ہے 'طالب کو اس پر اکتفاری المحد کے ایوا کی کا میں باک کی ہو 'کا اس کی ان کو اس کے لیے کہ مبسوط جلدیں بھی ناکافی ہیں ہم نے کتاب افکر میں مختم طور پر بچو لکھنے کی کوشش کی ہے 'طالب کو اس پر اکتفاری ان جو اس کے لیے ان کو اس کا کہ کو میٹ کی ہے 'طالب کو اس پر اکتفاری ہو اس کی ہے 'طالب کو اس پر اکتفاری ہو اس کی سے ناکانی ہیں ہم نے کتاب افکاری ہو کہ کا بھی کا کو سے کہ مسوط جلد ہیں بھی ناکانی ہیں ہو کی کا بھی کو سے کہ کا کہ کو اس کو کا کو کی کو کھیں کو کا کھی کو کو کی کھی کی کو کو کھی کو کھی کو کھی کو کھی کو کی کھی کو کھی کو کھی کو کھی کو کھی کی کی کھی کو کھی کو کھی کی کھی کی کھی کی کھی کو کھی کو کھی کو کھی کو کھی کی کھی کو کھی کھی کو کھی کو کھی کو کھی کو کھی کو کھی کو کھی کی کھی کو کھی کو کھی کے کھی کو کھی کو کھی کو کھی کھی کو کھی کے کہ کو کھی کی کھی کھی کو کھی کی کھی کی کھی کھی کو کھی کو کھی کی کھی کھی کے کہ کو کھی کو کھی کھی کھی کو کھی کھی کو کھی کو کھی کھی کھی کو کھی کھی کو کھی کھی کو کھی کو کھی کھی کھی کو کھی کھی کو ک

قلب کے خُدام تین طرح کے ہیں ایک وہ جو اسے کمی ٹی کی رفیت ولائمی ، خواہ وہ جلب منعت ہویا دفع معرّت اول کی مثال ا شوت (بحوک وفیرہ) اور دو سرے کی مثال فمنس ہے۔ اس ضم کے خادم کو آرادہ بھی کتے ہیں ، دو سری ضم میں وہ فُدام شال ہیں جو محصول مقصدیا بھیل ارادہ کے اصفاء کو تحریک دیں اسے قدرت کتے ہیں ، یہ تمام اصفاء اور ہر ہر ہزو بدن ورّک وہ میں پھیل بول ہے ، تیسری ضم میں وہ فدام ہیں جو جاسوس کی طرح اشیاء کا اور اکر کیں اور ان کی حقیقت معلوم کرلیں ، بینائی ساعت سو کھنے ، بول ہے ، تیسری ضم میں وہ فدام ہی توس ہے متعلق ہیں۔ یہ توسی معیقہ اصفاء میں منتشر ہیں ، اس ضم کو علم اور اور اک کہتے ہیں ، ان باطنی فدام کے ساتھ طا ہری فدام ہی ہیں ، ایکن وہ اصفاء ہو آلات اور اسباب کی حیثیت رکھتے ہیں ، مثال کرفت کی قرّت الکیوں ہے اور بینائی کی قرت آ کھے متعلق ہے ، اسی پردو سری قرق اور اور اصفاء کو قیاس کرنا جائے۔

ہماری بحث و تعتلو کا بحور طاہری اعضاء ہمیں ہیں جمیو تھے۔ یہ الم ظاہری ہے ہیں بلکہ ہم ان ہالمنی اعوان و فقدام ہو تھے۔ یہ الموراک کرنے والی قوشیں) کملاتی ہیں 'جران قوائے کہ رکہ ''(ادراک کرنے والی قوشیں) کملاتی ہیں 'جران قوائے کہ رکہ کی بھی دو قسیں ہیں 'جکہ وہ ہیں جو ظاہری اعضاء ہیں سکونٹ پذیر ہیں 'اوروہ حواس خسہ ہیں بعنی سمع 'بھر شم ' ذوق اور لمس۔ اور پکھ وہ ہیں جن کا مسکن دماغ کی رکوں میں ہے 'یہ بھی پانچ ہیں 'چنانچہ آدی گئی چیز کو دیکھ کراپی آبھیں بند کرلے 'اوراس کی تصویر اپنے ول میں بات وافظ میں دماغ کی رکوں میں ہی ہم جو چیز مافظ میں دہ باتھ ہو جاتی ہو اتی ہے اس میں فور کرکے بعض کو بعض سے طائے اور جو بھول جائے اس یا دکرے 'اور بھولی ہوئی صورت وہ ہی مدورت وہ میں دوارہ آبات 'اور میں مشترک کتے ہیں 'اگر اللہ تعالی حفظ 'کلر' ذکر اور جمال معانی محسوسات کو حتی مشتک ہے جائے اس معانی محسوسات کو حتی مشتک اے اپنے خیال میں جمع کرلے اسے ذکر 'کلر 'اور حس مشترک کتے ہیں 'اگر اللہ تعالی حفظ 'کلر' ذکر اور خیال کی قوشیں پیدانہ فرائے تو وہاغ ان سے خالی ہو تا جس طرح ہاتھ پاؤں اور قوتوں سے خالی ہیں۔ جس طرح ہو تھی باطنی ہیں۔ جس طرح ہاتھ پاؤں اور قوتوں سے خالی ہیں۔ جس طرح یہ قوشی بیا میں بھی بیں۔ اس کے مسکن بھی باطنی ہیں۔

قلب کے لککروں کی بید متمیں ہیں ان کافہم وقت نظری پر موقوق ہے جم علموں کو سمجانے کے لیے تفسیل کی ضورت ہے اس لیے ہم پچو مثالوں کے ذریعہ ان قسموں پر موشی ڈالتے ہیں تاکہ مُبتدی بھی سمجھ لیں۔

## قلب كياطنى خدام اورعام فهم مثاليس

قلب کے دوخادم بینی خضب اور شہوت جب اس کی بورے طور پراطاعت کرتے ہیں قوراو سلوک میں اے ان سے بوی مدد کمتی ہے ، وہ انسیں بھترین رفتی سنز اور ہے کوٹ اور مخلص مد کار تصور کرتا ہے ، بھی بید دو توں خادم نافرانی اور بعناوت پر کمریستہ ہوجاتے ہیں اور

بجائے اس کی اطاحت کے خوداے اپی اطاحت پر مجور کردیتے ہیں اور اسکی ہاکٹ کاباعث بنتے ہیں الیمن کیونکہ قلب کے مرف یک دد خادم نسین بین بلکه اور بعی مخدام اور آعوان بین اگر شهوت و غضب آماده بعناوت موجاتین تو قلب کو مایوس نه مونا چاہ بلکه ان کے ظاف اسپے دو سرے فدام کی مد ماصل کرنی جاہے ، فضب اور شموت بھی جمعی شیطان کی جماعت سے جاستے ہیں اگر اس نے اللہ ک مروہ سے مدونہ کی اور اپنے تنس پر خفس اور شہوت کی فرجوں کو ظلب دیا تو وہ میٹنی ہلاکت اور زیدست خسارے کی طرف کامن ہے۔ اکٹرلوگوں کا یکی حال ہے ان کی مقلین شہوتوں کی تالح ہیں مجد نکہ وہ قضائے شہوت کے لیے خیلے ترافقی ہیں مالانکہ مونایہ چاہئے تعاکمہ ان کی شوتی عمل کے آلع موتی - ہم چدر مثالوں کے ذریعہ اس نقطے کی و ضاحت کرتے ہیں۔

يهلى مثال: فرض يجيئ كدننس انسانى يعن والطيف ربانى جس كاذكره تيل بي كار بوجكاب اسية مك اور دارا هومت مي بادشادى حیثیت رکھتا ہے۔بدن اس کی ملکت اس کا مستقر اس کا دارا الکومت اور اصفاء وجوارح کی حیثیت وہ ہے جوشاتی مطے کے ارکان ک ہوتی ہے، قت مقلداس کا علم مشیر اور مقلندو خرخواہ وزیر ہے، غضب اس کابادی گارڈ اور کوتوال شرہے ، وضنوں سے بادشاہ ک حاظت اس کے فرائف میں شال ہے، شوت اس کاوہ بدخلق طازم ہے جس کے ذیتے ایل شرکے لیے کمانے کا نظم کرتا ہے۔ یہ مخص انتالی جمونا فری وموکہ باز اور خبیث ب اظاہر خرخواہ نظر آیا ہے الیکن اس کی خرخوای کے بدے میں زم بالل اور سم قاتل ہے۔ معلم وزیری رائے اور تدبیرے اختلاف کرتا اس کی عادت ہے ، کوئی فحد ایسا نہیں کر رہا جس میں وہ اس کی مخالف ند کرتا ہو اس صورت میں اگر بادشاہ اسے وزیر کی تدامیر عمل کرے اس سے معود سے حاصل کرے اور اس خبید فلام سے اعراض کے دربعہ یہ فلام ہے کہ حکومت کے حق میں اس سے دور رہنا ہی بستررہے ' نیز کو توال شہری بھی تازیب کرے کہ وہ اس بدیاطی فلام اور اس کے تابعین پر نظرر کے 'اگر وہ کی غلط کام میں مشغول موں تو انہیں سزادے 'امیدیمی ہے کہ اس صورت میں غلام سر کشی نہ کرسکے گا'اور بادشاہ کا مغلوب و محکوم بنا رہے گا اور حکومت نمایت عدل اور تعم کے ساتھ چلے گی۔ اس طرح آگر نفس اپنی معنل سے مدد ماصل کر نا رہے اور مجمی غضب کے محافظ کے ذریعہ شوت کے غلام پر کاری ضرب لگا آبارہ اور مجمی غضب کے غلبے کو کم کرنے کے لیے شوت سے مدیابتا رے تواس کے قوی اعتدال پر رہیں ہے اخلاق بمتر رہیں مے اور اگر اس طرفقہ نے اعراض کرے گاتوان لوگوں میں سے ہو گاجن نے بارے میں اللہ تعالی کاارشادہے:

أَفَرُ أَيْتُ مَنَ الْتُحَدِّلُ الْهُمُ هُو أَمُو أَضِلَمُ اللَّهُ عَلَى عِلْم (ب٢٥ /١٨ ايت ٢١٠) سوكيا آب في اس معض كى مالت بحى ديمي جس في اينا خداا في خوابش نفساني كوينار كماب اور خدا تعالى في اس کوبادجود سجد بوجه کے مراہ کردا ہے۔

أيك جكد أرشاد فرمايا:

وَاتْبِعَ هُوَاهُ فَمَثُلُهُ كُمْثُلِ الْكُلْبِ إِنْ تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَثُ وَتَتْرُكُه يِلْهَثُ (١٩٠٧ آيت٢١)

اورایی نفسانی خواہش کی پروی کرنے لگاسواس کی صالت کتے کی سی موعی کد اگر تواس پر حملہ کرے تب بھی ہائے

یاس کوچمو ژدے تب بھی اپنے۔ نفس کوشموات کے فریب سے دور رکھنے والے کے متعلق ارشاد فرمایا: وَاتُّكَامَنْ خَافَ مَقَامَرَتِهِ وَنَهِى النَّفُسَ عَنِ الْهَوى فِإِنَّ الْجَنَّة هِي الماوى (١٠٠٠م آیت ۱۹۱۹)

اورجو هخص اسيخ رب كے سامنے كم اور نوے ورا ہوگا اور ننس كو حرام خواہش سے روكا ہوگا سوجنع اس كا فمكانه بوكار

احياء العلوم كجلد سوم

فضب اور شوت کو ایک دو مرے پر مسلا کرنے کی کیفیت اور اس کے بیتے میں حاصل ہونے والے شرات کا تذکرہ ریاضت انس کے باب میں آئے گا۔ انشاء اللہ۔

دوسری مثل : فرض کیجے بدن ایک شرب اور حل پنی انسان کی قرت درکہ اس شرکا ماہم ب اور ظاہری اور ہالمی واس اس کے آموان و سابی ہیں اور اصفا و رحمت ہیں اور فقس آبارہ بلے شوت اور خفس ہے بھی تجیر کریکتے ہیں اس کا وہ دعمن ہے ہواس کی محومت ہا ہتا ہے اور اس کی رحالی کو موت کی نیم شلات کا خواہش مند ہے۔ اس صورت میں بدن محاف کی طرح ہے جمل ماہم شر بنفی نفیس دعمن سے مقابلہ کرنے کے لیے موجود ہے اگر آس نے جنگ میں ظہر ماصل کیا اور دعمن کو راو فرار افتا اور کے بر مجبور کردیا تواس کی برجند جمید اعلی و براوی موجود ہے جبین کا فواری و صول کرنے کی محلد تعالی فرائے ہیں:

فَضَّلُ اللَّمَالُمُ جَاهِدِينَ بِأَمُو العِمْوَ الْفَيْسِهِم عَلَى الْقَاعِدِينَ تُرْجَعْ (ب٥٠ ايت٥٠) الله تعالى في الله تعالى في الله تعالى في الله تعالى في الله تعالى المرابية الله تعالى ال

بيعضوالول كس

الین اگر اس نے محاذ جگ میں بماوری کے جو برتہ و کھائے اور و شمن سے بڑیت اٹھائی تو یہ نہ موم فعل ہو گااور اسے خفات کی سزا دی جائے گی چانچہ ایک مدیث میں ہے کہ ایسے مخص سے کما جائے گاکہ:

ياراعي السوء اكلت اللحمو شربت البن ولم تاوالضالة ولم تحبر الكسير

اليومانتقمنكرد)

اے خبیث چواہ اتھے کوشت کھایا اور دورہ پا جمرم شدہ کا پتا نہ لگایا فکت کو می نہ کیا اس جم سے انتقام لوں گا۔

مدیث شریف من ای جادی طرف اشاره ب

رجعنامن الجهادالاصغرالي الجهادالاكبردس ال-باي

تیسری مثال : فرض کیجے کہ عقل ایک سوار ہے جو شکار کے اراد ہے اول بہا ہے مشہوت اس کا کھوڑا ہے اور فضب اس کا کُنّ ہے اب آگر وہ سوار اپنے فن میں اہر ہو کھوڑا ہی سدھا ہوا ہو اور گنا ہی تعلیم یافتہ ہو قبال بھر شکاری اپنے مقصد میں کامیاب ہے اس کے بارے میں بقین کے ساتھ کما جاسکتا ہے کہ وہ کوئی افضان افحائے بغیر شکار لے کروائیں آئے گا وہ مری صورت یہ ہے کہ وہ خود ہی میکار کے فن سے باواتف ہو بھوڑا ہی سر من ہو اور گنا ہی وہوانہ اپنے محص کے بارے میں یہ وقع نہیں کی جاسکتی کہ وہ کامیا ہی ساتھ والی آئے گا اگر وہ محج و سلامت والی اجائے تو فنیمت ہے سوار کی باواقیت انسان کی جمالت کے مشابہ ہے جھوڑے کی سرکشی ظہر شہوت اور گئے کی دیوا کی فلیہ فضب کی مثل ہے۔

## انسان کے قلب کی خصوصیات

اب تك جن جزول كاذكركيا كياسهوه مرف الدان في ونيس الكد حيوانات كويس ماصل بي مثل شوت مفسب ظامري اورباطني

احياءالطوم جلدسوم

حواس انسان کی طرح حیوان میں بھی ہیں 'حقّ کہ مکری بھیزیے کو آجھوں سے دیکھ کر بھی جاتی ہے کہ عداس پر حملہ کرنا چاہتا ہے 'اوروہ قلب سے اس کے ارادے کو بھائپ کر فرار ہوجاتی ہے 'یہ پاطنی ادراک بی قرہ اللہ بھی اٹسان کی تخصیص نہیں ہے ' مکہ بے مثل جانور بھی اس قرت سے کام لینتا ہیں 'اور اپنے نفتی فتصان کا اوراک کرتے ہیں ' یہاں ہمارا مقسود ان امور کا ذکر ہے و صرف انسان کے ساتھ مخصوص ہیں 'اور جن کے باحث اے دو مری مخلو تاہت پر شرف اور فضیات اور اللہ عزوجل کی قریت حاصل ہے '

بانا واہے کہ قلب انسانی کے ماتھ مخصوص امور صرف دو ہیں آیک علم اور مرا ارادہ علم سے مراوی ماں دفوی اور انحدی اور مقل مخالی کا علم ہے 'یہ امور اور حقائی موسات سے مادواہ ہیں 'اور ان بی جوانات انسانوں کے ساتھ خرک جس ہیں۔ بلکہ بری علوم کا یہ بی حص کا ایک ماتھ مخصوص ہیں 'اس لیے کہ انسان ہی یہ فیصلہ کر سکتا ہے کہ ایک ماتھ موسا کہ انسان ہی یہ فیصلہ کر سکتا ہے کہ انسان ہو ہوا کہ تمام افراد کو شام افراد کو شام اور اکا موساس ہوا کہ تمام افراد کو شام افراد کو شام افراد کو شام ہوا کہ تمام افراد کو شام ہوا کہ تمام افراد ہوا کہ تمام افراد کو شام ہوا کہ تمام افراد کو تمام کو تمام

معلوم ہواکہ انسان کی قلب میں علم اور ارادہ دو ایے امریں ہو جوافات میں بلیں یائے جاتے بلکہ کسن بچے بھی ان سے محروم ہوتے بین ' یہ خصوصیات انسیں بلوغ کے بعد حاصل ہوتی ہیں' اگرچہ ان میں شوت ' فضب ' کا ہری اور باطنی حاس دو اول ہی سے موجود موتر ہوں۔

ان علوم کے حصول کے دودرہے : معلوم ہوآئہ تج الحق علی ہے صوصات حاصل کہا آہ اس صول ایک آسب کو دورہ ہیں ایک درجہ ہیں ایک اور ممکن کو ممکن کو ممکن کہ محتا ہو اس صورت بیں ہما جائے کا کہ وہ بدیت ہے۔ اور درجہ ہیں ایک ایک ہوں کا محتا ہو اس صورت بیں ہما جائے کا کہ وہ بدیت ہے تو واقف ہیں مطرح کا جائے گا کہ وہ اور مقلوم کے تعلی سے اور مقلوم کے تعلی ہے اور ان ملوم کے تعلی ہے اور مقلوم کے تعلی ہے اور مقلوم کے تعلی ہے کہ اس کی مثل ایس ہوئے کا آپ جو محتا ہے اور ما اس محتا ہے اور مقاس فی سے آلات یعن وہ اور مسلم کے درجہ ہوئے کا اس مورک کا اس فی سے تعلی ہوئے ہیں کہا جائے اور وہ اس ذیجہ کو اس فی سے تو اور اس مورک کا اس فی معلوط درجہ ہوئے کہ اور اس کا اس کی خوالے نام مورک کا اس فی سے خوالے کا اس مورک کا اس فی معلوط کے درجہ ہوئے کہ مسلم کی خوالے کا اس کی خوالے کا اس کی مورک کا اس کی مورک کا اس کی خوالے کا محتا ہے کہ اس کا اور اس کی مورک کا اس کی مورک کی مورک کا اس کی مورک کا اس کی مورک کا اس کی مورک کا اس کی مورک کی مورک کا اس کی مورک کی کورک کی مورک کی مورک کی کورک کی مورک کی کورک کی مورک کی کورک کی مورک کی کورک کی کور

دياء العلوم جلد سوم

درجہ اس نی کا ہوتا ہے جس پرتمام یا اکثر تھا تن کی اِسب یا اونی تعلقہ کے بغیر فعل الی سے مکشف ہوجا کیں کی سعادت بندہ کو اللہ سے قریب کرتی ہے اس سے مکان و مسافت کے قریب مراو نہیں ہے ' بلکہ یہ معنوی ' حقیقی اور و مغی قریب ہے ' ان ورجات میں آ مے بردھنا اور کی مقام پر محمرنا راوسلوک طے کرنے والول کی مخرلیں ہیں 'ان منازل کی کوئی حد مقرر نہیں ہے ' ہر سالک کو ان مزلوں کی فہر رہی ہے ، جس رہتی ہے جن سے وہ گور کر آیا ہے ' اگلی منزلوں کا حال اسے معلوم نہیں ہوتا ' تاہم وہ ایمان بالغیب کے طور پر ان کی تعدیق کرتے ہیں حال اکلہ نہیت کی حقیقت ہی کے علاوہ کسی کو معلوم نہیں ہوتی نیز جس طرح پر نے کو مقرند انسان کا معلوم نہیں ہوتا ہے کہ اس نے کہا حال معلوم نہیں ہوتا ہے کہ سمجھ آئی ہو 'اور قریزوار نے کو مقرند انسان کا معلوم نہیں ہوتا ہے ہیں اس طرح ماقل کو بھی یہ معلوم نہیں ہوتا کہ اللہ حال معلوم نہیں ہوتا کہ اللہ علی میں اور دوروں کو اس نے اس مال کے ہیں اس طرح ماقل کو بھی یہ معلوم نہیں ہوتا کہ اللہ تعالی کے اس کے نہیں اس طرح ماقل کو بھی یہ معلوم نہیں ہوتا کہ اللہ تعالی کے اس کے نہیں اس طرح ماقل کو بھی یہ معلوم نہیں ہوتا کہ اللہ تعالی کے اس کے بین اللہ تعالی قبلی فرماتے ہیں: معلوم نہیں ہوتا کہ اس کے جس اس طرح ماقل کو بھی یہ معلوم نہیں ہوتا کہ اللہ تعالی کے بین اللہ خوالے کہ اس کے کہ اس کے کہ اس کے بین اس مات کو ہوں کے اس کے کہ اس کے کہ اس کی ہیں۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں: معلوم نہیں کہ کہ اس کے کہ کو کہ کے کہ اس کے کہ کی کور کی کو کہ کی کو کہ کی کو کہ کی کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ کی کو کہ کی کو کہ کو کہ

الله جور حت او كول كے كول دے مواس كاكوئي عركر في الا تيس-

یہ رحمت باری تعالیٰ کے جودو گرم کے بموجب عام ہے اس سلسلے میں کی ساتھ بھی ہے کام نمیں لیا جا ہا کین اس کا ظہور ان دلوں میں ہو تاہے جو رحمت خداوندی کے جمو کول کے خطر رہتے ہیں اور اپنے دل کے دروازے ان جمو کول کی آرکے لیے کھلے رکھتے میں جیسا کہ مدیث شریف میں ہے:

ان لربكم في ايام دهركم لنفحات الافتعرضوالها(١)

تماری دندگی کے ایام میں باری تعالی کی رحمت کے بہت ہے جمو کے بیں تم ان کی تاک میں رہو۔

الله تعالی ہررات آسان دنیا پر نزول اجلال فرماتے ہیں اور ارشاد فرماتے ہیں کہ ہے کوئی دعا کرنے والا کہ میں اس کی وعاسنوں۔

حسب ذیل قدس مدیثیں مجی اس رحت کا اعلان ہیں:

لقدطالشوقالابرارالىلقائى وانالى لقاءهماشدشوقادى ئول كويرى لاقات كافوق بهت به اور محان كى لاقات كازاره افتراق بهد من تقرب الى شبر اتقربت اليعذر اعاد عادى وسلم او بررم

اد فض محت ایک الت زب او اے من اس ایک او قرب آناموں۔

ان روایات سے معلوم ہواکہ گلوب کاملوم کے اتوارے محروم رہا منعم حقیق کی طرف سے سمی رکاوٹ یا بھل کی بناپر نس بے بلکہ وہ اپنے قلوب کی خبات اور کدورت اور فیراللہ کے ساتھ اشتغال کی بنائر آن اقوار سے محروم رہتے ہیں ، تلوب برتن کی طرح ہیں ، جب تک برتن بافی سے لبرز رہتے ہیں ان جس ہوا گاکور ضمیں ہوتا اسی طرح فیراللہ میں مصفول دلول میں محمد اللی کی روشن واقل

<sup>(</sup>١) يوروايت كتاب العلوة من مجى كذر يكل ب

<sup>(</sup> ٢ ) محصاس کا امل دیں فی تاہم معد افروس کے معنف اے معرت ابدالددداؤے والے سے الل کیا ہے

احياء العلوم بجلد سوم

نس بوتى بي اكرم صلى الدعليه وسلم ارثاد فرات بين المستحدث المستحدث المسلم المراد فرات بين المسلم المراد والمسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المسلم المراد الوجرية)

ا كرشياطين في أوم ك داول ك كروند فري موسد اوه اسان ك طوت كامشابه ورايا كري

مختریہ کہ انسان کی خصوصیت علم اور حکمت ہوابستہ ہوا و ملوم میں سب سے افضل علم ہاری تعالی کو ات مفات و افعال کا طم ہے اس علم میں انسان کے کمال کا راز مضرہ و اور اس کمال پر اس کی سعاوت اور فلاح کا بدارہ اس سے ہاری تعالی کے جوار میں رہنے کی صلاحیت اور اس کے حضور میں حاضر ہونے کی المیت پیدا ہوتی ہے۔ بدن فنس کی سواری ہے اور فلس محل علم ہے اور علم ہی انسان کی ذیر گی کا مقصد اور اس کا اقیاز ہے ، اس مقصد کے لیے اس کی تخلیق عمل میں آئی ہے جس طرح کھو اور جو افعالے کی قوت میں گدھے کا شریک اور کو قر محسن این مقترین کی صفات ہیں۔ انسان ملا سمکہ اور بمائم کے در میان میں ایک مخلوق ہے ہی و کہ وہ فذا اور سے متازکرتی ہیں 'یہ خصوصیات ملا سمکہ مقترین کی صفات ہیں۔ انسان ملا سمکہ اور بمائم کے در میان میں ایک مخلوق ہے ہی کہ دو فار اور ہوائم کے در میان میں ایک مخلوق ہے ہیں کہ دو فلا اس کے متازکرتی ہے 'جو هفی اپنے اصفاء اور قوی سے علم و عمل پر مد کے وہ مل پر مد کے وہ میں مائم سے متازکرتی ہے 'جو هفی اپنے اصفاء اور قوی سے علم و عمل پر مد کے وہ مل کہ کہ کہ مشاب ہے بلکہ اس کا مستحق ہے کہ اسے ملا محمد کے دور میں مائم سے متازکرتی ہے 'جو هفی اپنے اصفاء اور قوی سے علم و عمل پر مد کے وہ مل میں مشاب ہے بلکہ اس کا مستحق ہے کہ اسے ملا محمد کو دور میں ہوائی اور اور ان کی این سے اور انسان کی معرفت کی حصوصیت اس بمائم سے متازکرتی ہے 'اور و میں قان اور اور انسان کی معرفت کی خوال کو دور ان کا دور میں قان کیا جات اور انسان کی معرفت کی حصوصیت اس بمائم ہے کہ اس کا مستحق ہے کہ دور ان کو روز کی ڈبان سے افتران کر ایا گا کہ کو میں میں انسان کی دور ان کے انسان کے حسن و جمال کا مستحق ہے کہ اس کا مستحق ہے کہ دور ان کو روز کی ڈبان سے افتر انسان کی دور میں گور ان کے اس کی دور کو انسان کی دور کی دور

مَاهِنَابِشُرَالِنُهِنَاالِّامِلَكُ كُرِيمُ لَا السَّرَالِينُ اللَّهُ مَلَكُ كُرِيمُ لَا السَّرَةُ السَّرَةُ ال

يه مخض آدي مركز نسي يه توكوني بزرك قرشته

جس فخص نے بدنی لذات کو اپنے فکر و عمل کامحور قرارویا اور آن ہی کا ہورہاوہ چوپایوں کی طرح ہے جن کامقعد چے اور کھلنے کے علاوہ دو سرانسیں ہوتا ، وہ ان بمائم میں واطل ہو کریا تو بیل کی طرح ہے و قوف ہوگا 'یا خزر کی طرح حریص ہوگا 'یا بی اور کئنے کی طرح فرآنے و الله ہوگا یا اوزٹ کی طرح کیند پرور 'چینے کی طرح محکر اور لومڑی کی طرح مکارد عمیار بن جائے گا 'اور اگر ان تمام صفات اور بسیانہ خصائل کا جامع ہوا تو شیطان رجیم ہوگا ۔

۲A

احیاء العلوم جلد سوم ۲۶

تعالی کی نعتول کامیکرہے اس نے نظیرِ النی کوجود شمنوں کے خلاف مدحاصل کرنے کے لیے اسے دیا کیا تھاضائع کیا 'وشمنان فدا کو عزت دی اور حزبُ اللہ کو ذکت میں جٹلا کیا 'انجام کار شدید ترین عذاب اور آخرت کی رُسوائی مستحق ہے۔ ہم آخرت کی رسوائی اور اس کے مولناک عذاب سے اللہ کی پناہ مانگتے ہیں۔

ہماری بیان کردہ مثال کی نائید حضرت کفب آخبار کی موابیت ہے ہوتی ہے ، فہاتے ہیں کہ جل نے اُمّ المؤمنین حضرت مائد مداللہ ا کی خدمت میں حاضر ہوکر مرض کیا کہ انسان کی انکمیس رہنما 'اس کے کان محافظ ' دہان ترجمان 'ہاتھ افکر 'پاؤس قاصد اور قلب ہوشاہ ہے 'اگر ہاوشاہ اچھا ہوگاتو اس کے تواقع بھی اجھے ہوں گے 'انہوں نے فرایا تم مجھے کتے ہو 'میں نے انخضرت صلی اللہ تعالی کے برتن ہیں 'ان طرح سنا ہے۔ (۱) حضرت علی کڑم اللہ وجہد نے قلب کی مثال بیان کرتے ہوئے فرایا کہ قلوب زمین میں اللہ تعالی کے برتن ہیں 'ان میں سب سے زیادہ محبوب اور پہندیوں ترین وہ ہے جو سب سے زیادہ نرم 'صاف اور مضبوط ہے ' قلب کی نرم 'مفاتی اور مضبوطی یہ ہے کہ وہ اپنے بھائیوں کے لیے زم ہو القین میں صاف ہو 'اور دین میں سخت ہو ' قرآن کریم کی اس آیت کا خشاء بھی ہی ہے۔

أَشِكُما مُعَلَى الْكُفّارِ (١٣١٦)

وه كافرول كے مقابلے میں تيزيں۔

صرت آلى بن كعب في ايت كريد: مثل نور وكيشكو تفييها مصباح (١٨١١ ايت٣٥)

اس كور (بدايت كى مالت جيد) اي بي تعد ايك طاق ب اوراس بى ايك جراخ ركما ب

ک تغیری فرایا کرید مؤمن کے نوراوراس کے دل کی مثال ہے اوریہ مثال ہ اُو کظکمات فی بُحر لَجی (پ۸۱۱ ایت ۲۰۰۰)

یاده ایے ہیں جے بدے کرے سمندرے اندونی اندھرے

منافق کے دل کی ہے۔ زید ابن اسلم نے قران کریم میں وارد لوج محقوظ کو مؤمن کا دل کماہے اور حضرت سیل حسری نے قلب و صدر کو حرش و کرس سے تثبیہ دی ہے۔

# جامع اوصاف قلب اوراس كي مثاليس

جاننا چاہے کہ انسان کی مخلیق و ترکیب میں چارچیزوں کی آمیزش ہے اس لیے اس میں چار طرح کے اوصاف جمع ہیں لینی سبع ا بہی شیطانی اور رتبانی۔ اس حیثیت سے کہ اس پر خفی کا تسلط ہے وہ سماع کے افعال لینی عرص وہوں اور طبع وحد کاار تکاپ کرتا ہے مرتکب ہوتا ہے اور اس حیثیت سے کہ اس پر شوت کا فلہ ہے وہ بمائم کے افعال لینی عرص وہوں اور طبع وحد کاار تکاپ کرتا ہے اور اس لحاظ سے کہ وہ فی صف امریتانی ہے جمیسا کہ قرائین کریم بین بھی ہے:

> قل الرَّوْح مِن المررِبِي (پداو ۱۹ ایت) آب فراد چاک دنده میر درب کے حمص بی ہے۔

اسے الے روبیت کادمولی کراہے اسے تعلی کیرو موں روزی مضیص اور افزادے پندے مودیت تواضع اور محومیت بالنے اسے اللہ ا

<sup>(</sup>١) يدرواعدالد فيم في طب بوي من المراني عدد اللا مين عن الورياتي في شعب الاعان عن حدرة الا برية الت الل كاب

ناپندے وہ حقائق امور کے احاطے اور علم ومعرفت کے حصول کا دھوی کرتا ہے ' ملا تک تمام حقائق کا احاطہ او ر علوق پر زود تی ک برترى راديب ك اوصاف إلى مبديت ك صفت نيس إلى د انسان خفب اور شهوت من سباح اور بما يم كرما تر اشتراك كم باوجود قت تميزد كما باس لياس من ايك ومف مزوع جع شيطانيت كديك بين شيطان مراي شرب واي تميير كو شرى مورول میں استعال کرتا ہے اور اپی افراض ماصل کرنے کے کرو فریب کاسارالیتا ہے اور خرکے محل میں شرکا ج ہوتا ہے کہ شیاطین ے ادماف ہیں اوروہ لوگ بھی ان اوصاف میں شیاطین کے شریک ہیں جن میں رہائیت اشیطانیت سعیت اور بہیت کے مناصر پائے جاتے ہیں۔ ان چاروں اوساف کا مرکز قلب ہے جمویا انسان کی کھال میں بیک وقت فزر مان اسطان اور سیم جمع ہیں۔ فزر مسوت كى علامت بيدينا إك اور بدياطن جانورات رك إلى على وصورت كى مائر برا فيس بلك الى حص وموسى وجدي ندموم ہے 'کی حال کے کا ہے جو خضب کی مجتم مثل ہے در ندول اور کون سے اس کے نفرت میں کی جاتی کہ وہ در ندے یا سے ہیں' پلکہ ان سے نفرت کی دجہ یہ ہے کہ ان میں سعیت کی فایت یعنی ورندگی اور مدوات پاکی جاتی طرح انسان کے باطمن میں درندوں ك دريدك عدادت اور فضب اور خزر كى حرص اور طمع إلى جاتى ب ورعه فضب كو تحريك دے كر كلم ير اور خزر يرص كو موادے كر فاحش کے ارتکاب پر اکسا تا ہے۔ اور شیطان ان دول کو ایک دو سرے کے خلاف برس پیار رکھتا ہے بھی حرص کو خضب کے خلاف أكسانات ادر بمى مفس كوحرم كى خالفت من بحركاتات فيزان دول كى جيل مفات كى محسين كرنا ي مقل بنزلد ميم كيد اس کاکام بیہ ہے کہ وہ شیطان کے محمد فریب کورفع کرے اور اپن کمی اسیرت اورواضح فررسے اس کی تلیس کا قلع قبع کردے اور خزر ك موس كوسطة في منسب كي دريد فكست دي اس لي كر منسب في وي من ولي ب اى طرح وزر كوستة برمسلاك اس ك درندگى كاخاتمه كرے اور عظية كوائى حكمت و تديير سے بايد زنجيراور مطبع ركے اكر اس في ايداكيات جم كي ملكت مي مادلاند ظام بائي رے کا اور تمام اصفاء اسے مؤر پر مردش کریں مے اگر میم اپنی وحش میں عام مہا نہ شیطان سے کرلے سکا اورنہ خزر اور من كومقهور كرسكالويد تيول خداس برغالب اجائيس كي اوراب الي الحد وجيول من اي طرح جارليس كي كروشش كي إدجود ازادند موسك كا علك ما عمران كي خدمت كذار اورمطيع سب كا اكثراوك اس قدى دندگي كذار رب بي ان كي تمام ترجدوجد فكم وفرج كي شموت ب وجرت اس وقت موتى ب جب يى لوگ بنت برستول كوانى ملامت كارف بدائي وران كابت كارال اوات بين اكران كى الحكول سے ففلت كے دينر دور افعات جائيں و معلوم مو كاكدوه خد فيرالله كى اطاعت مي معموف بين بمعى وه خزر تے سامنے سر مبود ہیں اور بھی گئے کے سامنے رکوع اور قیام کی مالت میں ہیں ان کی خواہشات کی بخیل ان کا ایمان ہے اور ان کے چھم و آبد کے اشاروں کا منظر رمنا ان کا عمل۔ ایسے لوگوں کے سامنے اگر ان حقاق کی مجسم کردیا جائے قودہ خود اپنی انجموں سے مشاہدہ کرلیں كرفيت يستول من اوران من كيا فرق ب بحث يرست ب جان بقول ك سائ مرهما كرشيطان كوخوش ركيت بين اوروه لوك ان ناپاک اور مندے جانوروں کی ممادت کرے شیطان کی خوشنودی ماصل کرتے ہیں یہ شیطان ہی تھے جو فزر اور کتے کو بڑا سیخت کرا ہے اور انہیں انسان سے خدمت لینے پر انسان کے جانوں کے دام اور انہیں انسان سے خدمت لینے پر انسان کے جانوں کے دام فهب مس كرفاديس-

مریشہ فدا کو چاہتے کہ یہ اپنی حرکات و سکتاب اپ نمان موت اور تیام و قود کا گرال رہے کور امیرت کی اسمیس کی رہے ا اگر اس نے انسان کے ساتھ اپنے اجوال پر نظرو کی والے معلوم ہوگا کہ وہ اپنا دان فدائے برح کی اطاعت میں گذار آئے 'یا لاس ک برستش میں؟ کتا ہوا ظلم ہے کہ ان قس پر ستوں نے الک کو محلوک ؟ ایک کو فلام اور والی کو مغلوب بنا دیا ہے افار سیاوت کا حق معل کو تھا، خزیر ' سے اور شیطان نے اس کا حق میں لیا افود اسے مطاب و مطاب کو مطاب کو میں ہو ان مقبوت اوساف کی اطاعت رکے اور تھی ہو وہ معلق مید ہوجاتی ہیں جن کا انجام بلاک اور زسوائی کے طاب کو جس ہو موجود کے خزیر کی اطاعت سے بدیاتی 'خباف 'اسراف' کھل' رہا ہ بھک' ہو دوگ موس موس خرشار 'حد' کیند' اور شافت و غیرو 11

احياء العلوم جلدسوم

اوصاف پیدا ہوتے ہیں ، فضب کے گئے کا طاحت کے بہتے میں تبور ، تعل ، فودستائی ، کبر ، فودپندی استزاء اور تحقیر اراوہ شراور فواہش علم جیسی صفات پیدا ہوتی ہیں ، فضب اور شوت کے د معبودوں ، کی اطاحت وراصل شیطان کی اطاحت ہے ، جس سے ذکورہ بالارذا کل کے طاوہ کرد فریب ، خلیہ وزن و قابون ، تلیس ، خیانت ، ونائت اور فیش کائی ہیں اوصاف کو بھی تحریک متی ہے اگر صورت حال اس کے بر عکس ہو اور شرکے یہ تمام سرچھے اور محرکات ریانی صفت کی محمت عمل سے زیر ہوجائیں تو قلب میں ریانی اوصاف علم ، محمت ، بیتی ، فال استحال میں بانی طاحت کی محروت بھی ہیں اور قلب میں رہتی اور فلوت کی در برزی کا استحال جیسے رہانی اوصاف قلب کا اعاطہ کرلیتے ہیں ، شوت اور فضب کی اطاحت کی ضورت جیس رہتی ، بلکہ شہوت کے برزی کا استحال جیسے رہانی اوصاف قلب کا اعاطہ کرلیتے ہیں ، شوت اور فضب کی اطاحت کی ضورت جیسے اوصاف پیدا ہوتے ہیں ، قلب کر برزی کا استحال ہے جو اوساف پیدا ہوتے ہیں ، قلب کر برزی کا استحال ہو کہ برزی کی طرح ہے ، فضب شوت اور شیطان کی اطاحت اس آئینے کی آب و تاب پر اثر انداز ہوتی ہے ، اور آوری اپنے چرو کا عکس صاف نہیں کہ بوجا تا ہے ، اور امر مطلوب کی حقیقت مکشف ہوجاتی ہے ، اس مدے شریف ہیں ایسے ہی صاف شفاف اور دوش دل کی طرف نہیں ایسے ہی صاف شفاف اور دوش دل کی طرف النارہ کیا گیا ہے ، اور امر مطلوب کی حقیقت مکشف ہوجاتی ہے ، اس مدے شریف ہیں ایسے ہی صاف شفاف اور دوش دل کی طرف النارہ کیا گیا ہے ۔ اور امر مطلوب کی حقیقت مکشف ہوجاتی ہے ، اس مدے شریف ہیں ایسے ہی صاف شفاف اور دوش دل کی طرف النارہ کیا گیا ہے ۔

افاار ادالله لعبد خیر احمل له واعظامی قلبه (دیلی امسلی) الله تقالی جب کی بندے کے سلیلے میں فیر کا اواد کر آہوا سے دل میں ایک ناصح پر اکرونا ہے۔ ایک مدیث میں یہ ہے کہ جس هخص کے دل میں واصلانا صح کا وجود ہو آہا ہی والی کی مفاطنت کے لیے باری تعالی کی طرف سے ایک تکسبان مقرر رہتا ہے۔ (۱) ایسا ہی دل ذکر الله وقط میں اور اس ذکر سے تسکین یا آہداری ہے: الا بِذِکْرِ اللّٰهِ وَظَمْ مِیْنَ الْمُعْلَمُ اللّٰهِ وَظَمْ مِیْنَ اللّٰهِ وَلَمْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ وَلَمْ اللّٰهِ وَلَمْ اللّٰهِ وَلَمْ اللّٰهِ وَلَمْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ وَلَمْ اللّٰهِ اللّٰهِ وَلَمْ اللّٰهِ وَلَمْ اللّٰهِ وَلَمْ اللّٰهِ وَلَمْ اللّٰهِ وَاللّٰهِ وَلَمْ اللّٰهِ وَلَا مُعْلَمْ اللّٰهِ اللّٰهِ وَلَمْ اللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ وَلَا مُعْلَمْ اللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ اللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ وَلَا مُعْلَى اللّٰهِ وَلْمُ وَلَى اللّٰهِ وَلَا كُورُ وَلَمْ اللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ وَلَمْ اللّٰهِ وَلَمْ اللّٰهِ وَلَمْ اللّٰهِ وَلَا مُعْلَمْ اللّٰهِ وَلَا مُعْلَمْ اللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ وَلَا كُورُ اللّٰهِ وَلَمْ اللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ اللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ الللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰمِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ وَلَا اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰمِلْمُ ا

اخلاق ذمومہ کا اثر آئینہ دل پر ایما ہو تاہے جیسے دُمواں آئینہ کی صاف و شفاف سطح کوب آب اور بدرونق کردیتا ہے ول کا آئینہ کناہوں کی تاریک ہوجا تاہے 'یہ تاریکی ایک طرح کا مجاب ہے 'جو بندہ اور ہاری تعالی کے درمیان حاکل ہوجا تاہے 'اسی پردے کا نام طبع (مم) اور زین (زیک ) ہے 'قرآن کریم میں ایسے ہی دِلوں کے متعلق ارشاد فرمایا کیا ہے:

کَلاَبِلُ رَّانَعَلَى قُلُوْ بِهِمُ مَّاکَانُوایکُسِبُونَ (بُ سَرَمُ سَیه) مُرَّدَایا نین الدان کُولوں بران کا امال (بر) انگی بین کیا ہے۔

اَنْ لَوْ نَشَاءُ اَصَبُنَا هُمُولِنَنُو بِهِمُو نَظُبَعُ عَلَى قَلُو بِهِمُ فَهُمُ لَا يَسُمَعُونَ (بهرا آیت ۱۰۰) اگر ہم چاہتے وان کو ان کے جرائم کے سب ہلاک کرالتے اور ہم ان کے داول پر عدالگا کے اور اس اس سے ووسنے نیں ہیں۔

دوسری آیت می ندشنے کو قلوب پر مراکب جانے سے تعبیر کیا ہے ایک جکد سننے کو تقویٰ کے ساتھ مربوط کیا گیا ہے۔ ارشاد ب

اورالله المرافرة وراورسنود والمرافرة والمرافر

اورخدا عدرواورالله تعالى تم كوتعليم فراتاب

جب گناہ زیادہ ہوتے ہیں تو مل پر مرلک جاتی ہے' وہ ادراک جن اور اصلاح حال کی ہر صلاحیت ہے محروم ہوجا تا ہے' آخرت کا معالمہ اس کے نزدیک اہم مسل رہتا' دنیاوی شان و شوکت اس کے لیے سب کچھ ہوجاتی ہے' وہ دنیاوی مال و دولت کا حریص ہوجا تا ہے' اور اپنی تمام تر قوانائی اس کے حصول میں مرف کردیا ہی' آخرت کی ہاتیں اس کے کانوں کے قریب سے ول و دماغ میں اثر انداز ہوئے بخیراس طرح گزرجاتی ہیں جس طرح ہواگزرجاتی ہے' فلطیوں کے تدارک اور گزاہوں سے توبہ کی ہر توفیق سلب کرلی جاتی ہے' ایسے لیکوں کے متعلق قرآن کریم کا ارشاد ہے۔

ور آخر المرابع المرابع المرابع المربع المرب

قران کریم اور حدیث شریف میں قلب کی جس سیای گاذکر آیا ہے اس سے بھی حالت مراد ہے میمون ابن قبران کہتے ہیں کہ جب بندہ گناہ کرتا ہے تواس کی دل کی سطح را یک سیاہ نقط پیدا ہوجا تا ہے آگروہ اس گناہ سے باز آجائے اور رب کریم کے حضور صدتی دل کے ساتھ توبہ کر لے توبہ نقط میٹ جاتا ہے 'اور دل اپنی سابقہ حالت پر آجا تا ہے 'اور اگر اس گناہ کا اعادہ کر سیا ی دمرے گناہوں کا مرتکب جو تو اس نقطہ کی سیابی اور مجم دونوں میں اضافہ ہوجا تا ہے 'یمال تک کہ یہ سیاہ نقطہ پورے دل کا اصاطہ کرلیتا ہے بھی سیابی ران (زنگ) ہے 'نی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں :

ؙؙؙؙؙؙؙڡؙؙؙۻؙؙؙۅؖؠڹؙٳڂڒۘڮڣؽڛۯٳڂ۪ؽڒۿۯۊۘقؙڶٛۘڹٲڶػٳڣڔؚٳۺۘۅٛۮؚڡؘڹػؙۅؙۺ٥٦٠؇ڔ؈ٳڛ

مؤمن کادل صاف ہو آہے اس میں جراغ روش ہو باہے اور کافر کادل سیاہ اور اور دھا ہو باہے۔
ہاری تعالیٰ کی اطاعت اور شواتِ فیس کی خالفت قلب کے لیے میش کا کام دیت ہے اور گناہ اے اندھیری رات کی طرح سیاہ
کویتے ہیں جمناہ کے بعد نیک عمل کرنے ہے قلب تاریک قوشیں دہتا لیکن اس کے نور میں کی آجاتی ہے جیسے آئینہ کو کرم سائس لگایا
جائے کا رصاف کیا جائے کا گرم سائس ہے اس کی سطح آلودہ کی جائے گارصاف کی جائے تو اس کی چک دمک میں کھے نہ کچھ کی ہاتی ضور
رہ جائے گی اور اس آلودگی کے اثر ات پورے طریقے پر شیس میٹ سیس کے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے قلب کی چار قسمیں
فرائس ہیں ۔

القلوب اربعة قلب اجرد فيه سراجيزهر فذالك قلب المئومن وقلب اسود منكوس فذالك قلب الكافر وقلب اغلف مربوط على غلافه فذالك قلب المنافق وقلب مصفح فيه ايمان و نفاق فمثل الايمان فيه كمثل البقلة يمدها الماء الطيب ومثل النفاق كمثل القرحة يمدها القيح والصديد فاى المادة غلبت عليه حكم لمبها و في وايعنه بتبه (منداح طراني مغر - الاسعدالة رئ) فلبت عليه حكم لمبها و في وايعنه بتبه (منداح طراني مغر - الاسعدالة رئ) ولي الكول ساه اور ألا بوابو تا بي والمن الكول بي الكول ساه اور ألا بوابو تا بي والمن كامن براه الماء المن كامن المناني كمثل الكول بي منافق كادل بي الكول من المنان كول المناني مثل المناني كمثل المناني مثل المناني منافق كادل بي المناني كمثل المناني مثل المناني كمثل المناني منافق كادب والمناني كالمناني منافق كادب والمناه كالمناني كالمناني كمثل المناني كالمناني كمثل المناني كالمناني كالكاني كالمناني كالمنانية كال

۳.

احياء العلوم جلدسوم

ؠٳڔؽؾٵڵڹڔٳؾ؈ ٳڹ۫ٲڷڹؚؽڹٲؾۘڡؘۘۅؙٳڶؚٵؘڡڛۜۿؙؠؙڟٳؽڣٞڡؚؚڹؘٲڷۺۜؽڟٳڹؚؾۮؘڴڔۅۛٳڣؘٳڹٵۿؠؙۛؠؙڝؚڔۘۅڹۜ(٦٩٣٠) آيعه)

یتیا ہولوگ فدا ترس ہیں جب ان کو کوئی خطروشیطان کی طرف سے آجا باہے تو وہ یادی لگ جاتے ہیں سریکا یک ان کی آنکھیں کمل جاتی ہیں۔

اس آیت میں بنایا گیاہے کہ قلب کی جلا اور بھیرت و آگی اللہ کے ذکرے ماصل ہوئی ہے اور ذکرونی لوگ کرتے ہیں جو تقویٰ کے وصف میں معلوم ہوا کہ تقوٰی ذکر کا دروانہ ہے 'ذکرے کشف ہوتا ہے 'اور کشف فوزِ اکبر (سبسے بدی کامیانی) یعیٰ اِقام رب کا وسیلہ ہے۔

# علوم کے تعلق سےول کی امثال

جانا چاہئے کہ علم کا گل قلب ہے ایسی وہ لیانہ ہے جو تمام اصفاع کا نظام چلا آہے 'تمام اصفاع اس لیلیف کے فدمت گزار اور
فرانہوار ہیں 'قائن معلوات کے تعلق سے قلب کی شال ایس ہے جیسے محسوس صورتوں کے تعلق سے آئینہ الگ چزہ'
چزی صورت کا عکس آبحر آ آ ہے 'اس طرح ہر معلوم چزی حقیقت آئینہ ولی بی قتل ہوجاتی ہے 'جس طرح آئینہ الگ چزہ'
محسرات کی صور تیں الگ چزس ہیں 'اور ان صورتوں کا آئینہ بی معلوس ہونا الگ امرہ اس طرح دل کے سلسط بی ہی بیہ فرآ موجود
ہے 'اور آئینہ کی طرح یماں بھی تمن چڑی ہیں 'ور علم ان اشیاء وار قس حقائی کا دل میں آنا۔ عالم قلب ہے 'اس میں حقائی آشیاء
کی صور تیں خلول کرتی ہیں 'معلوم حقائی اشیاء ہیں 'اور علم ان اشیاء کی صورتوں کا آئینہ قلب میں منعکس ہونے کا نام ہے جس طرح
کی صور تیں خلول کرتی ہیں 'معلوم حقائی اشیاء ہیں 'اور علم ان اشیاء کی صورتوں کا آئینہ قلب میں منعکس ہونے کا نام ہے جس طرح
راحتی ہاتھ اور کوار کے لیے تین چڑوں کی ضورت ہے 'الائل آئینہ قلب بی منجود ہوتے ہیں 'اور قلب کا بھی
موجود ہوتے ہیں لیکن طم حاصل نہیں ہوتا۔ اس لیے کہ علم حقیقت کے قلب تک تینچ کا نام ہے 'جس طرح کوار اور ہاتھ الگ الگ
موجود ہوتے ہیں لیکن قبل رکرفت ) نہیں ہاتی جاتی 'اس لیے کہ گرفت ہیں ہاتھ کا گوار تک پہنچا ضوری ہیں 'الب کو کہ آگ ایک فوجود تھیں آئی ایک فوجود ہیں موجود ہوتے ہیں گون آئیں فض آگ ایک فوجود ہیں موجود ہوتے ہیں آئی ایک فوجود ہیں موجود ہوتے ہوں کے اس کے اس کی طرح میں موجود ہوتے ہوں کہ کہ آگ کی وہ حقیقت مل میں موجود ہواس کے اس کو اس کو اس کی میں موجود ہی ہوئی کہ کا کہ آگ کی وہ حقیقت مل میں موجود ہوتے ہوں کہ موجود ہوتے ہوں کہ کو کہ تار کی کھی چڑوسیڈ اس میں مہیں آئی ایک فوجود کی موجود ہوتے ہیں کہ مالے گا کہ آگ کی وہ حقیقت مل میں موجود ہوتے ہوں کہ کی گئر نسینہ اس کی موجود ہوتے ہوں کہ موجود ہوتے ہوں کہ کو کی چڑوسیڈ اس میں موجود ہوتے ہوتا کہ اس کی کو کی چڑوسیڈ اس میں موجود ہوتے ہوں کو کہ آئی کی کو کی چڑوسیڈ اس میں موجود ہوتے ہوتا کہ اس کو کی گئر نسید کرتا ہو کہ کو کی چڑوسیڈ اس میں موجود کے کو کی گئر نسید کی کو کی چڑوسیڈ اس میں موجود کے کو کی گئر ہوتا کی کو کی چڑوسیڈ اس میں موجود کے کو کی گئر کی کی کو کی چڑوں کی کو کی گئر کی کی کی کی کو کی گئر کی کو کی کو کی کی کی کو کی کو کی کی کو کی

قلب کاب اس میں تمام امور حق مکشف ہو سکتے ہیں لیکن مصب قلوب میں ہوم نہیں آپائے اس کے ری انجا اسب ہیں ایک یہ کہ خود قلب ناقص ہو جیسے نیچ کا قلب اس کی صلاحیت نہیں رکھتا کہ اس میں معلوات مکشف ہوں و دسرے یہ کہ قلب معاصی ک کدورت اور شوات کے خبف سے آلودہ ہوجائے اور صفائی جاتی رہے 'چک ختم ہوجائے' آریک قلب میں حق بات فاہر نہیں ہوتی م حدیث شریف میں اس حقیقت کی طرف اشارہ کیا گیا ہے 'فرایا:

> من قارف خنبافار قع على لا يعوداليمابدا(١) جو هض كناه كرنا به اس كي معلى يدا موجاتى به الديمي والي نس آتى۔

این مطلب ہے کہ اس کے ول میں گناہوں کی وہ کدورت اور خبات پر اہوجائے گی ہو جی واکن دہوگی اور جس کا بھی قرارک نہ ہو گئا ہے بھے کہ گناہ کے بعد نیلی کرنے ہوجا گئی گئا کی گئا کا بات کہ وہا گئی کہ اگروہ ہوگا ہو گئا ہوں کہ اگروہ ہوگا ہو گئا ہوں کہ اگروہ ہوگا ہوں کہ اگروہ ہوگا ہوں کہ ہوجا گئا ہو گئا ہو

والحص بالمعدورويي الهويدهم مبلك ربيار ١٠ يها) اورجولوك مارى راه من مشتى برداشت كرت بي مم ان كواية (قرب و ثواب) كر راسة ضور و كلاكي ك-

أتخضرت صلى الله عليه وسلم ارشاد فرات بين

<sup>(1)</sup> عصاس روايت كي كوكي اصل ديس لي

احتقادات تبول کرنے کی صلاحیت باتی نہیں رہتی خواہ وہ مخالف احتقادات حق بی کیوں نہ ہوں اس طرح یہ تعلیدی احتقادات ان کے حق میں ادراک حق سے مانع اور جاب بن جاتے ہیں۔ پانچوال سبب بیہ کے دورجہت بی معلوم نہ ہوجمال مطلوب ماصل ہوسکتا ہے۔ طالب علم ك لي يد مكن نسيل كدوه مطلوب ك مناسب معلوات ك علم ك بغير من جنول كاعلم حاصل كرسك ويم مناسب معلوات كا علم ہونای کانی نہیں ہے بلکہ انہیں اس خاص ترتیب پر رکھنا بھی ضوری ہے جوعلاء کے یمال معتبر سمجی جاتی ہے ، غیر فطری مطلوبہ علوم كافتكار اور دوسرے معلوات كے "مبال" بي كے ذريعه مكن ہے برعلم كے ليے ضوري ہے كہ اس سے پہلے دوعلم ہوں اور ان ميں مخصوص ترتیب اورعلاقہ قائم ہوجس کے نتیج میں تیسراعلم وجود میں آئے جس طرح بچہ نراور واده کے طاب سے پیدا ہو آہے ، پھرید بھی ضوری ہے کہ وہ دونوں علم ایک دو سرے کے مناسب ہوں اور فطری طور پر ایک دو سرے سے قرت رکھتے ہوں ، چنانچہ اگر کوئی فض محوری اور اونٹ کے ملاپ سے محورث کا بچہ حاصل کرنا جاہے تو اسے مایوس مونا پڑے گا 'اس کے لیے محوری آور محورث کا ملنا ضروری ہے 'اونٹ محراونٹ ہے انسان بھی یہ ضورت بوری نمیں کرسکنا'اس طرح برغم کے دو مخصوص اصول ہیں اوران کے إندواج (ملاپ) کا ایک مخصوص طریقہ ہے اس طریقہ بر عمل ورا ہوئے بعد ہی مطلوبہ علم ماصل کیا جاسکتا ہے ان اصولوں سے اور ان کے طریق اندواج سے ناوا تغیت ہی ملم کی راہ میں الع بنی ہے ، چنانچہ آئینے کی مثال میں ہم نے بیان کیا ہے کہ آگراس چزی جت کاعلم نہ ہو جس کا عکسِ مطلوب ہے تو آئینہ میں اس کی شکل نظر نہیں آسے کی اور مقصد پورا نہیں ہوگا۔ مثلاً ایک محض آئینے میں اپنی گذی دیکھنا وابتا ہے الیکن اس نے آئینہ چرو کے سامنے رکھا ہے علا ہرہاں طرح کدی تظر شیں اسکتی جومطلوب ہے ، غیر مطلوب لیجن چرو نظر آسکاہ ای طرح آئینہ اگر گدی کے پیچے کرلتا تب بھی گذی نظرنہ آتی بلکہ آئینہ ی نظروں سے او جمل ہوجا آجملتی دیکھنے کے لیے ایک اور آئینہ کی ضورت ہے اوراس دو سرے آئینے کو تکاموں کے سامنے اس طرح رکھنے کی ضورت ہے کہ دو سرا آئینہ بھی اس میں نظر آئے اِس صورت میں یہ محض اپنی گذی دیکھ سکتاہے ہیو نکہ اس گذی کا عکس پہلے آئیے میں پڑے گا اور اس عکس کا عکس دوسرے آئينے میں نظر آئے گا ' يى مشكلات علوم من پيش آئی ہيں ملك بعض اوقات ان سے كميں زياده مشكلات كاسامناكرنار آئے 'دے زمن پرایسے افراد کا وجود نمیں جوان تمام مشکلات کامقابلہ کر عمیں ہی وجہ ہے کہ بہت سے حقائل اور بہت معلوات تشنة اوراك روجاتي ہیں۔ یہ چنداسباب ہیں جو معرفت و تھا گن کی راہ میں قلوب کے لیے رکاوٹ بن جاتے ہیں 'ورند ہردل فطری طور پراس کی صلاحیت رکھتا ہے کہ وہ حقائق کی معرفت ماصل کرسکے کیونکدید ایک امرِزانی ہے اور عالم کے تمام جوابرے متازے اس کے فعل و شرف کا ادازہ باری تعالی کے اس ارشادے ہو تاہد

عَ بِنَ رَصِّنَا الْأَمَانَةُ عَلَى السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَابَيْنَ اَنْ يَحْمِلُنَهَا وَاشْفَقْنَ . مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنْسَانُ (پ٧١٢ آعة ٤٤)

ہم نے یہ امانت آسان و زمین اور پہاڑوں کے سامنے بیش کی تھی موانسوں نے اس کی دشہ داری سے اٹکار کردیا۔ اور اس سے در مجے اور انسان نے اس کواسے ذشہ کے لیا۔

اس آیت میں انسان کی اس خصوصیت کی طرف اشارہ ہے جس کے باحث وہ آسان نشن اور پہاڑ جیسی بلند وسیع اور مضبوط مخلوقات سے متاز ہوا اور باری تعالی کی انت کا بار سنبعالنے کا الل قرار پایا ۔ پر توحید اور معرفت کی انت تھی 'ہر محض فطری طور پر اس النت کا بار سنبعالنے کی صلاحیت رکھتا ہے 'لیکن ڈکورہ بالا اسباب کی بنا پر ان کی جسیس جواب دہتی ہیں اور وہ یہ بوجمد اُنھا نہیں پائے ' چنانچہ نی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرائے ہیں:

كُلْمُولُوديولُدعلي الفطرة فابواه يهودانهوينضر الهويمجسانه (عارى وملم-الابرريه)

مریچہ فطرت (اسلام) پرپیدا ہو تاہے ، محراس کے والدین اسے یمودی افعرانی اور مجوی بنادیتے ہیں۔

احياء العلوم جلدسوم

سرکارددعالم صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد میں کہ «اگر شیاطین بی اوم کے دلوں کے ارد کر دنہ گھوستے تو وہ آسانی ملکوت کا مشلبرہ کرلیا کرتے "ایسے بی بعض اسباب کی طرف اشارہ کیا گیا ہے جو قلب او رمکوت کے درمیان مجاب بن جاتے ہیں۔ معزت عبد اللہ ابن عمرے کی قنص نے اللہ کے بارے ہیں سوال کیا کہ وہ کماں ہے آسان ہیں یا زشن میں؟ فرمایا اللہ اپنے متومن بندوں کے دلوں میں ہے، حدیث میں ہے:

لم يسعنى ارضى ولاسمائى ووسعنى قلب المؤمن اللين الوادع (١)

میری مخوائش نشن میں ہے ند اسان میں میری مخوائش مؤمن کے زم اور پر سکون ول میں ہے۔ حدیث شریف میں ہے:

قيل يارسول الله من حير الناس فقال كل مؤمن مخموم القلب فقيل وما مخموم القلب فقيل وما مخموم القلب فقال هو التقي النقى الذي لاغش فيه ولا بغى ولا غدر ولا غل ولا حسد (ابن اج-مراله ابن من)

عرض كيا كيا: يا رسول الله! بمترن إدى كون بع ؟ فرايا: بروه مؤمن جو محرم القلب بوع عرض كما كيا: عموم العلام علوم القلب مسي كت بين ؟ فرايا كه ايها متى اور صاف ستمرا بوكه نداس بين كموف بن كاميل بوند سرحى بوئد

خیانت فریب اور حسد ہو۔

فَعَنْ تَرِ دَاللَّهُ أَنْ تَهْدِيهُ بِيشَرِّ حَصَدُرُ وَلِلْاسلام (ب٨ر٢ آيت٢٥) سوجس فَعَمْ وَاللَّهِ تِعَالَى رَضِي وَالنَّاعِ إِنْ إِسْ كَسِيغَ وَاسلام كِلْهُ كَثَانَ وَرَحِيْ إِسَ كَسِيغَ اَفْعَنْ شَرِّ حَاللَّهُ صَدُرُ وَلِلْاسلامِ فَهُو عَلَى نُورُ مِّنْ رَبِّهِ (ب٣١مـ١٤)

(۱) بھے اس روایت کی کو اصل میں لی البتہ طرانی میں اور عبہ کی مدیث کا کھ صداس طرح ہے۔انیہ ربکم قلوب عباده الصالحين واحبها اليمالينها وارقها

۳۲

احياء العلوم جلدسوم

موجس مخص کاسید اللہ تعالی نے اسلام کے لیے کھول دیا اوروہ اپنے پرورد گارے (عطا کے ہوئے) توریب

بخلی اور ایمان کے مرات : اس بخل اور ایمان کے تین مراتب ہیں 'پلا مرتبہ حوام کے ایمان کا ہے یہ فالعس تقلیدی ایمان ہوتا ہے دو سرا مرتبہ متعلمین کے ایمان کا ہے 'اس میں تقلید کے ساتھ جمت اور دلیل بھی ہوتی ہے یہ مرتبہ حوام کے ایمان سے قریب ہے ' تیسرا مرتبہ عارفین کے ایمان کا ہے 'یہ ایمان نور یقین سے دریافت ہو تا ہے۔ ان مراتب کی دضاحت کے لیے ہم ایک مثال میان کرتے ہیں 'اور وہ مثال یہ ہے کہ کھر میں زید کے وجود کی تعمد این تین طرفات کی ہو تھی ہے 'ایک یہ کہ تمہیں اس کے وجود کی خبر کی ایسے محض سے لے جس کی صدافت ہے دمودہ ہو ،

اوراس کی طرف کرنے ہیائی کی نبیت نہ ہوتی ہو اور نہ وہ اپنے کی قول میں متبم قراروا جا آ ہو الیے عض کی خبرین کرتم
مطمئن ہوجاتے ہو اور یہ بقین کر لیتے ہو کہ زیدوا تعنہ گھر میں ہے ایہ مثال عوام کے ایمان کی ہے ایمان محض تعلید پر بنی ہو گا ہے
عوام کا حال یہ ہے کہ جب بچہ من ضعور کو پنچا ہے قوباری تعافی کے وجود علم تدرت وغیرو مفات انجیاء کی بعث اور ان کے لائے
ہوئے احکام کے متعلق جو بچہ وہ اپنے والدین اور اساتذہ سے سنتے ہیں اسے کسی تردد کے بغیر قبول کر لیتے ہیں اور یہ احتقادات ان کے
وزین میں بچر اس طرح رائے ہوجاتے ہیں کہ ان کے ظاف کا تصور بھی ول میں نہیں گذر تا ہی وکلہ وہ اپنی والدین اور اساتذہ کی صدافت
کے متعلق حسن تعن رکھتے ہیں اس لیے انہیں ان کی خبول پر بقین کرتے میں کوئی نائل نہیں ہو تا۔ اس طرح کا ایمان اُٹودی نجات کا
جو مضرور ہے کہ دل کشف و بھیرت اور بقین کے نور سے میں رہتے ہیں ان کا شار مقربین میں نہیں ہو تا۔ کو نکہ تقریب کے لیے
مؤری ہے کہ دل کشف و بھیرت اور بقین کے نور سے دوش ہو اور یہ بات تعلیدی ایمان میں نہیں ہو تا۔ کو نکہ تقریب کے لیے
مامل کے جن کے باطل ہونے میں کوئی شہر نہیں ہے ہی و نکہ وہ مقائد اور قائد کا مسل اور کے اعتقادات حق ہیں اس لیے نہیں کہ
مامل کے جن کے باطل ہونے میں کوئی شہر نہیں ہے ہی و نکہ وہ مقائد اصلا تھے ہمسلانوں کے اعتقادات حق ہیں اس لیے نہیں کہ
وہ ان کی مقانیت پر مطلع ہیں بلکہ اس لیے کہ ان کے دلول میں حق بات می ڈائی گئے ہے۔

گریں زیرگی موجودگی کاعلم حاصل کرنے کا دو سرا طریقہ سے کہ اس کی آوازخود اپنے کانوں سے نے زید گھرکے اندر ہو اورخود باہر دیوارکی آڑیں ہو ' دو سرے کے بتلائے سے زید کے دجود کی جس قدر تصدیق ہوتی آواز شننے سے وہ کچھ زیادہ ہوگی اس لیے کہ آواز شکل اور صورت پر دلالت کرتی ہے اور دل میں سیبات آجاتی ہے کہ لیہ آواز فلاں مختص کی ہے ' سے ایمان آگرچہ جمت اور دلیل سے مخلوط ہے ' لیکن اس میں بھی خطا کا امکان موجود ہے ' اس لیے کہ آوازیں بعض اوقات آیک دو سرے سے مشابہ ہوتی ہیں اور بعض اوقات ایک آدی بتگف دو سرے کی آوازی نقل کرلیتا ہے ' اور شنے والا دونوں کی آواندں میں کوئی فرق نہیں کہا آ اور خالی الذہن ہونے کی

وجهد وحوكا كحاجا باب

تیرا طریقہ یہ ہے کہ آدی خود گر کے اندر جاکر زید کو دکھ لے 'یہ حقیقی معرفت اور چینی مشاہدہ ہے۔ یہ معرفت مقرین و صدیقین کا ایمان تو معرفت مقرین اور معلمین کا ایمان تو ہو تا ہی ہوتا ہی ہے مشاہرے کی زیاد گلے ہوتا ہیں اس طرح ان کے ایمان میں موام کا اور معلمین کا ایمان تو ہوتا ہی ہوتا ہی ہے مشاہرے کی زیاد گلے ہوتی ہوتی کہ اس میں مورف کی اس میں رہتا ہی ہم ترین اور مدین کی معرفت کے اس نیس ہوتی ' بلکہ ان میں درجات کا تفاوت ہوتا ہے 'اس تفاوت کی دضاحت کے لیے پھرزید ہی کہ مثال لیجے ' ایک قفص زید کو گرے محن میں قریب جاکرا چی طرح روشنی میں دیکتا ہے 'اور العض کرے کے اندر دیکتا ہے 'یا دور ہے اور شام کی دوت دیکتا ہے جب کہ روشنی فتح ہوجاتی ہے پہلے فضی کا مشاہدہ زیادہ کالی ہے 'اگرچہ دو سرے کا ادراک ہی سی ہے ' بیان وہ زید کی مشاہدہ نیس کرتا ہے تھا گرچہ دو سرے کا ادراک ہی سی ہے ' چنا نچہ ایک کی شکل صورت کے حلی علائم اور دی کا مشاہدہ نمیں کرتا ہے ' پہلے فضی کی معلوات دو سرے فضی کے مقابلے میں بھینا کی دیا ہو ہیں۔

مقر کر میں زید ' عر' بکر کو دیکھا ہے اور دو سرا محض زید کو دیکھا ہے ' پہلے محض کی معلوات دو سرے فضی کے مقابلے میں بھینا نوادہ ہیں۔

# علوم ي مختلف فتميس اور قلب ك حالت

جانا چاہے کہ قلب میں نظراً معلمات کے حال جول کرنے کی صلاحیت واستعداد موجود ہے جیراکہ ہم اس اجال کی تعمیل كذشته مان يس كريك بير ميال ميه تلانا مقسود به كه قلب جن علوم كالحل بنا بيان كي دونسميس مقلي اور شري مقلي علوم ك مى دونسمين بين-بدى اوراكساني-اكسانيك مردونسمين بين دندى اوراً فروى منتل ملوم سے مارى مراديہ ك ووقلس منال كے تاہے ہورے کریں ان میں تلیدادر سام کو کوئی وقل نہ ہو ، مقل بدری وہ ملوم کملاتے ہیں جن کے متعلق یہ معلوم نہ ہوک وہ کمال سے اور كى طرح ماصل موسف منا اس حقيقت كاطم كدايك منص بيك وقت ود بحكول وسي بايا جاسكا في كولى يزيك وقت مادث اور تعريم المعدم اور موجود وسي معلوم دس مواكد اس نے یہ ملم مس وقت اور کمال سے حاصل کیا ہے بالیتی وہ اس علم کے قریق سبب سے واتف قبیں ہو یا۔ ورند جمال تک سبب جدر کا موال ہے ہرمؤمن اسے جانا ہے کہ اللہ نے اسے پرداکیا اور اسے ہدایت ہے اوازا۔ متل اکتبابی سے وہ علوم مراویں جو تعلیم و معلم اور استدلال سے ماصل موں۔ یہ دونوں می تشمیں عقل کملائی ہیں ، چنانچہ معنزت علی کرم اللہ وجد اسے عن شعریں۔

رأيت العقل عقلين فمطبوع ومسموع والاينفع مسموع الالبناء المساوة وضوعالعينممنوع

كمآلاتنفع الشمس

( مجے معلوم ہوا ہے کہ مقل کی دونتمیں ہیں آیک طبی اور بد مری منی اگر طبی مقل نہ ہو اسمی سے کوئی فا کدہ نہیں۔ جس طرح المحول كى دوشىند موكى صورت مى سورج كى دوشى كى تفيين وياك

طبی مقل انخضرت صلی الله علیه وسلم سکواس او شاد می مراوی جس کے مخاطب صورت علی متے والایا۔ ماخلق الله خلقااكر معليمن العقل ركيم تدى في وادرالاصل)

الله تعالى في مقل سے زواده افتل وا شرف چيز كوكى دوسرى بيدانسى ك-

ایک مرتبه الخضرت ملی الله علیه وسلم في حضرت على سعاد شاد فرايان

اذاتقربالناس الى الله تعالى مانواع البرفتقرب انتبعقلك (ايوهم) جب اوك نيك اعمال ك دريد الله كا تعرب ماصل كري وقوائي معل كدريداس كا قريت ماصل كر

اس میں معنل کی دوسری متم مراد ہے۔ کیونکہ فطری اور حزیزی معنل سے اللہ تعالی کی قریب ماصل کرنا ممکن جیں ہے اور نہ یہ بدیمی علوم کے دریعہ حاصل کی جاعتی ہے۔ بلکداس کے لیے اکسانی علوم کی ضورت ہے ایکن معن کے دریعہ علوم حاصل کرتے پر حضرت على جيساني من قادر موسكا ب- موا قلب ي حيثيت اكوى ب اور فطري مقل كواس من وه مقام حاصل ب جوا كوين وتت يبال كوماصل عداور قوت وطال ايك ايدالطيف بعرواند مصين فين باياما ما مرف ومايس مرجود ومتاب المرجودوا في الكفيل بعد كر لے ارات باریک موجائے اس معل کے درایہ حاصل مونے دالا علم اللب کے لیے ایسا ہے جیسا اکو کے لیے اور ال این اشیاء ک رقصت اوران کامشاہد۔ بھین سے من شور تک ان علوم کے علی رہنے کی مثال یہ نے کہ جب تک الناب طاف میں ہونا اور دکھان در کھانے در کا اور در اس کا در در میں پہلا اس وقت تک اکو در کھنے کے قابل جیں ہوئی۔ وہ علم جس سے افاد تعالی ملوس کی در کھنے کے قابل جیں ہوئی۔ وہ علم جس سے افاد تعالی ملوس کی طوم میں فرا آے اقاب کی تھے کی طرح ہے۔ او کین میں علم ماصل نہ ہونے کی ایک وجدیہ بھی ہے کہ اس وقت تھ اس کا اوج ول اس قابل نسیں ہوئی کہ اس پر نقوش ثبت کے جا سیں۔ الم سے ماری مراد معینے وہ الم نسی ہے جس سے ہم کھنے کا کام لیے ہیں ، لک

احياء العلوم جلد سوم

جس طرح الله کاکوئی وصف بینوں کے وصف سے مطابحت جس رکھتا اس طرح اس کا ظلم بھی گلوت کے ظلم جیسا نہیں ہے 'نہ اس کا علم ککڑی کا ہے اور نہ بانس کا 'جیسا کہ اللہ تعالی نہ عرض ہیں نہ جو ہرہیں۔ طا ہری بینائی۔ اور ہاطنی بھیرت میں مندرجہ بالا وجوہ سے مشابحت ہو سی ہے 'کین اس کا یہ مطلب ہر گر نہیں کہ بصارت و بھیرت دونوں ہم رہ ہیں 'اس لیے کہ باطنی بھیرت میں قص ہے ' اور قس اطیفہ کدر کہ کملا آ ہے 'اس کی حیثیت الی ہے جیسے سواو کی 'بدن محو از سے کی طرح ہے 'اگر سوار اند حا بو و ہے 'کو از سے کا اند حا کین اس کے مقابلے میں کم اقتصان پنچائے گا' بلکہ یہ دونوں ضرر اسے متفادت اور جو اگانہ ہیں کہ ان کو ایک دو سرے سے کوئی مناسب ہی نہیں ہے۔ ہم نے طاہری بھیائی اور یا طنی بھیرت میں یک گونہ مشابحت بیان کی ہے 'قرآن کریم کی اس ایت سے اس کی تائید ہوتی ہے جس میں وال کے اور اک کوچوائی اور دوئیت سے تحییر کیا گیا ہے۔ فرمایا:۔

مَاكُنْبَ الفُوَّادِمَارَاي (بدير مُ اسمه)

قلب نے دیمی مولی جزیس کوئی فلطی جیس ک

حفرت اراميم عليه السلام كتقيم من ارشاد فرمان

وَلَكُنْ الْكُنْوِي إِبْرَ أَبِيْمُ مَلَكُونَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ (ب، 10 آيت ١٥) اوربم في السياد المام كو آمانون اورنين كي خلوقات وكملائي -

یمال بھی اوراک کو مدینت سے تعبیر کیا گیا ہے۔ مخرفا ہری آکھ کی مدینت مراد نمیں ہے ہونکہ اس میں حضرت ابراہیم علیا اسلام ہی کی کیا خصوصیت ہے سب ہی لوگ آسان و زمین کے مکوت آگریہ فا ہری آگھ سے دیکھنے کی چیز ہوتے و کید لیت اس کی آئید اس آیت سے بھی ہوتی ہے جس میں اور اک کی ضدیعی عدم اور اک کونامیوائی قرارو المجاہے۔ فرمایا ۔

فُواتُهُ الْأَنَعُمَى الْأَبُصَّارُ وَالْكِنْ نَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصَّلُورِ ( ١٣ م ١٣ م ٢٠٠٠)

بات یہ ہے کہ (ند مجھنے والوں کی) مجھیں اندھی نہیں ہو جایا کرتیں ملکہ ول جوسینوں میں ہیں وہ اندھے ہو جاتے ہیں۔ ایک جگہ ارشاد فرمایانہ

وَمَنْ كَانَ فِي هُنِواَعُمْ فِي فَهُوَ فِي اللّهٰ خِرَاعُمْ فِي وَاضَلَّ سَبِيلًا - (بهار ۱۹۳۷) على الله و مض دنيا من (راد مات) ويعظ معلى ما موان الحريث من بي أيرها رب كاور زياده راه م كرده مو

یہ عقلی کابیان تھا۔ دین طوم وہ ہے جو حفرات انجیا کرام طبیم السلام ہے بطور تھلید پنچ ہوں 'یہ طوم کاب اللہ اور سنت رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے سکھنے ہے اور سنت کے بعد ان کے معالی سکھنے ہے حاصل ہوتے ہیں۔ دبئی طوم بی پر قلب کی سلامتی 'اور صحت موقوف ہے۔ متقی طوم اس مقصد کے لیے ناکائی ہیں 'اگرچہ ان کی ضورت و اجمیت ہے انکار نہیں 'یہ ایسا ہی ہجیے حص بدن کی صحت کے لیے کائی نہیں ہے 'اس کے لیے ووائل اور بڑی ہے تھول کے خواص 'اور ان کے طریق استعال ہے واقف ہوتا ضوری ہے 'ور واقف ہوتا ضوری ہے 'اس کے لیے ووائل اور بڑی ہے تھال ہو سکتی ہے 'محض متن سے رہنمائی حاصل نہیں کی جاسمتی البت اور یہ واقد استعال ہے متعلق استاذ کے ارشادات کا سمحنا متل پر موقوف ہے اس کا مطلب یہ ہوا کہ نہ ساج متل ہے مستنی ہو قواص اور طریق استعال ہے متعلق استاذ کے ارشادات کا سمحنا متل پر موقوف ہے اس کا مطلب یہ ہوا کہ نہ ساج متل ہے مستنی ہو

سکتا ہے'اورنہ متل ہی سام سے بے نیاز ہو سکتی ہے مقل کو ہلائے طاق رکھ کی تعلید کی دھوت دیے والا جاہل مطلق ہے'اور قرآن و سنت سے بے نیاز رہ کر مقل پر بحروسا کرنے والا فریب فوروہ ہے' فدائد کرنے تم ان دولوں گر دہوں میں سے کسی ایک کے ساتھ ہو' حہیں تو ساع و مقل دونوں کا جامع ہونا چاہئے۔ اس لیے کہ مقلی علوم غذا اور قرمی علوم دوا ہو کی حیثیت رکھتے ہیں' مریض کو اگر دوائد دی جائے صرف غذا نمیں دی جائیں تو اس کی بیاری کم ہونے کی بجائے بدھے گی'اس طرح قلوب کے امراض کا علاج بھی ان دواؤں کے بغیر مکن نہیں ہے جو شریعت نے تبویز کی ہیں' بینی وہ اممال و عبادات ہو حضرات انہاء علیم الصافی والسلام نے باری تعالی کے احکام کے بموجب قلوب کی اصلاح کے لیے تر تب دیں۔ جو قض اپنے مرض کا علاج شرقی مہادات کی بجائے مقلی علوم سے کرے گااس کا مرض عقین اور مملک ہوجائے گا'جس طرح اس مریض کا مرض ترقی کرجا تا ہے جو دوا کی بجائے غذا استعمال کرے۔

شرى و عقلى علوم ميں تعارض نہيں ہے : ہر اور صاحب خيال ہے دہ مقل اور شرى علوم ميں اس مد تك تعارض ہے كہ ان دونوں كه درميان جمع كرنا ممكن ہى نہيں ہے 'يہ ايك احقانہ خيال ہے 'اور صاحب خيال ہے ذہ في افلاس پر ولالت كرتا ہے 'اللہ بناہ ميں ر کھے ہہ وہ لوگ ہيں جو بعض شرى علوم كو بعض دو سرے شرى علوم كے منافی تعتور كرتے ہيں اور اپنى كم علمى كے باحث ان دونوں كو جمع نہ كرنے كے سلسلے ميں اپنے جو كو دين كا نقص تصور كرتے ہيں 'اور پريشان ہو كردين كے دائرے سے نقل كردو سرى بناہ گاہيں تلاش كرتے ہيں 'ان بيچاروں كو يہ معلوم نميں كہ يہ تعارف علمی افلاس 'اور ذہن و فلر كے جو كا قصور ہے۔ ايسے لوگ اس اندھى كی طرح ہيں جو كئى گورس جائے 'اور انفا قا اس كا پاؤں بر توں پر پر جائے تو وہ گھروالوں كو طامت كرتے ہيں جہ اس تھى لوگ ہيں 'راسے ہيں برتن ر كھ ديتے ہيں 'اس سے كما جائے گا كر پرتن تو اپن جگہ در كھے ہوئے ہيں 'تم ہى غلا داسے پر چل رہے ہو 'بمتر تھا كہ كريونا كى را ہنما كى على مل كر ليتے 'ب و توف تم خود ہو كہ مورك كور نے اس كا تا تھے ہیں پر جمول نہيں كرتے بلك دو سروں كو جم م معمراتے ہو۔ بسرحال د جي لور عقلى علوم ميں يہ على دو سروں كو جم م معمراتے ہو۔ بسرحال د جي لور عقلى علوم ميں يہ علاقہ ہے۔

عقلی علوم کی دو مزید قسمیں : اب عقلی علوم کی دسری دو قسیس دیوی اوراً تحدی کا حال سنے علیب عماب ہندسہ بخوم ہمام صعیب اور پیچے دنیوی علوم سے تعلق رکھے ہیں قلب کے احوال 'اجمال کی آفات 'اور باری تعالی کی صفات و افعال کا علم اُ تحدی علوم کے دائرہ میں آبا ہے محماب العلم میں ہم اس موضوع پر مختلو کر بچے ہیں۔ یہ دونوں یعنی دنیوی اور اُ تحدی علوم ایک دو سرے کے منافی ہیں 'اس اختبار سے کہ جو محض دنیوی علوم میں محمق اور کر انی حاصل کر لیتا ہے محمق وہ انحدی علوم کی طرف پوری و تجہ نہیں دے پا آ۔ کی دجہ ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہ نے دنیا و آخرت کو تراند کے دو پاڑے مغرب و مشق 'اور ایک شوم کی دو بویاں قرار دیا ہے کہ اگر ایک کو خوش کیا جائے تو دو سری نا دا ض ہو جاتی ہے۔ ہی دجہ ہے کہ جو لوگ طب 'حساب نظر خداور ہو تا ہے وہ اکثر دنیاوی علوم سے ماشہ رکھتے ہیں دہ محموق انحدی علوم سے جالمل مہ جاتے ہیں 'اور جنہیں ملوم ' فرت کے دقائق پر مبور ہو تا ہے وہ اکثر دنیاوی علوم سے وہ نہیں کہائی 'ایک کا کمال دو سرے کے ذوال کا سبب بن جا تا ہے۔ اس بنائر آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم نے ارشاد فرمایا۔

ان آکثر اهل الحنة البلم (يزار - الن ) اکثر الل جند بعول بهالے ہوں کے۔

یعنی وہ لوگ ہوں مے جنہیں دنیاوی امور کا شعور نہیں ہو آ۔ حضرت حسن بھری نے ایک مرتبہ لوگوں کو ہتاایا کہ ہم نے ایسے لوگوں سے مالا یا کہ ہم نے ایسے لوگوں سے مالا قات کی ہے 'اگر تم انہیں دیکھو تو جنوں کمو 'اوروہ خمیس دیکھیں تو شیطان کمیں۔ اس کیے اگر دین سے متعلق کوئی ایسی جمیب و خریب بات معلوم ہو جس سے علماء ظاہر انکار کرتے ہوں تو یہ خیال نہ کرے کہ وہ ایسے امور کے منگر ہیں 'اگلہ یہ سمجھے کہ مشرق کی راہ چلئے والے کے دیا کا مسافر آخرت کی حول پر نہیں اُتر سکا اور والے کے دیا کا مسافر آخرت کی حول پر نہیں اُتر سکا اور

آخرت كاراو بودنيات قريب نيس موتا-الله تعالى فرات بن إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُرْجُونَ لِقَاءَنَاوَرَ ضُو بِالْحَيَّاةِ النُّفُيَّا وَاطْمَأَ نُو إِبِهَا وَ ٱلَّذِينَ هُمْعَنُ أَيَّاتِنَا عُلِفِلُونَ - (بالرا التاع)

جن لوگوں کو ہمارے پاس آنے کا کھٹا نیس اوروہ دُنوی ذیر گی پر دامنی ہو گئے ہیں اور اس میں جی لگا بیٹے ہیں اورجو لوگ ماری اجوں سے بالک فافل میں۔

يُعْلَمُونَ ظَافِراً مِّنَ الْحَيَاةِ التُنْيَاوَهُمْ عَنَ الْأَجِرَةِ هُمْ غَافِلُونَ (١٣/١م است ٤) یدلوگ مرف دینوی زندگی کے ظاہر کوجائے ہیں اوریہ لوگ آ فرت سے بے خریں۔

وَفَاعْرِضُ عَمَّنَ تَوَلَّى عَنْ ذِكْرِنَا وَلَمْ يُرِدُ إِلَّا الْحَيَاةَ النُّنيَا وَالِكَ مَبْلَغَهُمْ مّن العليه (ب27/1/ اعت ٢٩- ٢٩)

تواليے مض سے ابنا خيال منا ليج جو ماري هيمت كا خيال ندكر اور بجودندي زندگي كاس كاكوئي

أفردي مقعود شروان لوكول كي فيم كى رسائي بن يل بهد

دین و دنیا ہے امور میں کمال مرف ان او کوں کو جامل ہے جنہیں اللہ تعالی نے اسی فننل و کرم سے معاش و معادی ترابیر کاعلم عطا فرمایا۔ یہ لوگ اخماع کرام کے علاوہ دو سمرے نہیں ہو سکتے رکوح القدي کے ذریعہ ان کی قائمد موتی ہے اور قوت المحاس انہیں مدملتی ہے جس کے دائرہ اختیار میں ہر چیزہے عام لوگوں کے قلب کا حال بیہ ہے کہ اگروہ دنیاوی امور میں منصک ہوں گے تو آخرت کے امور میں کمال سے محروم رو جائیں مے اور آخرت میں مشخول ہوں کے تو دنیاؤی اموران کی دسترس سے یا مرموجا تعین

# علائے کرام اور صُوفیائے عظام کے اختلاف کی حقیقت

فیرد سی علوم کادل میں آنا مخلف طریقوں پر ہو تا ہے ، مجی یہ علوم دل پراس طرح جوم کرتے ہیں کویا کی لے بے خری میں ڈال ديئ بول اور ملى استدلال اور تعلم ك دريعه ماصل ك جات بن- اول الذكر علوم كوالهام اور فاق الذكر كو اعتبار اور استبعار كت بي- بلے علم كى دو قتميں بين ايك يدكر بندے كواس ذريعة علم كى اطلاع نہ ہواہے المام اور فلخ فى القلب كتے بين ووسرى م برے کہ وہ سب معلوم موجائے جس کے درجد علم حاصل مدروا ہے این وہ فرشتہ نظر آجائے جو دل میں القام کر آہے اسے وی کتے ہیں کیلی منم اولیا واور اجتماع کے ساتھ المورو سری تیم انہاء کے ساتھ تخصوص ہے اور استدلال و تعلیم کے درید حاصل کیا جانے والا علم طاعت مسلق محصوص ہے۔

حققت ہے کہ آدی کاول اس کی صلاحیت رکھتا ہے کہ اس میں اٹھا می حقیق واضح مومائیں من دول میں یہ صلاحیت باتی نمیں رہتی اس کے وہی پانچ اسباب موتے ہیں جن کا ذکر سابق میں کیا جا چکا ہے ، یہ اسباب آئینہ قلب اور لوج محفوظ کے

ك ذريدى عاصل موتا بي ارشاد را الله عن الله و من قرائي حِجَابِ أُوْ يُرْسِلَ رَسُولًا وَمَا كَانَ لِبِشَرِ أَنْ يُكَلِّمُهُ اللهُ إِلَّا وَحَيَّا أَوْ مِنْ قَرَائِي حِجَابِ أُوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوْجِهُ يُنِاذَنْهِمَا يَشَاعُ (بِ١٠٢٥ آيت ٥١)

اور حمی بھرکی میشان نہیں کہ اللہ تعالی اس سے کلام فراوے مر (تین طریقوں سے سے) یا تو الهام سے ایا جاب کے باہر سے ایا کمی فرشتے کو بھیج دے کہ دو خدا کے علم سے جو خدا کو منظور ہوتا ہے بیغام پنچا دیتا ہے۔

یماں یہ بیان کرویا بھی ضوری ہے کہ صوفیائے کرام الهای علوم کی طرف میلان رکھتے ہیں انقلی امور کی طرف راغب نمیں ہوت کی جہ نہیں ہوت کا تھے ہیں 'نہ مصنفین کی کابوں کا مطالعہ کرتے ہیں 'اور نہ اقوال دولا کل سے بحث کرتے ہیں 'بلکہ دہ یہ کتے ہیں اولا مجابرہ کرتا چاہئے' نہ مصنفین کی کابوں کا مطالعہ کرتے ہیں 'اور نہ اقوال دولا کل سے بحث کرتے ہیں 'بلکہ دہ یہ کتے ہیں اولا مجابرہ کرتا چاہئے' نہرم صفات کا قلع فی کرتا ہو ہے' اور تمام علا کن کا فاتھہ کرکے ہمہ تن باری تعالیٰ کی طرف موتوجہ ہو جاتا چاہئے۔ جب یہ بات حاصل ہو جائے گو اللہ تعالیٰ خواہ ہے بیڑے کے قاب کے گواللہ تعالیٰ خواہ ہے بیڑے کے قاب کے گوال اور اور قلب کے کیا اور اور قلب کے کہ اور اس میں اللی امور کے تعالیٰ کا کسی پرنے کے گا بیڑے پر صرف اس کی ذتہ داری ہے کہ دہ اپنی کی تعلیٰ ہو جائے گا 'اس میں اللی امور کے تعالیٰ کا کسی پرنے کے گا 'بیڑے پر صرف اس کی ذتہ داری ہے کہ دہ اپنی کا تعلیٰ ہو جائے گا 'اس میں اللی امور کے تعالیٰ کا کسی پرنے کے گا 'بیڑے پر صرف اس کی ذتہ داری ہے کہ دہ اپنی کی تعلیٰ ہو ہو ایک کی مطالہ ہو گا ایک مشخولت جمیں ہے' بلکہ اس کی وجہ یہ ہے کہ دہ دونیا میں دہ ہو اور بیا ہو ہا گا ہے۔ موفیاء کا ایک مطالہ کی دہ ہو اور باری تعالیٰ کا بینے کے اولا 'اللی معنوجہ ہو با میں 'اور دیاوی امور سے اعراض کرکے بہتام ہمت دارادہ باری تعالیٰ کا بینے کے اولا ''تمام ہمت دارادہ باری تعالیٰ کا بینے کے اولا ''تمام ہمت دارادہ باری تعالیٰ کا بینے کے اولا ''تمام ہمت دارادہ باری نوائی کی طرف متوجہ ہو بہت کے اور کا کسی کی چیز کا دجودادر عدم دونوں پرا پر ہو جاتے ہیں باکو حس بھی خورہ کی کی تابوں میں بھی خورہ گا گئے گیر کا دجودادر عدم دونوں پرا پر ہو جاتے ہیں تک کہ نشیں ہو جاتے' مروریا ہو فرائی کر ایک معانی اور احادے کی کرابوں میں بھی خورہ گا گئے کر کے اسوئی اللہ ہے دل کو خالی کر کے 'یماں تک کہ فرتی ہو مطالے نہ کہ کہ ہو کو شکل کر کے 'یماں تک کہ خور کی بھی ظال نہ ڈا کے بلک بیک کوشش کرکے کہا کہ کی گئی ہو مطالعہ کی کہ کی ہو مطالعہ کی کی کی مطابی اور کی بھی خورہ کی کرکے کی مطابی کی کی ہو مطالعہ کی کی ہو مطالعہ کی کہ کی ہو کہ کہ کی کرکے کی مطابی کی کرکے کی مطابی کی کرکے کی مطابی کی کرکے کی مطابی کرکے کی کرکے کی کرکے کہ کرک کی کرک

اس منگوکا ما حصل یہ نکلا کہ قلب کا جلا اور تعنیہ بڑے کی ذکہ واری ہے 'استعداد اور انظار بھی ای کے فرائض میں ہے۔
علاء ظاہر بھی اس طریقے کے منکر نہیں ہیں 'کیوں کہ اکثر انبیاء اور اولیاء اللہ کے بی احوال ہیں۔ لیکن وہ اس طریقے کو مشکل
سجھتے ہیں 'ان کے خیال میں اس طریقے پر عمل ہیرا ہونے کے بعد متائج و شمرات کا دیر تک انظار کرتا پر آ ہے 'اس طریقے میں جو
شرائط لگائی گئی ہیں ان کی پابئری آسان نہیں ہے 'اول قرتمام دنیاوی علائق سے اس طرح بے نیاز ہوتا مشکل ہے 'اگر مجاہدے سے
ایسا ہو بھی جائے تو اس کی بھاؤشوار ہے 'اس لیے کہ معمول سے وسوسے قلب کا سکون درہم برہم کردیتے ہیں 'انخضرت صلی اللہ
علیہ وسلم کا ارشاد ہے۔

قلب المؤمن اشدقدر افي غلياتها- (احر عام مقدار ابن اسود) مؤمن كادل بايري كأبال سيمي زياده أبلاً ربتا ب-

آپ نے بیہ نجمی ارشاد فرمایا ہے

قلبالمئومن بين اصبيعين من اصابع الرحمن (مبرالدابن من) مؤمن كادل إعرى كابل على تراده أبلاً متاع

اس مجاہرے کے دوران مجی ہزاج فاسد ہو جاتا ہے مصل خُبلہ ہو جاتی ہے محت گر جاتی ہے اور طرح طرح کے امراض بدن کا اصلا کر لیتے ہیں 'اگر پہلے کا علم حاصل کرکے نفس کی ریاضت اور تہذیب نہیں کی جاتی تو دل میں طرح طرح کے خیالاتِ فاسدہ جمع ہو جاتے ہیں 'اور نفس انہیں دور کئے بغیر زندگی بھران فاسد خیالات میں الجما رہتا ہے 'مرگزر جاتی ہے 'اور کامیابی دروازے پر دست سے صوفیوں نے یہ راستہ اپنایا 'اور آجے چل کر کمی آیک خیال میں اس طرح الجھے کہ ہیں برس گزر کئے اور آیک فیال میں اس طرح الجھے کہ ہیں برس گزر کئے اور ایک قدم بھی آگے کی طرف نہ اٹھا بھے 'اس وقت خیال آیا کہ اگر پہلے ہے علم حاصل کر لیتے تو یہ ہیں برس ضائع نہ جاتے 'اس خیال کا فعاد پہلے ہی دور مکتشف ہو جاتا۔ معلوم ہوا کہ تعلیم کی راہ سے سلوک کی وادی ہیں قدم رکھنا معتبر ہمی ہے اور مقصود سے خیال کا فعاد پہلے تی دور مکتشف ہو جاتا۔ معلوم ہوا کہ تعلیم کی راہ سے سلوک کی وادی ہیں قدم رکھنا معتبر ہمی ہے اور مقصود سے خیال کا فعاد پہلے تی دور مکتشف ہو جاتا۔ معلوم ہوا کہ تعلیم کی راہ سے سلوک کی وادی ہیں قدم رکھنا معتبر ہمی ہے اور مقصود سے خیال کا فعاد پہلے تی دور مکتشف ہو جاتا۔ معلوم ہوا کہ تعلیم کی راہ سے سلوک کی وادی ہیں قدم رکھنا معتبر ہمی ہے کہ معرفیوں کی مثال الی ہے جیسے کوئی قض فقہ نہ سکھے اور دیہ کے کہ آنجفرت نے فقہ کا

احياء العلوم اجلد سوم

علم حاصل نہیں کیا تھا آپ وجی اور الهام کے ذریعہ فتیہ بنتے میں بھی ریاضت پر دادمت اور مجاہدے پر ثات کی وجہ سے ایسا ہی ہوجائ گا۔ اس طرح کے فاسد خیالات میں جتما تحض بلاشبہ اپنے نفس ہی ہوجائے گا۔ اس طرح کے فاسد خیالات میں جتما تحض بلاشبہ اپنے نفس پر ظلم کر دہا ہے اور اپنی عمر کے جبتی کرے اور نہ کسی پر ظلم کر دہا ہے اور اپنی عمر کے جبتی کرے اور نہ کسی کام اور اپنی عمر کے ایسی کامیابی کے امکانات حد درجہ کام کو ہاتھ لگائے اور توقع یہ رکھے کہ کمیں سے خزانہ ہاتھ آجائے اور طلاح کے اقوال کے معانی سمجھنے چاہئیں اس کے بعد ان علوم کا میں۔ خلاصہ یہ جب کہ صوفی کو اولا علم حاصل کرتا چاہئے اور طلاح کے اقوال کے معانی سمجھنے چاہئیں اس کے بعد ان علوم کا معتقب ہوجائیں۔

# محسوس مثالول ك ذريعه دونول مقامات كافرق

قلب کے عائبات کا اوراک حواس کے وائرہ اختیار سے خارج ہے 'خود قلب بھی حواس کے ذریعہ اوراک کی جانے والی چز نہیں ہے ' نیز جو چیز حواس کے ذریعہ معلوم نہیں ہوتی 'ضعیف مقلیں اس کے سمجھنے سے قامر رہتی ہیں ' اور جب تک اسکی کوئی الی مثال نہ بیان کی جائے جس کا تعلق عالم محسوس سے ہو اس وقت تک وہ چیزا چھی طرح سمجھ میں نہیں آتی ' ایسے ہی ضعیف العقل لوگوں کو سمجمانے کے لیے ہم زکورہ بالا وونوں مقابات کی دو حِتی مثالیں بیان کرتے ہیں۔

پہلی مثال : فرض کیجے کہ زین میں ایک حوض کُدا ہوا ہے اس میں پانی پہنچانے کے وو طریعے ہیں ایک طریقہ یہ ہے کہ اس کے چاروں طرف تالیاں بنا دی جائیں اور کسی جگہ ہے ان تالیوں میں پانی چھوڑ دیا جائے اور یہ پانی حوض میں جمع ہو جائے وہ سری صورت یہ ہے کہ ذشن کا ذیریں حصہ اثنا کھووا جائے کہ پانی خود بخود گل آئے۔ دو سرے طریعے ہے حاصل ہونے والا پانی صاف بھی نیادہ ہو گا نیادہ ویر تک باتی بھی رہے گا اور یہ بھی ہو سکتا ہے کہ مقدار میں بھی زیادہ ہو۔ اس مثال کی روشنی میں قلب کو حوض سجھتا چاہئے علم کو پانی اور حواسِ خسمہ کو نالیاں تصور کرنا چاہئے۔ قلب تک علم کی رسائی حواسِ خسمہ کے ذریعہ بھی ہو سکتی ہے کہ جس قدر مشاہدات ہوں قلب میں آجائیں اور قلب علوم سے لبرن ہو جائے وہ مری صورت یہ ہے کہ خلوت اور عراکت ہے کہ جس قدر مشاہدات ہوں قلب میں آجائیں اور قلب علوم سے لبرن ہو جائے اور قلب کے «حوض "کو محمول علم میں استعمال نہ کیا جائے "اور قلب کے «حوض "کو محمول علم میں استعمال نہ کیا جائے "اور قلب کے «حوض "کو محمول علم میں استعمال نہ کیا جائے "اور قلب کی خوب تعلیم کی جائے "اور اس سے تجاب کہ خود اس کے اندرے علم کے چھے پھوٹ پڑیں "اور یہ اسی دقت ہو سکتا ہے جب کہ قلب کی خوب تعلیم کی جائے "اور اس سے تجاب کے یردے اٹھادئے جائیں۔

رہایہ سوال کہ جب قلب میں علم کا وجودی نہیں ہے تو اس کے چشے کس طرح جاری ہوں ہے؟ اس کا تجاب یہ ہے کہ اس کا تعلق گائبات ہے ، علم معالمہ کی مناسبت ہے اس سوال کے جواب میں صرف اتنا کہا جا سکتا ہے کہ حقائق اشیاء لوح محفوظ بلکہ مائسین کے قلوب میں تعشق ہیں ، جس طرح کی مکان کی تغییر سے پہلے انجیئز آیک نششہ بتا لیا ہے جو اُزل ہے آبد تک وجود میں میں مکان کی تغییر کرا تا ہے اس طرح خالق ارض و ساء نے بھی ونیا کی ان تمام چیوں کا نقشہ بتا لیا ہے جو اُزل ہے آبد تک وجود میں آبی ترین کی نید بیالیا ہے جو اُزل ہے آبد تک وجود میں آبی کی نید بیالی کو رہا ہے ، اس نقشے کا کسی دل میں منعکس ہونا بعید نہیں ہے ، چنانچہ جب کوئی چیز ایک بارعالم وجود میں آجاتی ہے تو اگرچہ وہ باتی نہ رہے لیکن جس و خیال کے وربعہ اس کی مواد دیکھ کرکوئی قض اپنی آبکسی بند کرلے تو زمین و آسان کی مواد سے جس و خیال میں موجود ہوگی ، اور ایسا محسوس ہوگا کویا وہ ابھی تک انہیں و کھ دہا ہے ، بالفرض اگر زمین و آسان کا ہو جا تیں اور صرف دیکھنے والا باتی رہ جائے ہیں جو جس و خیال میں موجود ہوگی انسی و کھ دہا ہے ، بالفرض اگر زمین و آسان کا ہو جا تیں اور صرف دیکھنے والا باتی رہ جائے ہیں جو جس و خیال میں موجود ہے ، ول میں جو کھ تا ہے وہ اس خیالی صورت کے مطابق ہو تا سے میں اشیاء کے وہ حقائق آجا ہے ہیں جو جس و خیال میں موجود ہے ، ول میں جو کھ آتا ہے وہ اس خیالی صورت کے مطابق ہو تا سے میں اشیاء کے وہ حقائق آجا ہے جس جو جس و خیال میں موجود ہے ، ول میں جو کھ آتا ہے وہ اس خیالی صورت کے مطابق ہو تا

احياءالعلوم جلاسوم

ہے' اور خیالی صورت کی چیزی حقیقی اور طاہری صورت سے مطابہ ہے' اور یہ ظاہری صورت اور محفوظ میں موجود نقشے کے مطابق ہے۔

وجود کی قسمیں: اس سے معلوم ہوا کہ موجودات عالم کے چار درج ہیں' ایک وہ وجود ہو لوح محفوظ میں ہے' یہ وجود ہسمانی وجود سے مقدم ہو تا ہے' ور سرا وجود حقیق ہے' یعنی وہ وجود جو دنیا میں ہو تا ہے' تیرا وجود خیالی ہے' اس سے مرادوہ وجود ہم میں مورت حقیق وجود سے تقیق وجود کے بعد قلب میں آتی ہے' ہو تقا وجود حقیق ہے' یعنی وہ صورت جو خیالی وجود کے بعد قلب میں آتی ہے' ان چاروں وجودوں میں سے بعض روحانی ہیں' اور بعض جسمانی' روحانی موجودات میں بھی تفاوت ہے' بعض میں روحانیت زیادہ ہے' اور بعض میں کے بیس امور اللہ تعالیٰ کی حکت کے چائب ہیں' دیکھتے اللہ تعالیٰ نے آکھ کا حلقہ کتا محقم کتا اس کو کی اسے جم کی تقل کے باوجود زمین و آسمان اور دو مری چڑوں کی وسعتیں سمیٹ لی ہے' یہ قاعدہ ہے کہ جب تک کی کیاس کوئی ایک جب بی تھی موجودات کی مثالیں اور صور تیں تمارے دل چڑ نہیں بہتی اس وقت تک اسے خرنہیں ہوتی۔ چیانچہ آگر باری تعالیٰ نے عالم کی موجودات کی مثالیں اور صور تیں تمارے دل میں خبات کی جائی ہوں اور دلوں کی ہوتی تو حمیم کی قدرت کا لمہ کا ادنیٰ نمونہ ہے کہ اس نے آگھوں اور دلوں میں عبارت کے اسے وسیع خرائے و دایت فرما دیے ہیں۔ اور عبرت کے لیے بعض دلوں کو بھیرت سے اور بعض آگھوں کو جسارت سے محروم فرما دیا ہے' یہاں تک کہ آکٹر اوگوں کول استے نے بہو ہیں کہ ند انہیں اپنے نفوں سے عیوب کی خبرہ اور نہا ہاری اطلاع ہے۔

بب بی میں میں ہے۔ اس کی میں ہے۔ اس کی میں میں میں ہوئی کرتے ہیں ات یہ جل ری تھی کہ دل میں کسی میں کا وجود حواس کے ذریعہ بھی ہو سکتا ہے اور لوح محفوظ ہے ہی ، جس طرح آتھوں میں آفاب کی صورت بھی اس کی طرف و کھ کر آتی ہے ، اور بھی پانی میں اس کا عکس و کھ کر 'یہ عکس اصل آفاب کے مشابہ ہی ہو تا ہے ، اس طرح جب دل اور لوح محفوظ کے درمیان سے تجابات اٹھ جاتے ہیں قو اشیاء کے حقائق منعکس ہو جاتے ہیں۔ اور ان کا علم اس میں آجا تا ہے ، اس صورت میں دل کو اپنے حواس سے آفذو اِستفادے کی ضرورت باتی نہیں رہتی ، قلب میں علم کو اس طریقے پر آنا ایسا ہی ہے جیسے ذمین کے اندر سے پانی کے جشمے الل پڑیں اور حوض بحرجائے۔ بعض او قات دل ان خیالات کی طرف متوجہ رہتا ہے جو اس محسوسات کے ذریعے حاصل ہوتے ہیں 'یہ خیالات لوح محفوظ سے مانع بن جاتے ہیں 'چنانچہ جب نہر میں پانی ترح ہو جا تا ہے تو بنچے سے نہیں لگتا۔

قلت کے دو دروازہ حواس خمسہ کی جانب کھاتا ہے جو عالم الملک و الشادہ لینی عالم علاج محفوظ اور عالم الما یمک کی طرف کھاتا ہے اور ایک دروازہ حواس خمسہ کی جانب کھاتا ہے جو عالم الملک و الشادہ لینی عالم ظاہرے خبریں حاصل کرتے ہیں 'ان وہ نول عالمول میں یک کونہ تعلق ہے جو اس خمسہ کی جانب دروازہ کھلنے کا اجلق ہے وہ معلوم ہی ہے گر عالم عکوت بینی لوح محفوظ کی طرف دروازہ کھانا ہمی فیر بینی چز خمیں ہے 'خواب کی حالت پر نظر فالے کہ آدمی کس طرح مجانبات کا مطابعہ کرتا ہے 'بعض لوگوں کو خواب میں مستقبل کے حالات اور ماضی کے واقعات اللہ دیے جاتے ہیں 'جالا تک خواب میں حواس کو وقل نمیں ہو تا۔ لیکن بید دروازہ صرف ان ہی لوگوں کے لیے کھاتا ہے جو ذکر فداوندی میں منظر ہوں۔ یعنی اللہ کے ذکر میں اس طرح مستقبل ہو گے ہوں کہ دروازہ صرف ان ہی لوگوں کے لیے کھی منظر ہوں۔ یعنی اللہ کے ذکر میں اس طرح مستقبل ہو گے ہوں کہ ماردی اللہ سے انہیں کوئی واسطہ ہی نہ رہا ہو۔ ایک روازہ میں ہے کہ آخمضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔

سبق المفردون قيل ومن هم المفردون يا رسول الله قال المتنزهون بدكر الله تعالى وضع الدكر عنهماوزارهم فوردواالقيامة خفافا منولوك آكريوك والدك والله كورك الله المركن الله المركن الرك بين فرايا وه لوك بوالله كورك بامثراك وماف بوك ورك والله كالمورك والدورة المست كدور الله كلك آك

7

احياء الغلوم اجلد سوم

اس کے بعد آنخفرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ان اوگوں کی قریف میں اللہ تعالی کا یہ قول ارشاد فرمایا کہ پھر میں اپنے چرے کو ان کی طرف کرکے متوقیہ ہوتا ہوں' اور کوئی جانتا ہے کہ میں ان کی طرف کرکے متوقیہ ہوتا ہوں' اور کوئی جانتا ہے کہ میں ان کے دلوں میں نور ڈال دیتا ہوں' پھروہ میرے حال کوکیا دیتا چاہتا ہوں' سب سے پہلے ان کے لیے میری مطاع یہ ہوتی ہے کہ میں ان کے دلوں میں نور ڈال دیتا ہوں' پھروہ میرے حال کی اس طرح خیرو سیخ کی جس طرح میں ان کا حال جانتا ہوں۔ ان خیوں کا کہ فل وتی باطنی دروا زو ہے جس کا ابھی ذکر کیا گیا۔

انہیا حادر اولیا میں کے طوم اور ملاء اور حکماء کے طوم میں ہی آیک فرق ہے کہ فلوم نیت قلب کے اندر کھلنے والے اس دروا زے اس دروا زے ہیں جو عالم سے آئے ہیں جس کا درخ عالم ہوتے ہیں جو عالم طام کی طرف میں مال سے دونوں عالموں کا فرق واضح ہوگیا ہے۔ جمال تک عالم خیب و شمادت سے تعلق رکھے والے جائیات کا تعلق ہو ہے ہیں۔ اس مثال سے دونوں عالموں کا حصر نہیں کیا جا سکا۔

صول علم کی ہو بھی صورت ہو اگر قلب میں علم کالورے تو اس کے لیے قائیں ہے ،علم موت ہے ختم نہیں ہو تا۔ نہ مفائے قلب پر کوئی اثر پر آ ہے 'نہ اس میں کدورت آئی ہے چتا نچے حضرت حسن بھرٹی ارشاد فراتے ہیں کہ مٹی ایمان کے محل (قلب) کو نہیں کھاتی۔ نئیں علم تی ملاحیت و استعداد اور صفائے قلب مؤمن کے لیے ضروری ہیں 'اس کے بغیرا فردی سعادت کا استعداد اور صفائے قلب مؤمن کے لیے ضروری ہیں 'اس کے بغیرا فردی سعادت کا استعداد تھی بھی علق ہوتی ہیں 'جس طرح ہرال رکھنے والے کو مالدار کہ دوا جا آ ہے 'اس طرح ہر صفادت کو سعادت کو سعد کتے ہیں 'ورنہ کیا ایک لاکھ درہم رکھنے والا ایک کو ڈورہم رکھنے والے کا ہم کیا ہو سکتا ہے۔ یمی حال سعادت کے اعلی مرجع پر فائز ہوتے ہیں 'بعض اس سے کم پر 'اور بعض ادنی درجع پر۔ سعادت کے یہ

درجات معرفت والحان كے تفاوت كى وجد سے إلى۔

(۱) مسلم عن يد روايت حفرت الا بررة عن مقول ب المراس "المنازهون" ك بجاع "المستهترون" كالقط عدما من بى اللاك ما حد روايت ك به به بالكرك كا وكريت في من ب القاظية بي - "يصنع الذكر عنهم القالهم وياتون يوم القيامته حفاف المرافى ك روايت بى ك ب (٢) روايات عاس زياد في كا فيوت نيس لما

77

احياء العلوم اجلد سوم

معرفت نورہے ؟ فرت میں ہاری تعالیٰ کی زیارت وطاقات اس نور کے بغیر ممکن نہیں ہے۔ قرآن پاک میں ہے:۔ فُور هُم يسمعلى بين أيليهم ويا يمانهم (پ٢١٥٠ آيت ٨) ان كانوران كے دائے اوران كے سامنے دوڑ آموگا۔

يقال يوم القيامة أخرجوا من النار من كان في قلبه مثقال ذرة من ايمان ونصف مثقال وربع مثقال وشعيرة وذرة

قیامت کے روز کما جائے گا کہ ان لوگوں کو دوزخ سے باہر نکالوجن کے دلوں میں ایک مثقال کے برابر 'یا نصف مثقال کے برابریا ذرہ بھرائیان ہو۔ نصف مثقال کے برابریا جو کے برابریا ذرہ بھرائیان ہو۔

اس روایت سے جہاں یہ طابت ہو تا ہے کہ ایمان کے درجات میں تفاوت ہے وہیں یہ بھی طابت ہو تا ہے کہ ایمان کی یہ مقداریں دخول نارسے مانع نہیں ہیں 'نیزیہ بھی پتا چاتا ہے کہ جس فخص کے دل میں ایک شقال سے زیادہ ایمان ہوگا وہ دونٹ میں نہیں جائے گا کیوں کہ اگر وہ دونٹ میں جائے گا کیوں کہ اگر وہ دونٹ میں جائے گا کیوں کہ اگر وہ دونٹ میں جائے گا لیکن اس میں بیشہ نہیں رہے گا۔ اس طرح آنخضرت جس فضے کے دل میں ذرقہ برابر بھی ایمان ہوگا وہ اگر چہ دونٹ میں جائے گا لیکن اس میں بیشہ نہیں رہے گا۔ اس طرح آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کا یہ ارشاد مبارک ہے:

لیس شئی خیر امن الف مثله الانسان المئومن (طرانی-سلمان) ماحب ایمان کے علاوہ کوئی چزائی جیسی بزار چزوں سے افعل نیس ہے۔ اس میں بتلایا کیا ہے کہ اللہ کی معرفت رکھنے والا اور اس کا کامل یقین رکھنے والا قلب بزار لوگوں کے قلب سے بھتر ہوتا ہے۔

() یہ روایت طرانی اور حاکم نے ابن مسود ہے نقل کی ہے عاکم نے اسے شیمن کی شرائط کے مطابق قرار دیا ہے۔ (۲) بخاری دمسلم بوایت ابو سعید الحدری ہی راج محتال کاؤکر نہیں ہے۔

70

احياء العلوم جلدسوم

الله تعالى فرماتين

وأنتمالاً عُلُون إِن كُنتيم مُومِنِين (پ٧٥ مَ اله ١٣٩)

اورغالب تم بى رمو كے اگر تم بورے مؤمن رہے۔

اس میں اہل ایمان کو مسلمانوں پر برتری کی بشارت سنائی علی ہے ، مؤمن سے مرادیماں عارف ہے مقلّد نہیں ہے ، ایک جکہ شاہ فرما ا:

یر فیع الله النین امنو امنیکم والینین او تو العلم در جات (ب۸۲۸ آست ۱۱) الله تعالی تم من ایمان والوں کے اور (ایمان والوں من) ان لوگوں کے جن کو طم (دین) مطابوا (اُثروی) درج بلد کرے گا۔

اس آیت میں ایمان لانے والوں ہے وہ لوگ مرادیں جنبوں نے علم کے بغیر تقدیق کی اس لیے انہیں اہل علم ہے الگ ذکر کیا گیا ہے اس سے یہ بمی معلوم ہوا کہ لفظ مؤمن مقلا کے لیے بمی استعال ہو سکتا ہے آگرچہ اس کی تقدیق کشف و بعیرت کے بغیر ہو آیت کے دو سرے جزء (البنین أو تبو البعلم مرجات) کی تغیر صوت مہداللہ ابن عہاں نے یہ کی ہے کہ اللہ تعالی نے عالم کومؤمن پر سات سودرجات کی فعیلت مطاک ہے اور ہردر ہے میں نھن و آسان کے برابر فاصلہ ہے ایک روایت میں ہے: اکثر اھل البحنة البلدو علیہ ون لذوی الالباب

الم جنت كى اكثریت بمولے بھالے لوگوں پر مشمل ہوئی اور ملیتن (جنب کے درجات) مثل والوں کے ۔ المرین ۔۔۔

ايك مديث مي عابد رعالم كي تغيلت ان الفاظ من ميان كي عيد

فضل العالم على العابد كفضلى على ادنى رجل من اصحابى (تنى ابوالامة) عابر رعالم ك فنيات الى معالى رب

ایک روایت میں اس طرح تثبیه دی فی ہے:

كفضل القمر ليلة البدرعلى سائر الكواكب (والدمايق)

جیے چود ہویں رات کے جاند کے نغیات تمام ستاروں پر۔

ان تمام روایت سے ثابت ہو آ ہے کہ اہل جنت کے درجات کا یہ فرق ان کے قلوب و معارف کے نفاوت کی وجہ سے ہوگا۔
اس لیے قیامت کے دن کو ہوم التخابن (کھائے کا دن) بھی کما جا آ ہے 'جو محض اللہ کی رحمت سے محروم ہوگا اس کے کھائے اور
نقسان میں کیا شہہ ہے 'وہ لوگ بھی نقسان میں رہیں گے جن کے درجات کم ہوں گے 'وہ اپنے سے اور درج والوں کو دیکھ کر
حَرت کریں گے 'اور کمیں گے کہ کاش ہم نے بھی ایسے ہی عمل کے ہوئے 'یہ نقسان نہ اٹھانا پڑآ آ خرت کے بیدے درجات اور
بڑی نقسان نہ اٹھانا پڑآ آ خرت کے بیدے درجات اور

# طريفة تصوف كي صحت ير شرعي دلاكل

اللي تفتوف تعليم اور معاد طريق ك مطابق معرفت كاكتباب سيس كرت ان كايد طرفقه مي بياسي شرى دلاكل

~

احياء العلوم جلدسوم

ے اس کی آئید ہوتی ہے یا نہیں؟ اس سوال کا جواب ہی ہماری اس کفتگو کا موضوع ہے۔ جس مخف کے دل میں بے خبری میں اور بطریق الہام کوئی امر پکشف ہوجائے وہ طریق صحت کی روسے عارف کملائے گا۔ جے اس طرح کا کوئی الہام یا کشف نہ ہواہے بھی اس پر ایمان لانا چاہئے "کیونکہ معرفت انسان کا فطری تقاضا ہے' اس پر شرقی ولا کل بھی موجود ہیں' اور تجربات و حکایات کے شواہد بھی۔

> شرع دلا کل : چدرشری دلا کل پیرس-ارشادرانی ہے: والدین جاهدوافیت النهدیت مسلم سبلنا (پ۳۱ ساسه) اور جولوگ ہماری راہ میں مشتیل بداشت کرتے ہیں ہم ان کواپنے رہتے ضور دکھائیں گے۔ میں مکر و جس کا ظیر قلب سرعان ورم مواکست کی رہار ' معلم کے بغیری و و کشف والمام کے طرح

مروہ تحکت جس کا ظہور قلب سے عبادت پر موا کھبت کی بنا پر معظم کے بغیر ہو وہ کشف والہام کے طریقے پر ہو تا ہے سرکار دو عالم صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

من عمل بما علم ورثه الله علم مالم يعلم ووفقه فيما يعمل حتى يستوجب الجنة ومن لم يعمل بما يعلم تاه فيما يعلم ولم يوفق فيما يعمل حتى سته حسالنا

جو فض اپنے علم کے مطابق عمل کرتا ہے اللہ تعالی اسے ان چیزوں کاعلم مطاکر دیتا ہے جنہیں وہ نہیں جانتا' اور اسے عمل خیر کی توثق دیتا ہے یماں تک کہ وہ سزاوار جنت ہوجائے'اور جو فخص اپنے علم کے مطابق عمل نہیں کرتا وہ اپنے علم میں جیران رہتا ہے'اور اسے عمل میں خیر کی توثیق نہیں ہوتی یماں تک کہ دوزخ کا مستحق موجائے۔

الله تعالى في فيها! ومَنْ يَتَّقِ اللَّهُ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا وَيُرِزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتُسِبُ (ب70/2) ايت ٢) اورجو مخص الله سے دُريا ہے الله تعالى اس كے ليے نجات كى قتل نكال ويتا ہے اور اس كو الى جگه سے رزق بنجا يا ہے جمال اس كا كمان بھى نہيں ہويا۔

یعن اہل تقولی کو اشکالات اور شبہات سے نجات دیتا ہے اور بغیر اکتساب کے علم اور بغیر تجرب کے نظانت مطا فرما تا ہے۔

باری تعالی کا ارشادے:

اس آیت میں فرقان سے مرادوہ نور ہے جس سے حق و باطل میں اتھا ڈکیا جاتا ہے اور جس کے ڈربعہ فکوک و شہمات کے اند جروں سے نکلا جاسکتا ہے۔ یکی وجہ ہے کہ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم اپنی اکثر دعاؤں میں نور کا سوال کیاکرتے تھے۔ ایک

الله اعطنی نوراً وردنی نور اوا حکل لی فی قلبی نوراً وفی قبری نوراً وفی قبری نوراً وفی مردی نوراً وفی سکی فوراً وفی بصری نوراً داده مسلم- مرافد این مکن) اے اللہ مجھے نور مطافرہ مرانور زیادہ کر میرے قلب میں میری قبر میں میرے کانوں میں میری

یماں تک کر آپ بال کھال گوشت ون اور بڑی میں مجی نور کی دعا فراتے۔ ایک مرتبہ آپ سے اَفَحَنْ شَرَ سَ اللّه صَدُرَة لِلْرِسَلَامِ فِهُو عَلَى نُور مِن رُبِي والے عصمدرے من بعد مح اب فرایا: يمال مرح مدر ے مراد وسع اور کشادگی ہے اس کے کہ جب تورول میں وال روا جا تا ہے تو اس کے لیے بید کشادہ و فراخ ہوجا تا ہے۔ آپ لے حضرت مرالله ابن عباس کے لیے یہ دعا فرمائی:

اللهم فَقِه و الدِّين وَعَلِّمهُ التَّاوِيلُ الله الدين من نقيد منادعد ادر تغير آيات كا

حضرت على كرم الله وجد ارشاد فرمات بي كه مارب پاس كوئي ايس چيز شيس ب جو سركار دوعالم صلى الله عليه وسلم يه ميس چھپاکدی ہو اللید کر اللہ تعالی ایخ کی بندہ کو اپن کتاب کی قم مطاکدیے ہیں۔ قم کتاب علم سے نہیں آتا۔ آیت کرید: یوزنی الحب محمد من یک ایس ۱۵ ایت ۲۹۹)

دین کا قہم جے چاہے دے دیتے ہیں۔ میں بعض مفترین کے زدیک حکمت سے مراد کتاب اللہ کا فہم ہے۔ حضرت سلیمان کے بارے میں فرمایا گیا: فَفَقَمُنَاهَا سُلَيْمَانَ (پ١١٧ آيت ١٥)

موہم نے اس کی سجے سلیمان کودے دی۔

حعرت سلمان عليالمسلوة والسلام كوجو باتي الدوئ كشف والهام معلوم موسي الهيس قم سے تعبيركيا كيا ہے وعرت ابو الديوام ارشاد فرائے تے كه مؤمن وه ب جو الله ك وركى مدے يوے كے يو جي بولى يزد كھ لـ فداكى تم يہ بات ج ہے کہ اللہ تعالی اہل ایمان کے ولول میں حق بات وال دیتا ہے اور ان کی زبانوں پر جاری کردیتا ہے ابیض اکابرین سلف فرماتے ہیں كدمومن كاكمان كبانت ب- سركارود عالم صلى الله طبيه وسلم في ارشاد فرمايا:

اتقوافراسةالمئومن فانعينظر بنور الله (تذي-ابوسية)

مومن کی فراست سے ڈرو اس کیے کہ وہ اللہ کے نورسے ویکتا ہے۔

اس حقيقت كى طرف ان دولول التول من اشاره كياكيا ب

إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَاتِ لِلمُتَوسِّمِينَ (ب١١٥ أيت٥)

اس من كن نشانيال بي الل بعيرت ك ليد

قُلْبَيَّتْ الْآياتِ لِقَوَمِ يَوْقِنُونَ (پارس آيت١٨)

ہم نے تو بہت ی دلیلیں صاف ماف میان کردی ہیں (مروه) ان لوگوں کے لیے (مانع ہیں) جو یقین جاہتے ہیں۔

حضرت حسن الخضرت صلى الله عليه وسلم سے روايت كرتے ہيں۔

العلم علمان فعلم باطن فى القلب فذالك هو العلم النافع علم ك دوسيس بين اليك علم بالمنى ب جودل من موتاب مي علم نفع وسيد والاب

اے یہ روایت متدرک بی این مسود ہے معقل ہے اور احیاء العلوم کی کتاب العلم بیں می گذر چی ہے ہی مدایت معاری ومسلم من ابن ماس سے معمل ب علمه التاويل كى زادتى احر ابن حبان اور ماكم من بيت يواس مى كاب العلم من كذر بگلہ

احياءِ العلوم - جلاسوم

سمی عالم سے باطنی علم کے بارے میں پوچھا گیا تو انہوں نے جواب دیا کہ یہ اللہ تعالی کے اسرار میں سے ایک سرّے جے اللہ تعالی اپنے محبوب دلوں میں ڈال دیتا ہے 'نہ اس کی خبر کسی فرشتے کو ہوتی ہے 'اور نہ انسان کو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں:

انمن امتى محدثين ومعلمين ومكلمين وانعمر منهم مرى امت من محدثين معمن اورمت كلمين بين عركا شار بحى ان من موتا هم

ہاری تعالی نے فرمایا:

ای کے مرفاق ر ومارسلنامن قبلیک من رسول وکا نبتی (پ ۱۲ اس است ۵۲) اور ہم نے آپ سے قبل کوئی ہی کوئی رسول ایسا نمیں جمیجا الخ۔

حضرت عبداللہ ابن عباس اس آیت میں "ولا محرّف" کا اضافہ کر کے پڑھتے تھے 'محرّث ملہم کو کہتے ہیں اور ملہم وہ مخص ہ جس کے قلب میں اندرونی طور پر انکشافات ہوں 'خارجی محسوسات کے رائے سے نہ ہوں 'قرآن کریم نے صراحت کے ساتھ یہ اعلان کیا ہے کہ تقویٰ ہدایت اور کشف کی کنجی ہے۔ فرمایا:

ہریہ برب سے در سے میں ہیں۔ وما حکق اللمفی السموات والارض لایات آیفومیت فورن (پارا ایت) اور اللہ تعالی نے جو کچھ اسانوں اور زمین میں پیدا کیا ہے اُن سب میں ان لوگوں کے واسلے ولا کل ہیں ڈر

> عِيْنِ. هَنَابِيَانِّ لِلنَّاسِ وَهُدِي وَمُوعِظَةً لِلْمُنَّقِينَ (پ٣٨٥ آيت٣٨)

بیبیان (کافی ہے) تمام لوگوں کے لیے اور ہدایت اور تقیحت ہے خاص خدا سے ڈرنے والوں کے لیے۔ ان آیات میں فکر 'بیان' ہدایت' اور مبرت و مو حفت کو متقین کے ساتھ مخصوص فرمایا گیا ہے' ابویزید کتے ہیں کہ وہ عالم نہیں

ہے جو تھی کتاب سے مچھ یاد کرلے اور جب بھول جائے تو جائل رہ جائے ' ملکہ عالم وہ ہے جو اپنے رب سے جب چاہتا ہے ورس و حفظ کے بغیر علم حاصل کرلیتا ہے ' بی علم رتبانی ہے 'اور اس کی طرف اللہ تعالی کے اس قول میں اشارہ کیا گیا ہے:

وَعَلَّمْنَاهُمِنَ لَّكُنَّاعِلْمَا (ب٥١١ أيت ١٥)

اورہم نے ان کواپنے پاس سے علم سکمیایا تھا۔

یوں قرتمام عُلوم ہاری تعالیٰ کی طرف سے ہو' نیکن فرق یہ ہے کہ بعض لوگوں کو مخلوق کے واسطے سے تعلیم دی جاتی ہے۔اس علم کُدنی نہیں کتے 'علم لدنی وہ علم کملا تا ہے جو کسی خارجی معتاد سب کے بغیردل میں حاصل ہوجائے۔اس طرح کے نعلی دلا کل بے شار ہیں'اگر ان سب کا اعاطہ کیا جائے تو تک دا ہائی صفحات کا عذر پیش آجائے۔

تجربات کی شہادت : اس سلیط میں تجربات ہی استے زیادہ ہیں کہ ان کا اعاطہ نہیں کیا جاسکا صحابہ و تابعین اور بعد کے بہت سے بردگوں کو اس کا تجربہ ہو اکہ بہت سے علوم ہاری تعالی کی طرف سے ظاہری اسباب کے بغیر براو راست دلوں میں اِلقاء کے جاتے ہیں 'چنانچہ حضرت ابو بکر نے اپنی وفات کے وقت معرت عائشہ سے فرایا تھا کہ تیرے دو بھائی اور دو بہنیں ہیں اس وقت آپ کی المیہ حمل سے تھیں 'بعد میں لڑکی پیدا ہوئی معرت ابو بکر نے پیدائش سے پہلے ہی بیہ جان لیا تھا کہ لڑکی ہوگ۔ حضرت عمر نے میند منورہ میں خطبہ دیتے ہوئے آواز بلند کمانیا ساریة الحبل الحکروالو! بہاڑکی طرف چلے جاؤ) یہ واقعہ ایک جنگ کے موقع پہیں آیا 'معرت عمر نے ازرو سے محف یہ بات معلوم کرلی تھی کہ دعمن مسلمانوں پر حملہ کرنا جا ہتا ہے۔

ید روایت کتاب العلم میں گذری ہے۔ بھاری بروایت ابد مریق مسلم بروایت ماکشہ

اس کے انہوں نے افکر کو خروار کیا اور اسے تھا وی موج الے ماجورہ دیا اس اواز کا استے فاصلے پر پنچتا اور افکر والوں كا اے تن لينا بمي مقيم كرامت ہے الى ابن مالك قرائے ہيں گئے ہي مقرت مثان كى خدمت ميں جارہا تھا راہے ميں ميرى نظر ایک مورت پریزی میں نے اسے دیکھا اور اس کے حسن و قبال کا اچھی طرح مظاہدہ کیا ،جب میں معرت مثان کی خدمت میں پنچاتو آپ نے ارشاد فرایا کہ تم میں سے بعض لوگ میرے ہاں ایسے آتے ہیں کہ ان کی ایکموں سے زما کا اڑ جملکا ہے ، پر جم ے خاطب ہو کر فرایا کیا تھے معلوم نیں کہ اکو کا زنا دیگاہے یا تو تبدکر ورنہ میں تھے سراووں گا۔ میں نے عرض کیا کہ کیا الخضرت صلی الله علیه وسلم کے بردہ فرمالینے کے بعد بھی وہی کاسلسلہ جاری ہے "آپ نے فرمایا: نسیں ' بلکه بید مع مناند بعیرت اور می فراست ہے۔ ابوسعید الحزاز عملے ہیں کہ میں معدحرام میں داخل ہوا وہاں میری نظرایک ایسے فقرر پردی جس سے جم پردو فرقے سے میں نے اپ دل میں سوچا کہ یہ اور اس میے دو سرے لوگ ٹی ٹرع انسان کے کائد موں پر بوجد کی حیثیت رکھتے ہیں ، اس نے مجمع آوازدی اوریہ آیت رومی: وَاعْلِمُواْلَ اللّٰمِیعُلُمُمْ اِفِی اَنْفُسِکُمْ فَاحْلُرُوْهُ(بِ١٣٦٢) معالم مافِی اَنْفُسِکُمْ فَاحْلُرُوْهُ(بِ١٣٦٢)

اوريقين ركمواس كاكدالله تعالى واطلاع بالمهارب داول كيات كي سوالله تعالى عدورة رباكرو-

یہ آیت من کریس این قصور پر نادم ہوا اور دل ہی دل میں اس مناہ کی معانی جائی اس مخص نے پر مجھے مخاطب کیا اور اس مرتبديه آيت يزه كرغائب موكيا

هُوَيَقُبُلُ النَّوُيَّةَ عَنُ عِبَادِم (١٩٢٦ عن ١٩٨) وه (ای) این بندول کی توبد تعل کر تا ہے۔

ذكريا ابن داؤد كتے بي كد ابو العباس ابن ميون ابو النفل إلى كمرك وواس وقت بارتے ، بيارے كيرالعيال بولے ك ما تد ما تد كذر برك ظاهرى اسباب على محوم على بسبالو العباس ان كياس المض كك قرانهون في سوچا کہ خدا دندا یہ مخص کماں سے کھا ما ہوگا اور اس کے بیچ میں طرح زندگی گذارتے ہوں مے۔ ابو العباس کتے ہیں کہ ابھی میں بید سوچ ہی رہا تھا کہ ابو الفعنل ہامی نے چے کر کما کہ ابو العباس! خروار! اس طرح کی بے مودہ بات استدہ مت سوچنا الله تعالی کے مخل

الطاف وعنایات بمی موتے ہیں۔ احر نتیب بیان کرتے ہیں کہ ایک روز میں حطرت قبل می خدمت میں ما ضربوا تو انہوں نے فرمایا كدات احد الله تعالى ني بم سب كوفت من جلاكروا بي في عرض كا "معزت إكيابات ب؟" فرمايا ابحى من بيغا موايد سوج رہاتھا کہ تم بخیل ہو احر کہتے ہیں کہ میں نے مرض کیا: ایس ایس بخیل ایس اس کے بعد آپ کھ در سوچے رہے ، پر فرمایا: بلاشبه تم بخل مو- میں نے اپ دل میں ملے کیا کہ جو بچھ اج جھے ملے گارہ میں اس نقیر کودے دوں گا جو سب پہلے نظر آئے گا، انجى يه سوج بى ربا تفاكد ايك مخص ميرے پاس بهاس دينار لے كرايا اور كينے لكا كديد دينار تم اپني ضورت ميں خرج كرنا۔ يس وه دینار کے کر کمی فقیری الل میں با ہر لکا القال سے پہلا فقیر جھے ایک ٹائی کی وکان پر سرمندائے ہوئے نظر آیا میں نے دینار ک عملی فقیری طرف برحائی و فقیرے نائی کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کما کہ بید مال اسے دے دو میں نے کما جناب یہ بوری پچاس دینارین اس نے کما پرکیابات ہے ،ہم نے پہلے ہی کدوا تھاکہ تم بخیل ہو ، میں نے وہ خیل نائی کوری جای عالی نے کما کہ جب یہ فقیرمارے سامنے بیٹھے تھے تو ہم نے یہ حد کرلیا تھاکہ ان سے اُجرت میں لیں مے ایش سے وہ ویاروجلہ کی عزر کردیے اور کئے لگاکہ جو مخص تماری مزت کرتا ہے اللہ تعالی اسے دلیل کرتا ہے۔ حزہ بن مبداللہ ملوی کے بیں کہ میں ابو الخیر تینانی کے دولت كدے پر حاضر ہوا اس وقت ميرے دل ميں يہ خال تھا كہ جي صرف سلام ودعا كے بعد والي آجاؤں كا كمانا نسي كماؤں كا جب

يس الما قات ك بعد يا برايا تما يس فريكما كم الو الخريناني مود يجي يكي كمانا في المنهون عن فركيا انهول في بحد

ے كا عزيز الواك كماؤ ميرے خيال من تسارا حد ميرے كرند كمانے كا تما اور اب تم كمرے با بر آنكے ہو۔

# www.ebooksland.blogspot.com احاء العلم المدرم

اس طمع کے واقعات بے شار ہیں جن ہے بزرگان اُتمت اور صلحات دین کی وُمنانہ فراست کا جوت ملاہے او کوں کے دلوں
کا حال جاننا ان کے خیالات سے آگاہ کردینا عفرت محضرت محضر علیہ السلام سے مانا اور محفظہ کرنا یا فیمی ہوا تف سننا اور محفی اشارے
مجھتا۔ یہ سب وہ امور ہیں کہ ان کے پارے ہیں اُن گِنت حکایات زبان دُموام و خواص ہیں انکین اس محض کے لیے یہ واقعات و
حکایات کانی نہیں ہیں جس کا شیوہ می انکار ہو 'جب تک خوداس کے تعسیس اس کامشام ہدنہ ہوگاوہ ہمات کا انکار کرتا رہے گا۔

دونا قابل انکارولیلیں : ہارے پاس دولیلی ایی ہیں کہ ان کا انکار جس کیا جاسکا۔ان میں سے ایک کا تعلق جیب و فریب
ہی خوابوں سے ہو ان خوابوں کے ذریعہ فیب کی بہت ہی ہا تیں منکشف ہوجاتی ہیں اگر نیند کی حالت میں احوال منکشف ہو سے
ہیں تو بیداری کی حالت میں منکشف ہونا ہمی کال نہیں ہے۔ اس لیے کہ جس طرح نیند کی حالت میں ہوں آدی کو تی سے کر ایک نقط پر
اور ظاہری محسوسات میں مشخول نہیں رہے 'اس طرح بعض او قات بیداری کی حالت میں ہی آدی کی توجہ سے کر ایک نقط پر
مر ترکز ہوجاتی ہے 'نہ وہ آواز سنتا ہے 'نہ کوئی خرکت محسوس کر آئے 'نہ کسی چری طرف دیکتا ہے 'بکہ اپنی خیال و گر میں
پوری طرح محق مرت اللہ سے حدمری دلیل ہے ہے کہ آنخضرے صلی اللہ علیہ و سلم نے مستقبل کے بارے میں بہت می فیب کی فیری مثل مالک میں مصفول ہو 'نہ مکن ہے کہ آبی کوئی مخس اس محض کو کہتے ہیں جس کو حقائی امور مکا شفہ ہے معلوم ہوں اوروہ مطابق کی اصلاح میں مصفول ہو 'نہ مکن ہے کہ آگری مخس الیا ہو کہ جس پر حقائی امور مکا شفہ ہے معلوم ہوں اوروہ مطابق کی اصلاح میں مصفول ہو 'نہ مکن ہے کہ آگری مخس انبیاء پر ایمان رکھتا ہے 'اور سے خوابوں کا امتراف کرتا ہے اے لامالہ یہ اقرار بھی کرنا پڑے گا کہ قلب کے وہ دون وردا نہ ہوں اوروزی کا دروازہ ہے 'اگر ان دولان در اور ایک افراد کرلیا تو اب ہے اور ایک مراف دولان کوئی میں اس بی محسوسات کی طرف کھل ہے 'اگر ان دولوں دروازے ہی ارکہا تو اب ہے مکن نہیں کہ دو طوم کو صلم اور محسل علم کے متاد اسباب پر محصور کے بلکہ در بھی ہو سکتا و دولوں دروازے کی اور ایک کی دولوں دروازے کی اس کا قرار کرلیا تو اب ہے مکن نہیں کہ دو طوم کو صلم اور محسل علم کے متاد اسباب پر محصور کے بلکہ در بھی ہو سکتا

نے پہلے اپنی ہائیں جانب و کو کر پوچھا ایوں بھائی کیا گئے ہو اللہ تم پر رحم کرے ' ہردائیں جانب متوجہ ہوئے اور ہی الفاظ کے ' اس کے بعد مجھے ایسا مجیب و فریب جواب دیا جو اس سے پہلے میں نے جمعی نمیں ساتھا۔ پھر میں نے ان سے دائیں اور ہائیں طرف متوجہ ہونے کی دجہ معلوم کی ' فرایا کہ مجھے تمارے سوال کا جواب معلوم فیس تھا ' اس لیے پہلے میں نے ہائیں طرف کے فرشتے سے پوچھا اس نے لاعلی ظاہر کی 'وائیں جانب کے فرشتے سے وریافت کیا اس نے بھی فی میں جواب دیا پھر میں نے اپ دل سے دریافت کیا' اس نے جو بھو متلا یا وہ میں نے تمارے کوش گذار کردیا ہے مدیث شریف ''ان فی امتی محدث بین وان عمر منہم '' کے معداق می اوگ ہیں۔ آیک دواب میں ہے کہ یادی تعالی نے ارشاد فیایا:

ايما عبداطلعت على قلبه فرايت الغالب عليه النمسك بذكرى توليت

سياستموكنت جليسمومحادثموانيسه

میں جس بھے کے دل پراپنے ذکر کا تمک عالب یا ناموں اس کی سیاست کا منتقم ہو جا تا موں اور اس کا

ہم تقین جم کلام اور انیس بن جا تا ہوں۔

الاسلیمان دارانی کتے ہیں کہ قلب کی مثال ایک گندی ہے جس کے جاروں طرف بھر وروائے ہیں ان ہیں ہے جو درواؤہ کمل جا آ ہے وہ اس میں کام کر آ ہے اس ہے معلوم ہوا کہ قلب کے درواؤہ ان ہیں ہے آیک درواؤہ قالم ملوت اور طا اعلیٰ کی طرف بھی جا آ ہے وہ اس میں کام کر آ ہے اس ہو تا ہی وجہ ہے کہ حضرت عمر نے اپنی کھاتا ہے 'یہ درواؤہ مجاہدہ 'تقوی 'اور دُفاوی شروان ہے اعراض و انجراف کے بغیروائیس ہوتا ہی وجہ ہے کہ حضرت عمر نے اپنی فرج کے افسروں کے نام ایک کمؤب میں یہ ہوا ہوت ہیں کہ محماء کے مند پرباری تعالی کا ہاتھ ہے 'ان کے مند ہے مرف وہ ہات نکاتی ہو جہ اللہ تعالی اس کے مند وہ ہات نکاتی ہے جے اللہ نے دو اور ایک برد کی کہ ہیں یہ دو کی کرسکتا ہوں کہ اللہ تعالی آ ہے خاشین پر بعض امرار مکشف فرادیے ہیں۔

## و سوسوں کے ذریعہ دل پر شیطان کا غلبہ وسوسے کے معنی اور غلبۂ شیطان کے اسباب

ابھی قلب کو ایک ایسے مخترے تئید دی گئے ہمن کے بہت ہوں اور ہردیوا (ہے ہے احوال کی آمد دفت کا مل جاری ہے ای نومیت کی ہے تار مثالیں ہیں۔ دفا یہ کہ قلب ایک ہوف (وہ تختہ جس پر نشانے کی مثن کی جائے) ہے جس پر فار کو گئی کے اور کوئی کو مفال نہیں جائی ہوں ہے یا وہ ایک آئینہ ہے جس میں طرح طرح کی صور تیں کے بعد دیکرے منعکس ہوتی ہیں وار کوئی کو مفال نہیں جا آئی وہ ایک حوض ہے جس میں ان مختف تالیوں سے پانی آجا آہے جو اس کے اور کر دنجائی گئی ہیں اور جن سے اس کا سلسلہ جو ثر وہا گیا ہے۔ قلب میں ان نوبہ نو آ اور کا ظہور اور وُرود فا ہری حواس کے ذریعہ بھی ہو آ ہے اور ہا طنی ہو اس کے ذریعہ بھی۔ چنانچہ میں چن کو حواس سے معلوم کیا جائے تو اس سے دل میں اثر پیدا ہوگا ہی طرح آگر غذا کی کشرت اور مزاح کی وجہ سے شہوت کو تو کی ہو تو اس سے معلوم کیا جائے تو اس سے دل میں اثر پیدا ہوگا ہی طرح آگر غذا کی کشرت اور و مزاح کی وجہ سے شہوت کو تو کی ہو تو اس سے معلوم کیا جائے تو اس سے دل میں اثر پیدا ہوگا ہی طرح آگر غذا کی کشرت اور مزاح کی وجہ سے شہوت کو تو کی ہو تو اس سے بھی ول متاثر ہوگا ، قلب کے خیالات بدلتے رہے ہیں ، دل آیک خیال سے دو سرے خیال کی طرف شقل ہو تا رہتا ہو گوا مل کے تغیر کا مطلب ہے۔ آفکار واز کار کے نتیج میں پیدا ہو ہے والے این آثار کو خواطر کے بین کی کر می مرادوہ طوم ہیں جن کا قلب اور اک کرے 'خواہ دو نے ہوں یا پہلے ہوں کہ ان کا تذکر ہو 'خواطر کا م خواطر اس کے کہ وہ وال پر طاری ہو تے ہیں جب کہ وہ ان سے قائل ہو تا ہو ارادوں کو تحریک کی گئی ہاس کے اس کے کہ وہ وال پر طاری ہوتے ہیں جب کہ وہ ان سے قائل ہو تا ہو ارادوں کو تحریک کی گئی ہاس کے اس کے کہ وہ وال پر طاری ہوتے ہیں جب کہ وہ ان سے قائل ہو تا ہو ارادوں کو تحریک کی جس کے اس کے دور کی کھور کی گئی ہوتے اس کے دور کی گئی ہوتے اس کے دور کی کھور کی گئی ہوتے اس کے دور کی کھور کی گئی ہوتے اس کے دور کی کھور کی گئی ہوتے ہیں جب کہ وہ وال سے خواہ کی کی دور کی کی دور کی کو کی گئی ہوتے ہیں جب کہ وہ وال کے دور کی کھور کی کو کی کھور کی کی کور کی کور کی کھور کی کور کی کھور کی کور کی کور کی کور کی کھور کی کور کور کور کی کھور کی کور کور کور کی کور کی کور کی کور کی کھور کی کور کی کور کور کی کھور کے کور کور کی کھور کی کور کور کور کور کی کور کور کور کور کور کی کھور کی کور کو

www.ebooksland.blogspot.com المياء العلوم المجلد المواحدة

کہ نیت ، عزم اور ارادہ کسی خیال کے دل میں گذرنے کے بعدی ہو تا ہے افعال کی ابتدا خوا طرسے ہوتی ہے ، خاطرہے رخبت کو ، رخبت سے عزم کو ، عزم سے نیت کو ، اور نیت سے اصفاء کو تحریک ملتی ہے۔

خواطری دو قسمیں 'الهام اور وسوسے : پر رفہت کو تحریک دیے والے فواطری دو قسمیں ہیں 'ایک وہ فاطر ہے جس سے شرفی اس امری دوست طیح عاقبت کے لیے مستمریو 'اور دو سرا فاطر وہ ہے جو خیر لینی اس امری دوست طیح عاقبت کے لیے مستمریو 'اور دو سرا فاطر وہ ہے جو خیر لینی اس امری دوست طیح عاقب فاطر ہوت اور ان دو نول کے نام بھی الگ الگ ہیں۔ محود فاطر کا نام المام اور در موم فاطر کا نام وسوست ہو بات آپ جائے ہیں کہ یہ فواطر حوادث ہیں 'اور حوادث کے لیے قویث (بانی) کا ہونا ضروری ہے اور کیوں کہ حوادث میں بات کو تعیب من ان کا اختلاف یہ بتلا آ ہے کہ حوادث کے اسباب بھی مخلف ہوں کے اسباب اور مسبات کی ترتب میں سنت اللہ ای طرح جاری وساری ہے 'جیسا سبب ہو آ ہے وہائی اس کا مسبب ہو آ ہے 'چنانچ آگر کسی کرے میں آگ جالی جائے اور اس کی دوشن ہے کرد اور سیاسی کا مسبب ہو تا ہے وہائی اس کا مسبب ہو تا ہے دورائی خیرہ 'اور اس کا مسبب کو شیطان کتے ہیں جو شرکا والی ہے۔ وہ الخاف ہو جائے قب میں گرک المام کو قبول کرنے کی ملاحیت ہیں فاطر کے سبب کا نام کو قبول کرنے کی ملاحیت ہیں افاطر کے سبب کو شیطان کتے ہیں جو شیطان کتے ہیں جو میں المام کو قبول کرنے کی ملاحیت ہیں افاطر کے سبب کو شیطان کتے ہیں۔ معانی کے اختلاف سے افاظ کی میں جو جائے قبی کی ملاق ہے 'اور جس سے شیطانی وسوسوں کے قبول کرنے پر مد کے اسے قبول کرنے ہیں۔ معانی کے اختلاف سے افغانو بھی جائے تو تو کی کھلات ہو جائے قبانی موجائے ہیں۔

فرشتروشیطان: فرفتے سے مرادوہ مخلق ہے جے اللہ تعالی نے فیر پھیلانے علم کی روشی عام کرتے من کا انکشاف کرتے ، فیر کا دعدہ کرتے اور آمرالمعروف کرنے کے لیے پیدا کیا ہے ، فرشتہ اپنے ان ہی کاموں کے لیے مسٹر ہے۔ اور شیطان سے مرادوہ مخلوق ہے جو نہ کورہ بالا امور میں فرشتے کی ضد ہو ، لین وہ شرکا دعدہ کرے ، گرائیوں کی دعوت دے ، اور فیر پر آبادہ نظر آنے والے کو ڈرائے ، اس سے معلوم ہوا کہ وسوسہ الهام کے مقابلے میں ، شیطان فرشتے کے مقابلے میں اور فذلان تو فی کے مقابلے میں ہے ، اس آیت میں اس کی طرف اشارہ ہے ۔

وَمِنْ كُلِّ شَرِي حَلْقُنَازَو جَيْنِ (ب٧١٦٦م ١٥٠١)

اور ہم نے برج کوددد حم مائی۔

یعنی تمام موجودات ایک دو سرے کے مقابل اور جو ژے ہیں 'سوائے خدا و ند نقدس کے وہ یکا ہے' اس کا کوئی مقابل نہیں' وہ ایک ہے' برحق ہے' اور تمام جو ثوں کا خالتی ہے۔

فرشته اور شیطان دونوں ہی قلب کو اپنی اپنی طرف کھینے ہیں معروف رہجے ہیں 'چنانچہ روایت میں ہے کہ سرکار دوعالم صلی اللہ اسرہ مسلم بردار شاہ فیاہا ہے۔

فى القلب المتان المة من الملك ايعاد بالخير و تصديق بالحق فمن وجد ذالك فليعلم أنه من الله سبحانه و ليحمد الله و لمة من العدو وايعاد بالشرو تكذيب بالحق و نهى عن الخير فمن وجد ذالك فليستعذ بالله من الشيطان يعد كالمقروبا مركم بالفحشاء الشيطان يعد كالقروبا مركم بالفحشاء (تنى نال ابن معود)

دل میں دو قربتیں ہیں ایک فرشتے کی قربت ہے جس کاکام فرکا دعد و کرنا اور حق کی تقدیق کرنا ہے ،جس کو یہ مطوم ہو تو اسے جان ایک فرشتے کہ یہ فندا تعافی کی طرف سے ہے ، اس پر فندا کا شکر ادا کرے دو سری قربت

٥٢

احياء العلوم جلدسوم

شیطان کی ہے'اس کا کام حق کو جملانا اور خیرسے میچ کرتا ہے جی بھی کوید معلوم ہو تو اسے شیطان مودود سے اللہ کی ہناہ ماگنی چاہئے اس کے بعد آپ نے سے آیت طاور شیطان تنہیں فقرسے ورا آ ہے اور برائیوں کا محم دیتا ہے۔"

حضرت حسن بھری ارشاد قرائے ہیں کہ دوہم (تصدو ارادہ) ولی کے اردگرد گھرتے ہیں ایک ہم اللہ تعالی کی طرف ہے ہوتا ہے اور ایک دشن کی طرف ہے اللہ تعالی کی طرف ہے اللہ تعالی کی طرف سے اور ایک دشن کی طرف سے اور ایک دشن کی طرف سے ہوتو اس کے خلاف جماد کرتا چاہے۔ مدیث طرف سے ہوتو اس کے خلاف جماد کرتا چاہے۔ مدیث شریف میں ان ہی دو تا بندوں کی کھینچا گائی کی طرف اشارہ ہے۔

قلب المنومن بين اصبعين من اصابع الرحمن

مع من كادل الله تعالى كادوالكيول كورميان ب

اللہ تعالی اس سے بر تر وہند ہے کہ اس کی کوئی الگی کوشت ' پوست ' فون اور بڑی سے بنی ہوئی ہو ' بلکہ انگی سے بہال مراد ہے کہ جس طرح آدی الکیوں کے ذریعہ جلدی جلدی جلدی کام کرتا ہے ' اور جیزی کے ساتھ الن پلیٹ کرتا ہے ' حرکت دیتا ہے ' ای طرح باری تعالی بھی فرشتے اور شیطان کو محرکر کے ان سے جلد جلد کام لیتا ہے ' یہ وونوں قلوب کو اُلٹے پلیٹے کے لیے محری جس طرح تہاری الگیاں جسموں کو اُلٹے پلیٹے کے لیے محری ہو۔ قلب اپنی فطرت کے لحاظ سے فرشتے اور شیطان وونوں بی کے آثار مساوی طور پر تبول کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے ' کسی ایک کو دو سرے پر ترجی حاصل نہیں ہے۔ البتہ نفسانی خواہشات کی اِتباع اور ان کی مخالف سے سیطان خال ہو ترجی ہو تی ہے ' چانچ آگر انسان ففس اور شہوت کے قاضوں پر عمل کرے گا تو ہوائے لئس ان کی مخالف سے شیطان خال آجائے گا' اور وال اس کو گھو صند ' یا اس کا نجاء اور آدی ہو گا اس لیے کہ ہوائے لئس شیطانی چراگاہ ہو ' اگر کسی نے فواہشات کے خلاق جواد کیا' اور انسی اپنے تھی پر مسللانہ ہونے ویا اور طا محکہ کے اخلاق سے مشابہت اختیار کی تواس کا قلب طائح کہ کا مشتقر' اور ان کی حمل قراریا ہے گا۔

جس دل ين شوت عضب وم مطع اور طول آمل وفيرو شيطاني مفات مول وه دل مرمالت ين شيطاني وسوسول ي مجولان

كادبوكا مديث شريف بسب

ما منكم من احدالا وله شيطان قالوا و انت يارسول الله؟ قال و انا الا ان الله اعانى عليه فاسلم فلا يامر الا بخير (ملم - مدالله ان معرد)

تم میں سے ہر محض پر ایک شیطان (مقرر) ہے محاب نے مرض کیا: اور آپ پر بھی یا رسول اللہ؟ فرایا: ہاں! مجد پر بھی اللہ تعالی نے اس پر میری مد فرائی وہ مسلمان ہو کیاءہ سوائے خیرے جھے بچھ نہیں کہتا۔)

شیطان شہوت کو اپنے تعرفات کا ذریعہ ہوا گاہے 'جی فیض کو اللہ تعالی اس کی شہوت پر مدد سے اور وہ شہوت اس کی اس قدر
مطیع ہو جائے کہ مناسب محدود کے سوا اس کا خمور نہ ہو تو وہ شرکی دامی نہیں ہوتی 'اور نہ شیطان ہی کا یہ بس چلنا ہے کہ وہ اس
شہوت کو اپنے مقاصد میں استعال کرسکے۔ شیطان کے لیے دلوں میں دسوسے ڈالنے کی محوائی اس وقت ہوتی ہے جب ان پر دنیا کا
ذکر اور نفس کی خواہش غالب ہوتی ہے۔ اگر دل ذکر اللہ کی طرف پھرجائے توشیطان کے لیے رخمت سفریاند سے کے ملاوہ کوئی دو سرا
دراستہ نہیں رہتا۔ اور وسوسے پھیلانے کی محوائی ہیں رہتی 'اس وقت فرشتہ آگا ہے' اور خیر کا امرکر آ ہے' فرشتوں اور
شیطانوں کے دونوں فکر بھیداس طرح بر سریکار رہے ہیں 'اور یہ سکھش اس وقت تک جائی رہتی ہے جب تک دل ان میں

احياء العلوم جلد سوم

سے کی ایک کا مطبع اور مفتوح نہیں ہو جا تا۔ اس صورت میں دل فاتح کا ممکن اور مستقرین جا تا ہے ' حریف کا گڈر اگر ہو تا ہی ہو تو جملہ آور کی حیثیت سے نہیں۔ افسوس! صد افسوس! آکو دلوں کو شیاطین نے اپنی ریشہ دوانیوں کے لیے معرکر رکھا ہے ' یہ مفتوح ' مملوک اور مفلوب شیطانی وسوسوں کی آمادگاہ ہے ہوئے ہیں ' انہوں نے دنیا کو آثرت پر ترجے دے رکھی ہے ' شیطانی لفکر کے قالب ہوئے کی وجہ شوات لاس کا اتباع ہے ' اللہ تعالی کی طرف ان کی والی صرف اس صورت میں ہوسکت ہو کہ شیطانی قوت اپنا ابعد ہٹائے ' اور نفسانی خواہشات سے دل خالی ہو ' اور اللہ کے ذکر سے آبادو معمور اس صورت میں ہوسکت ہو فرار افتیار کرنی پرتی ہے۔ جابر ابن موسوں کہ شیطانی والے اس کی مثال ابن موسوں کی شاہدی کی خواہا ہو اس کی مثال ابن عبدة العدی کئے ہیں کہ جی نے ملاء ابن نیاو سے اپنے ول جی جا کہ موات وہ چور لے ہی جا کی گئر سے ہو تو انہیں ناکام واپس جانا ہوگا۔ اس مثال کے ذراجہ ابن نیاو نے بتایا کہ ہوائے تفس سے خالی ول جی شیطان داخل نہیں ہو تا۔ چنانچہ یاری تعالی کا ارشاد ہو اس مثال کے ذراجہ ابن نیاو نے بتایا کہ ہوائے تفس سے خالی ول جی شیطان داخل نہیں ہو تا۔ چنانچہ یاری تعالی کا ارشاد ہو اس مثال کے ذراجہ ابن نیاو نے بہ تایا کہ ہوائے تفس سے خالی ول جی شیطان داخل نہیں ہو تا۔ چنانچہ یاری تعالی کا ارشاد ہو کو سے بین نیاو نے بیتا کی کا دراجہ ابن نیاو نے بیتا کیا کہ ہوائے تفس سے خالی ول جی شیطان داخل نہیں ہو تا۔ چنانچہ یاری تعالی کا ارشاد ہو

اِنَّ عِبَادِی کَیسَ لَکَ عَلَیهِم سُلُطَانٌ (پ۵۱ر۲ ایت ۴۵) میرے فاص بندوں پر جرا درا قابد نہ چلے گا۔ جو فض ہوائے نفس کا قبع ہے وہ بندہ فدا نہیں بلکہ بندہ ہوا ہے 'ایک جگہ ارشاد ہے:۔ اَفَرَ آیتَ عَن اَنْحَ لَمَ آلَهُ مُو اَنْتُ لَمَا لَهُ مُو اَنْتُ لَمَا لَهُ مُو اَنْتُ اللَّهُ مُو اَنْتُ ال سوکیا آپ نے اس فض کی حالت بھی دیکھی جس نے اپنا فدا اپنی فواہش نفسانی کو ہنا رکھا ہے۔ اس آیت میں صراحت کے ساتھ اٹلا دیا گیا ہے کہ ہوائے قس کے متبعین نے ہوائے ہوس کو اپنا معرود ہار کھا ہے۔

شیطان سے بیخے کا راستہ : حعرت عمروبن العاص نے سرکاروو عالم صلی الد طبیہ وسلم کی خدمت میں عرض کیا: یا رسول اللہ! شیطان میرے اور میری قمال کے ورمیان حاکل ہو جاتا ہے (لین جب میں طلوت کرتا ہوں تو مجھے دوسری چیزوں میں الجما دیتا ہے)۔ آپ نے ارشاد فرایا :۔

ذالك شيطان يقال له خنزب فاذا احسسته فتعوذ بالله منه واتفل عن يسارك ثلاثا (ملم-ابن الي العام)

وہ شیطان ہے اسے بخرب کما جاتا ہے ، جب تم اسے محسوس کرد تواس سے اللہ کی پناہ ما کو اور اپنی بائیں جانب تین مرجبہ تھوک دو۔

عموین العاص فرائے بیں کہ جب میں نے اس طریعے پر عمل کیا قود شکایت دور ہوگئے۔ ایک مدیث میں ہے:
ان للوضو عشیطانا یقال المالو لهان فاستفید نواب اللمعند (تدی۔ اب این کیٹ)
دخوکا ایک شیطان ہو آ ہے ہے وائمان کتے ہیں اس شیطان سے اللہ کی پناہ اگو۔

ان دایات سے معلوم ہواکہ شیطان سے میچ کا آیک ہی قریعہ ہے۔ اور وہ ہے اللہ تعالی کا ڈکر اس ذکر سے شیطان کی روح فا ہوتی ہے اور وہ تمام حربوں میں تاکام ہوجا تا ہے اولد تعالی کے ذکر سے شیطان کے دفع ہونے کی ایک متلی وجہ یہ سمجے میں آتی ہے کہ دل شیطانی وسوس سے اسی وقت خاتی ہوگا جب اس میں کوئی دو سری چڑوا طل ہوگ۔ کیوں کہ جب دل میں ایک بات آتی ہے تو پہلے سے موجود بات باتی نہیں رہتی چتا نچہ دل کو کمی دو سری بات کی طرف متوجہ کرنے سے شیطانی وسوسہ ختم ہوجائے گا' لیکن ہے ہمی ہوسکتا ہے کہ اس نئی بات میں ہمی وسوسہ پیرا ہوجائے۔ صرف ذکر اللی می ایک ایک بات ہے کہ اس کی موجودگی میں شیطان کو دم مارے کا یا را نہیں رہتا۔ یہ قاعدہ ہے کہ ہرچز کا علاج اس کی ضد سے کیا جاتا ہے شیطانی وسوس کی ضد استعادہ 'اور اپنی طاقت وقت ہر آءت کے ذرید اللہ تعالی کا ذکر ہے 'میساکہ ہم شیطان سے بھٹے کے لیے کتے ہیں: اَعُو دُبِ اللّٰمِ مِنَ الشّنيطَانِ الرّ حینہ وکا حُنول وَ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ الْعَظِیْمِ میں شیطان مردُد سے اللہ کی پناہ ما تکا ہوں گناہ ہے نہتے کی طاقت اور مبادت کی قوت مرف اللہ بر ترضیم بی کی طرف سے ہے۔

شیطان ہے آپنے دِفاع پر وٰی اوک قدرت رکھتے ہیں ہوشق ہیں 'اور جن پراللہ تعالیٰ کا ذکر قالب ہے 'شیطان انہیں ہمی اپن میّاری سے در کرنا واپتا ہے 'لیکن وہ ذکر الی کی قتب کی مدے اسے فکست دے دیتے ہیں'ارشاد رنائی ہے: اِنْ الّذِینِ اَتّفَوْ الِنَامِسَهُمُ طَائِفَ مِن الشّیطَانِ تَذَکّرُ وَا فَانِنَاهُمُ مُبْصِرُ وَنَ (پ٩ ر١٣) است ٢٠١٠)

ینیا ہو لوگ فدا ترس ہیں جب ان کو کوئی خطرہ شیطان کی طرف سے آجا باہے تو وہ یادیس لگ جاتے ہیں سولا کی ان کی آگھ کا جاتے ہیں سولا کی ان کی آگھ کمل جاتی ہے۔

مِنُ شَرِّ الْوَسُوَاسِ الْحَنَّاسِ كَ تَغْيرِ مِن مَهَا إِنْ فَرامَا بِهِ كَهُ شِطان ول يَرْجِهَا المواب جب ماحب ولى الله كانام ليتا به توه دبك جاتاب اور سكوكر بينه جاتاب اور جب فافل موتا به توبدستور كهيلا دبتاب الله ك ذكراور شيطان كه وسوت من اس قدر تعناوب جس قدر أجالے اور اندجرے میں ہے کیا دان اور رات میں ہے كہ ان میں سے ایک اجائے تو دو مرا اپنے وجودے محروم موجاتا ہے۔ آیت كريمه ميں اس تعناوى طرف اشاره ہے:

السَّنْحُودُ عُلَيهِمُ الشَّيْطَانُ فَأَنْسَاهُمْدِكُرَ اللَّهِ (١٨ر٣١٢٥)

ان رشیطان نے بورا سالا کرلیا ہے سواس نے ان کوفدا کی او مطادی ہے۔

حرت انس سركاردوعالم صلى الدعليه وسلم يد روايت كرت بي كمراب مقط المالة

انالشيطان واضع خرطومه على قلب ابن آدم فان هو ذكر الله تعالى قنس

وانسى الله تعالى التقم قلبه (ابن الي الديا الديك ابن عري)

شیطان این دُم بی ادم کے دل پر رکھے ہوئے ہے جب وہ اللہ تعالی کاذکر کرتا ہے تو مث جا تا ہے اور اللہ کو

بمول جا آہے واس کے دل کورکل لیتا ہے۔

ابن وضّاح سے روایت ہے کہ جب اوی چالیس پرس کا ہوجا آ ہے اور اسے گناہوں سے توبد واستغفار نہیں کر آ توشیطان اس کے چرے پر ہاتھ مجیر آ ہے اور کرتا ہے کہ بس اس حسین صورت کے قربان جاؤں جے قلاح نعیب نہیں ہوئی۔ جس طرح شہوتیں انسان کے گوشت اور خون بیں خلط طویس اس طرح شیطان ہی اس کی دگوں بی خون کے ساتھ ساتھ ووڑ نے بی مصوف ہے انسان کے گوشت اور خون بی خلط طویس اس طرح شیطان ہی اس کی دگوں بی خون کے ساتھ ساتھ ووڑ نے بی مصوف ہے اور ول کو چاروں طرف سے محمرے ہوئے ہے ، چنانچے سرکاردو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

انالشیطان یچری من بنی آدم مجری الدم فضیقوام جاریمبال جوع شیطان انان کے جم می فون کی اتھ کردش کرتا ہے' ایکے پرنے کی جموں کو بھوک ہے تھ کود۔

بھوک کے ذریعہ راستے مسدور کرنے کی ہوایت اس لیے دی گئی کہ بھوک سے شہوت فتم ہوتی ہے اور شیطان شہوات کے ساتھ ہی جسموں میں داخل ہوکر خون رواں کے ساتھ کردش کرنے لگتا ہے 'خاص طور پر دل کے چاروں طرف مجمول کہ شہوات کا مرکز دل ہی ہو تا ہے۔اس کا چاروں طرف سے حملہ کرنے کا فیوت اس آیت سے ملتا ہے جس میں باری تھائی نے اس کی زبانی مکایت

۵

احياء العلوم جلدسوم

ک ہے شیطان کتا ہے:

لاَ قُعُلَنْ لَهُمُ صِرَاطَكَ الْمُسْتَقِيمَ ثُمَّلًا تِينَهُمُ مِنْ بَيْنِ أَيْلِيهِمُ وَمِنْ خَلْفِهِمُ وَعَ عَنُ أَيُعَانِهِمُ وَعَنُ شَمَائِلِهِمُ (ب٨رة أيعه)

میں تئم کھا تا ہوں کہ میں ان کے لیے آپ کی سیدھی راہ پر بیٹیوں کا پھران پر حملہ کروں گا ان کے آگے ہے بھی اور ان کے پیچے ہے بھی اور ان کی داہنی جانب ہے بھی اور ان کی بائیں جانب ہے بھی۔ ساتھ اور ان کے پیچے ہے اور ان کی داہنی جانب ہے اور ان کی بائیں جانب ہے بھی۔

مدیث سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے۔ سرکارددعالم صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد قرایا:

ان الشيطان قعد لابن آدم بطرق فقعد له بطريق الاسلام فقاله اتسلم؟ وتتركدينكودين آباءك فعصاه واسلم ثم قعدله بطريق الهجرة فقال اتها جر؟ اتدع ارضك وسماءك؟ فعصاه وهاجر ثم قعدله بطريق الجهاد فقال اتجاهد وهو تلف النفس والمال فتقاتل فتقتل فتنكح نساءك ويقسم مالك فعصاه وجاهد وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم فمن فعل ذالك فمات كان حقاعلى الله ان يدخله الجنة (نال اله عليه والم)

شیطان آدی کی کی راہوں پر بیٹا اسلام کے واسے میں بیٹا اور (گذرنے والے سے) پوچنے لگا کہ گیا تو مسلمان ہوجائے گا اور ایٹے اور ایٹے آباء واجداد کا دین چھوڑ دے گا؟اس مخص نے شیطان کی بات نمیں مانی اور مسلمان ہوگیا ، کھروہ اس کے ہجرت کے راسے میں جابیٹیا اور اسے روک کر پوچنے لگا کہ کیا تو ہجرت کر رہا ہے ، کیا تو اپنی زمین اور اپنا آسان خریاد کہ رہا ہے ، مماجر نے شیطان کی بات پر کان نمیں دھرے اور ہجرت کی کھروہ اس کے جماد کی راہ میں بیٹے کیا اور کھنے لگا کہ کیا تو جماد کرے گا ، جماد میں جان اور مال دونوں ہی کا ضیاح ہے ، تو جنگ کرے گا قبل کروا جائے گا ، جرے بعد لوگ جبری بیوبوں سے نکاح کریں گے اور جرا بال تعلیم کیا جائے گا ، گر جائے ہیں کا میں میں میں میں میں میں میں اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جس مخص نے ایس کا کہنا نمیں مانا اور جماد کیا 'اس کے بعد آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جس مخص نے ایسا کیا اور مرکبا اللہ تعالی اسے جنت میں ضرور دا مل کریں گے۔

آخضرت ملی اللہ علیہ و سلم کے اس ارشاد کے بموجب وسوے ہی خواطر ہیں ہوشیطان کے بمکانے سے آدی کے دل میں گذرتے ہیں کہ جماد میں ماراکیا تو میری ہویاں دو سروں کے لکا جیس اجا کیں گی میرا مال تقسیم ہوجائے گایا جرت کوں گاتو بھے سے میرا یا را وطن چھوٹ جائے گایا اسلام لاؤں گاتو آپنے وین اور آباء واجد او کے دین کوچھوڑ تا پڑے گا۔ وفیرہ وفیرہ بید خواطر سب کو معلوم ہیں 'وسوے سے بھی ہر محض واقت ہے 'اور یہ بات بھی علم میں آبک ہے کہ ان خواطر اور وساوس کا سبب شیطان ہے جمال تک ان خواطر اور وساوس کا سبب شیطان ہے جمال تک ان خواطر اور وساوس کا تعلق ہے کہ فی این سے خالی قبیل ہو شکا جیسا کہ مدیث میں ہم مامن احدالا وله شیطان (ہر محض کے لیے ایک شیطان ہے اگر کوئی فرق ہے تو سرف اس قدر کہ بعض لوگ شیطان کی خالف کرتے ہیں 'اور بعض لوگ اس کا تاراع کرتے ہیں۔

شیطان کیا ہے؟ : یماں پچھ لوگ شیطان کی اہیت کا سوال اُٹھا کے ہیں کہ آیا وہ جم لطیف رکھتا ہے یا اس کا کوئی جم ہی منیں ہے نیزاگر وہ جم ہے دو ڑا ہے؟ شیطان کی اہیت منیں ہے نیزاگر وہ جم ہے تو انسان کے جم میں رسی طرح کے سوالات اٹھانے والے قص کی مثال ایس ہے جیسے کمی قص کے بدن اور کیفیت کا تعلق علم معالمہ سے تمیں ہے اس طرح کے سوالات اٹھانے والے قص کی مثال ایس ہے جیسے کمی قص کے بدن میں سانپ مکس جائے تو وہ اسے قالے کی قطر کی بھائے اس کی قتل 'رمگ 'لبائی اور چو ڑائی کے قصے لے کر بیٹے جائے 'یہ جمالت میں سانپ مکس جائے تو وہ اسے قالے کی قطر کی بھائے اس کی طرح واضح ہے تھیں اس کے خلاف معموف جماد ہونا چاہے وہ

احياء العلوم بجلاسوم

تمهارے جسموں میں ولوں میں رکوں میں مجمعیا بیٹا ہے جہیں اسے فالنے کی تکر کرنی جاہیے اللہ تعالی نے اپنی کتاب میں شیطان کی عداوت کا ذکر متعقد دار کیا ہے۔ فرمایا:

كَازِرَ شَقِرْدِارِلِيا عِدِهِ مِانِدِ إِنَّ الشَّيطَانَ لُكُمُ عَلَوٌ فَاتَخِلُوهُ عَلُوّاً إِنَّمَا يَلُعُوُ حِزْبَهُ لِيَكُونُوا مِنَ اَصُحَابِ السَّعِير (١٣٦٢٣ أيت ٢)

بِ فَكَ يَهُ شَيْطَان تَمَارا دَمْن بُ سُومَ اس كُو(اپنا) دَمْن كَصَة ربو وه و الي كروه كو محض اس ليه (باطل كي طرف) بلا آب آكد وه لو يوز فيول من من مع وجائي . (باطل كي طرف) بلا آب آكد وه لوگ و و فيول من من مع وجائي . الم أعهد اليكم يأبني آدم أن لا تعبد و الشيط أن انه لكم علو مبين (پ٣٦١٣ آيت ١٠)

اے اولاد آدم اکیا میں نے تم کو تاکید نہیں کردی مقی کہ تم شیطان کی مباوت ند کرتا وہ تمارا صریح وعمن

انسان کو چاہے کو وہ اپنے آپ کو اس دخمن سے بچائے 'یدنہ ہو یھے کہ وہ وحمن کمال کا رہنے والا ہے؟ اس کا نسب کیا ہے؟ اس کا رنگ کیما ہے؟ ہوجمنای ہے توبہ ہو یہے کہ دحمن کس طرح حملہ کر تاہے 'اس کے ہاس کون کون سے ہتھیار ہیں 'اوروہ اپنے دعمن کو زیر کرنے کے لیے کن تداہیر پر عمل کر تا ہے؟ یہ پہلے ہتا یا جا چاہے کہ دحمن کے ہتھیار نفس کی خواہشات ہیں 'وہ ان ہی خواہشات کے زور پر جم کی مملکت میں اندر تک چلا جا تا ہے 'اور صاوس کی تدہیر ہی بیان والوں کو فلست وے دیتا ہے ' شیطان کے حملوں سے نیچنے کی تدہیر ہی بیان کردی گئی ہے اور اس ہتھیار کا ذکر ہی کردیا گیا ہے جے و کھ کرشیطان کی ہت جواب شیطان کی حمد وقت ہوا تا ہے 'موام تو پھر موام ہیں 'ہم علاء کو ہمی اس سے زیادہ جانے کی اجازت نہیں دیں گے شیطان کی ذات و صفات کی معرفت اور ملا حکہ کی حقیقت کا علم عارفین کا کام ہے 'یہ لوگ علم ما شفہ میں منتقرق رہنے ہیں۔

خواطری قسمیں: خواطری تین قسمیں ہیں۔ اول وہ جو بیٹی طور پر خیرے واقی ہوں ان خواطر کو کسی ترقد کے بغیرالهام کما جا مسکتا ہے وہ وہ جو بیٹی طور پر خرک وحوت دیے ہیں ان خواطر کو شیطانی وسر سے خیم سی شہری ضروت جس ہے 'سوم وہ جو جا الهام اور وسوسہ کے درمیان ہوں لیٹی ان کے حصلی قطیت کے ساتھ بید نہ کما جا سکتا ہو کہ یہ فرشت کی طرف ہے ہیں یا شیطان کی طرف ہے ہیں اس کی ایک صورت یہ بھی ہے کہ وہ خرکو خیرینا کر بیش کرتا ہے 'اس میں اخرا کر کا بوا مشکل ہے اکثر لوگ اس فریب کا شکار ہو کر ہاک ہوجاتے ہیں 'مثا وہ عالم کو قصیت کے بیرائے میں کرتا ہے 'اس میں اخرا کر کا بوا مشکل ہے اکثر لوگ اس فریب کا شکار ہو کر ہاک ہوجاتے ہیں 'مثا وہ عالم کو قصیت کے بیرائے میں کرتا ہے کہ وہ کو لوگ کو دیکمو ' مشکل ہے اکثر لوگ اس فریب کا شکار ہو کر ہاک ہوجاتے ہیں 'مثا وہ عالم کو قصیت کے بیرائے میں کرتا ہے کہ دولوں کو دیکمو ' جمالت اخسی موت کی طرف و تکلیل دی سے اپنی جی تھیں اللہ کے ان بیروں پر رحم نہیں آتا کہ انہیں اپنی لیتی نصائح ترب ہے کہ خوا کی انہیں اپنی لیتی نصائح ہے ' تہماری زیان میں کشش ہے ' وہ اور کہ میں آتا کہ انہیں اپنی لیت فسائح ہیں اللہ موجائے ' اور عالم کی دو تو بھی ہیں آتا کہ انہیں اپنی لیتی نصائح ہے ' تہماری زیان میں کشش ہے ' اس اللہ موجوائے ' تہمارے الفاظ میں الھان کی دوشی ہے ' تم یوں اللہ تعالی کی ان نوشوں کی دو تو بھی ہی تو تو بھی ہیں آتا کہ ان نوشوں کی دو تو بھی کر دولوں پر افر انہا خوا کہ کہ تم سزا کے طور پر کی جو میں آبا کا ان خورہ وہ علا گور کی جو نوان میں قدر ان کر انہیں ہوتی جب سے کہ والا خوش کو خوش لباس' اور دخوش گور نہ ہو ' مقرر تھی اور اس خور بر اپنی خور دورا کے ارائی تھی میں تو تو ب اب شیطان اس یہ فرج بر سے کہ کوئی بات اس وقت تک انجھی طرح دولوں پر افر آئی اور آئیں وہ تی جب سے کہ والا خوش وہ معرف کر گور کر ہو ۔ اب میں مقام تک کے آتا ہے جمال سے وضع خوش لباس' اور دخوش گور نہ ہو ' مقرر تھی اور اس خور میں کر دور دورا کے خور میں گور کر کر گور کر

احياء العلوم بجلدسوم

ریا " تکبر خدبندی ماه و منصب کی طلب پیدا موتی ہے اور اپنے علاوہ ہر آدی حقیر نظر آتا ہے ، فور سیجے اس شیطان نے خبر کے ردے میں شرکے کتنے سامان پرا کے بطا ہریہ تمام ہاتیں عالم کی خرخوای پر مشمل تھیں الین دربدہ دہ اسے ہلاکت کی طرف تحسیث رہا تھا' واحظ پیارہ اپنے تفلوں کے محمرلتا یا پھر تا ہے' اور میہ سوچتا ہے کہ میرا مقصد نیک ہے مالا تکہ دل جاہ اور مقبولیت کے لیے معروف جد ہے ، وہ سمجتا ہے کہ اس کی کوششیں ہار آور ہوں گی اور اسے آخرت میں کوئی بلند مرجبہ نعیب ہوگا عالا تک وه أن لوكول من ب ب جن ك متعلق مركارودو عالم صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا:

انالله ليويدهذا الدين بقوم لاخلاق لهمان الله ليويدهذا الدين بالرجل

الله تعالى اس دين كى ايسے لوكول سے مائيد كرائے كا جن كادين من كح حصدند موكا اور الله تعالى اس دين ی فاجر مخص سے مائید کرائے گا۔

روایات میں ہے کہ البیس ملحون حعرت میسی علیہ السلام سے سامنے کی مخص کی صورت بنا کر آیا اور ان سے کئے لگا کہ لا الہ الا الله كو معرت عيلي في جواب دياكه أكرج يه كلمة حل بالكن من جرك كيف عد نيس كون كا الب ك الكاري وجد يى منى كداس كا خرجى تليسات سے خالى نبيل مو تا اور شيطان كى تليسات خراتى زياده بيل كدان كااماطه بهي نبيل كيا جاسكا ان تليسات كے سبب وہ تمام علاء عباد 'زباد افغراء اور افغياء بلاك موجاتے ہيں جو كھلا خريمي حالت ميں پند قبيل كرتے اور ندوه منابول کے اِر تکاب پر راضی ہوتے ہیں ہم شیطان کی فریب کارون کے بچہ نمونے چو تھی جلدی کتاب الفور میں پیش کریں ہے، اور آگر ہمیں ذیائے نے مسلت دی اور عمر نے وفای قوہم خاص طور برای موضوع بر " تلیس ابلیس " کے عوان سے ایک کتاب تصنیف کرنے کا ادادہ بھی رکھتے ہیں ' ہر جگہ ' ہر ملک اور ہر قوم میں ہر محض اس کی تلیس کا شکار ہے ' خاص طور پر مقائد اور فقہی ندامب کے سلطے میں اس یے تلیس کی اجما کردی اب خراور نیکی صرف رسی چزین کررہ می انسان کے لیے ضوری ہے کہ اپنے مرخیال اور مرارادے پر وقف کرے اس کے اجھے بہے پہلوؤں کا جائزہ لے۔ اور یہ دیکھے کہ وہ ارادہ یا خیال شیطانی واجمد ہے یا مکوئی المام اس سلسلے میں نیادہ سے نیادہ بالل کرے اور فورو کاری تمام ر صلاحیت استعمال کرے می کدید ہات ملم کی کوت ہمیرت کی مرائی اور تقویٰ کے بغیر معلوم نہیں ہوتی جیسا کی ارشاد ماری ہے:

إِذَامْسُهُمُ طَائِفَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَذَكُرُوا فَإِذَاهُمُمُ بُصِرُ وُنَ (١٠١٦ عـ٢٠١) جب ان کو کوئی خطرو شیطان کی طرف سے آجا تا ہے تو وہ یادیس لگ جاتے ہیں سویکا یک ان کی ان کسی کمل

المن والات من المن داول كو شولت من اور باطن كانور انس جبل ك الدميون سه نكال وعام المحتف وبعيرت ك مدد ے تمام عقدے کل جاتے ہیں تقویٰ ے مروم مض اپن نفسانی خواہشات کے دواؤیں شیطانی فریب کو سنجر " سمور رقبول رایاتا ب اور فیر شوری طور پر جای کے رائے پر جل بر تاہے اس طرح کے لوگوں کے متعلق قرآن پاک میں ارشاد فرمایا کما ہے: وبكالهُمُونَ اللَّهِمَالُمُ يَكُونُوا يَحْتَسِبُونَ (ب ٢١٢٨ الت ٢٠) اور فداك طرف ان كوده معالمه بين اوے اجم كان كال كاكان مىن قا۔

ين جن اعمال كوده حسّات (نيكياس) محصة تصوه سيات (برائيان) مول كي-

شیطانی فریب کاعلم حاصل کرنا فرض عین ہے: علم معالمہ یں سب سے اہم اور غامع بات یہ ہے کہ نفس کے فریوں

۵۹

احياء العلوم جلدسوم

اورشیطان کی مکاریوں کی اطلاع رکھ اور یہ بر مخص پر فرض ہے الین لوگ اس فرض کی اوا لیکی سے عافل میں اور ایسے علوم کی تخصیل میں معروف ہیں جن سے وسوسوں کو تحریک کے اور شیطان کو اپنا تسلط باتی رکھنے کا موقع فراہم ہو 'وہ ان طوم میں لگ کر شیطان کی عداوت اور اس سے بیخے کا طریقہ بحول جا کیں۔ وسوسول کی کارت سے نجات کی مرف می صورت ہے کہ خوا طرکے دردانے بعر کردے جائیں ، خواطرے دردانے طاہریں حواس فسہ اور باطن میں شہوات اور دنیاوی علائق ہیں تھ و اریک مریس کوشہ نشینی افتیار کرنے سے حواب فسہ کی گذر کابیں مسدود ہوتی ہیں اور اہل و مال سے دوری شوت اور دنیا کی مجت کم كرتى ہے۔اس صورت ميں مرف تيات كے دروازے حملے رہيں مے ان درواندل يرذكرالى كاپرومقرر كيا جاسكا ہے ابعض اوقات دہ پہرو داری آکھ بچاکرول کے ایرر داخل ہونے میں کامیاب ہوجا تاہے اور اگر ایا ہو تواس سچر " کے خلاف سخت ماہدے کی ضورت ہے اور یہ مجاہدہ معی ختم نہیں ہو تا کاکہ زندگی کے اخری سائس تک جاری رہتا ہے اس لیے کہ زندہ مخص مجى شيطان سے في كرنس روسكا و مراحد ناك مي رہتا ہے اور موقع پاتے ى ملد كرديتا ہے اس دعمن كے خلاف مروقت چوکا رہے کی ضورت ہے بعض او قات انسان اپنے وعمن کو زیر کرلیتا ہے اور مجاہدے سے اس کے شرکا قلع فنع کردتا ہے الین یہ فکست وائی نیں ہوتی و تق ہوتی ہے موقع طع می دہ محر ملد کردیتا ہے ،جب کک جم میں خون روال روال ہے شیطان کے ظاف جماد کا جاری رہنا ضوری ہے قلب کے دوشریناہ" کے وروازے زندگی بحرشیطان کے لیے کیلے رہتے ہیں جمعی بند نہیں ہوتے اور پہ شموت ، فضب ،حد ، طمع اور حرص وفیرہ قلب کے دروازے ہیں منتریب ان کامیان آئے گا۔جب دوشر "کادروازہ کلا ہوا ہو' اور دعمن چوکنا ہو تو اس کا دفاع صرف مجاہدے اور محرانی ہی کے ذریعہ مکن ہے' ایک عض لے حضرت حسن بھری ے دریافت کیا کہ اے ابوسعید اشیطان سو آجی ہے؟ فرایا: اگر وہ سوجایا کرے توجمیں آرام کے چند کے میسرنہ آجائیں بسرحال بعده مؤمن شیطان سے فی کر قونسیں گذر سکتا البت اسے فلست دے کر اس کی قت کردر کرے اپنا دفاع ضرور کرسکتا ہے۔ رسول اكرم صلى الشعليدوسلم فراتي بن

انالمومن ينضى شيطانه كماينضى احدكم بعيره فى سفر والم-الامرية) بنه مؤمن شيطان كواتالا فروركويا بعنام الخ اوث كوسنرس (وجد لادلادكر) لافركوية مو-

حضرت حبراللہ ابن مسود قرماتے ہیں کہ مؤمن کا شیطان کمزور ہو تا ہے قیس بن التجاج کتے ہیں کہ جھ سے میرے شیطان کے
کہا کہ جب میں تمہارے اندرواطل ہوا تھا تو اونٹ کی طرح تھا 'اور اب چڑا جیسا ہوں۔ میں نے اس سے اس کی وجہ ہو چھی اس
نے کہا تم ذکر اللہ کی آنج سے میرا جم بچھلاتے رہتے ہو۔ بسرطال اہل تقویٰ کے لیے شیطانی وردا زے بھرکرتا 'اور ان کی گرائی کرتا '
لین ان ظاہری وردا زوں پر پابندی لگاتا اور ان واضح طریقوں کا ستہ پاب کرتا ہو معاصی کی طرف دامی ہوں مشکل نہیں ہے 'البت شیطان کے خاص طریقوں سے وہ بھی دھوکا کھا جاتے ہیں 'اور ان سے اپنی خاص یا دفاع نہیں کہاتے جیسا کہ ہم نے ملاء اور اعلیٰ معان کے متعلق بیان کیا کہ شیطان انہیں خیرے وردا ذے سے بہلا پھسلا کر شرکی طرف لے آتا ہے۔

العلیٰ کے متعلق بیان کیا کہ شیطان انہیں خیرے وردا ذے سے بہلا پھسلا کر شرکی طرف لے آتا ہے۔

معیبت یہ ہے کہ قلب کی طرف کھلے والے شیطانی درواندی ہیں جب کہ طائمہ کا درواندا کی بی ہے کہ الکوئی ہے ہو گئے ملوئی
دروازہ بے شار شیطانی دروازوں میں مشتبہ ہوجاتا ہے ان دروازوں کے سلطے میں آدی کی مثال اس مسافر کی ہی ہوئی ہے جو
اند میری دات میں کسی جگل کا سنرافتیار کرے اور کسی جگہ پہنچ کر فھرجائے جمال سے بے شار دروار گذار داستے لگلتے ہیں اور وہ
جران پریٹان کمڑا رہ جاتا ہے کہ کس راستے سے آجے بیدھے جو اسے منول تک پہنچ کے ان ہوئی سے شار اور فیرواضح داستوں میں سے
مجھ راستے کا انتخاب وو طرح کیا جاسکتا ہے ایک منتس و بھیرت سے اور دو سرا سورج کی دوشن سے در یہ بحث موضوع میں مثلی
قلب بھیرت و منت اور کتاب و سنت کے علم کی کارت دوشن سورج کے قائم مقام ہے جس طرح سورج کی دوشن سے منول کی
طرف جانے والا راستہ لمتا ہے اس طرح کتاب و سنت کے علم کی دوشن منول کی طرف رہنمائی کرتی ہے ورند شیطان کے داستے ہے

احياء العلوم جلدسوم

شار ہیں' اور ان سے فاکر لکلنا دشوار ہے حضرت حبداللہ این مسور روایت کرتے ہیں کہ انخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک مرجد ہارے سامنے ایک عظمین اور فرایا هذا سبیل اللّه دید الله کارات ب) اس کے بعد آپ نے اس عظرے وائیں اور بائن جانب متعدد خطوط سينج اور فرمايا يرسب محى راسة بين مران من سے مرراسة پر ايک شيطان موجود ہے جو لوگوں كو اس پر

بلنے کی دعوت رہا ہے۔ اس کے بعد آپ نے یہ آیت طاوت فرائی۔ وان هذا صراطی مستقیماً فاتیعو مولاً نتیعو السبل (پ۸۱۷ آیت ۱۵۳) اور یہ کہ یہ دین میرا راستہ جو کہ مشتم ہے سواس را ویر چلوا وروو مری را بول پر مت چلو۔ آپ نے ان مخلف خطوط کو شبل فرایا جو خطے مشتم کے اردگر و کمنے کے تھے اس مدے ہے شیطانی راستوں کی کوت کا طم ہو آ ہے ان ی میں سے ایک راست وہ ہے جس پر چلنے کی دعوت دے کروہ علاء مسلماء کفسانی شوات پر قابویا فند اور کتابوں کی ذندگی سے دور او کوں کے فریب دیتا ہے اب ہم اس کے ایک اور راستے کا تذکر کرتے ہیں جس پر آدی خواہ مواہ چانے لگتا ہے اپ واقعہ مدیث شریف میں موجود ہے ، انخضرت ملی الله علیہ وسلم نے بی اسرائیل کے ایک راہب کا ذکر فرمایا کہ اس کے شمرین شیطان نے کمی اور کا کا دیایا اور اول کے مروالول کے دل میں سے بات وال دی کہ اس کاعلاج قلال رامب کے پاس ہے وہ لوگ الري كولے كر رامب كے پاس بنے اس لے الك الكاركيا ، كروہ ند مانے والب كوملاج كے ليے مجور مونا يرا۔ اب شيطان لے رامب کے دل میں زناکا وسوسہ ڈالنا اور اے اس نازیا حرکت پر اکسانا شروع کیا یمال تک کہ وہ زنا کر بیٹا اور عالمہ ہوگئ شیطان نے راہب کورسوائی کے خوف سے ڈرایا اور اس کے دل میں بیات ڈالی کہ اگر اڑی کو قل کروا جائے توب راز چمپ سکتا ہ اور اس کے مروالوں کو موت کا یقین ولا کر آسانی سے مطمئن کیا جاسکتا ہے اس نے ایما بی کیا شیطان نے اپنی کاروائی جاری ر تمی ائری کے محروالوں کے ول میں یہ بات والی کہ رامب نے تہاری ائری کو حالمہ کرنے کے بعد رسوائی کے خوف سے قل کردیا 'وہ لوگ راہب کے پاس آئے 'اور اس سے لڑی کے متعلق پوچھا' راہب نے وی جواب دیا جوشیطان نے اس کے دل میں اِلقاء کیا تھا كدائرى بارسى مركى الين كروالول نے يقين ميں كيا إور راب كو تصاص كے ليے كر فاركرنا جابا۔ اس شيطان نے رامب كو بتلایا کہ یہ تمام "کارناے" میرے تے میں نے ی اول کا گلا کموعاتھا میں نے ی اول کی ال باپ کو تیرے پاس آتے پر آمادہ کیا تھا ، میں نے بی تخیر اس کے ساتھ زنا پر اور پھراسے قل کوسیے پر اکسایا تھا آب میں بی تخیر ان سے نجات ولا سکتا ہوں اگر تو نجات جابتا ہے تو میری اطاعت کر واجب نے کماکس طرح؟ شیطان نے کما کہ مجھے دو سجدے کر واجب بد بخت نے شیطان کو سجدے كے اوروہ يدكتا موا چل دياكر ميں تيرے ليے بكو دسي كرسكا ميں تھے كيا جانوں؟ اى طرح كے لوگوں كے متعلق بارى تعالى نے

كَمَثَلِ الشَّيْطَانِ إِذُ قَالَ لِلْانْسَانِ اكْفُرُ فَلَمَّا كَفَرٌ قَالَ إِنِي بَرِي مِّ مِنْكَ (ب١٢٨م آيع١١)

شیطان کی مثال ہے کہ (اوّل ق) انسان سے کتا ہے کہ و کافر موجا پھرجب وہ کافر موجا آ ہے واس وقت ماف كدرتاب كديرا تحديث واسط فيسب

خور کیجے 'شیطان نے اپنے چلوں سے راہب کو ان کیرو گناموں کے ارتکاب پر مجبور کردیا محض اس کا تھم مان کر ' مالا تک اگروہ علاج کے شیطانی وسوسے پر قمل ند کر آ اوند زنا میے قبل بد کا مر تحب مو یا اور ند قل کی ضرورت پیش آئی۔ بظا برعلاج کی تدریرت ا میں متی کوئی مخص بھی یہ نصور نہیں کرسکا تھا کہ اس میں شرور سکتا ہے 'بسرمال شیطان کی حکمت عملی ہی ہے کہ وہ شرکے

احياء العلوم جلدسوم لیے خیری راہ الاش کرتا ہے اور شرکے راستے پر وال کرایک شرسے وو مرے شرکی طرف کمینیتا رہتا ہے مجات کی تمام راہیں مسدود موجاتی ہیں اور آدی نہ چاہے کے باوجوداس راستے یو قدم بیسائے پی مجدور موجاتا ہے ، انخضرت ملی الله عليه وسلم كے اس ارشاد كامطلب مي ب

من حام حول الحمى يوشكان يقع فيه (بخاري وملم نمان بن بير) و من إكاه ك الدكرة عرب كاكيا عبسية كداس على جلامات ہم ابتدائی امورے ضائع جانے اللہ تعالی کی بناو جانچ ہیں۔

# دِل میں داخل ہونے کے شیطانی راستے

قلب كى مثال ايك قلع كى سب اور شيطان إي دعمن كى طرح ب جو قلع مين داخل مونا جا بتا ب ماكد اس ير بعند كرسك اور اے اپنی ملیت بنا سکے وقت سے قلعہ کی حاصت کی مرف ایک صورت میں ہے کہ ان دروا ال اور گذر گاہوں کی حاطت کی جائے جن سے قلعہ میں واعلہ ممکن ہے ، جو مخص وروازوں بی سے واقف نمیں وہ ان کی حاظت کیا کرسکے گا؟ اور وعمن کو اندر ا ہے سے دک سے گا؟اس سے معلوم ہوا کہ قلب کو شیطانی وسوس سے بچانا واجب ہے کیکہ ہرعاقل بالغ مخص پر فرض عین ہے اور وہ چزیمی واجب ہے جو فرض میں تک چنچے کا ذریعہ ہو میں تک شیطان کواس کے داغلے کے راستوں سے واقف ہوئے بغیرول سے دور نمیں رکھا جاسکا اس لیے ان راستوں کی معرفت بھی ضروری ہے اوروہ راستے حتی دروازے یا گذر گا ہیں نمیں ہیں بلکہ بندے کے اوصاف ہیں ان ہی اوصاف کو اپنے واطلے کا وسیلہ بنا آہے کی اوصاف بہت زیادہ ہیں ہم صرف چند ابواب کی طرف اشاره كريس مع جن پرشيطاني افتكرول كي كفرت دوي ها

غضّب اور شہوت : تلب كود يوے دروازے بي خنب اور شہوت خصدے عمل زاكل موجاتى ہے اور جب عمل كا الكر كزورية اب توشيطان كالكر حمله كرويتا ب اورجب انسان ففب كافكار مو آب توشيطان اس اس طرح كميلاب بس طرح بيد كيد سے كميا ہے۔ روايت ہے كہ اليس حضرت موى طيد السلام سے ملا اور كنے لگا: اب موى! الله تعالى نے آپ كو منعب رسالت سے سرفراز کیا ہے اور آپ کوائیے آپ سے ہم گلام ہونے کا شرف مطاکیا ہے میں جی اللہ کی علوق ہوں جھ سے ا کی گناہ مرزد ہو گیا ہے میں توبہ کرنا جاہتا ہوں اور تعالی سے میری سفارش کردیجے کہ وہ میری توبہ تول کرلیں۔ موئی علیہ السلام نے سفارش کا دعدہ کیا معفرت موی علیہ السلام طور پر تشریف لے صحے اور باری تعالی سے مفتلو کی محفظو کے بعد والس بنج اً ز نے لکے تو اللہ تعالی نے فرمایا اے موئ! امانت اوا کرو۔ حضرت موئی نے عرض کیا: اے الله! تیرا بندہ الجیس اینے گناہ پر نادم ہے'اور توبہ کررہا ہے' آپ اس کی توبہ تول فرمالیں۔وی آئی کہ اے موئی المہاری درخواست قول کرلی عی ہے' الجیس سے کو کہ وہ اظہار ندامت کے لیے صفرت آدم علیہ السلام کی قبر کو سجدہ کرے مصفرت موی نے ابلیس کو اللہ تعالی کا تھم پہنچا دیا ابلیس ضے سے بحرک اُٹھا اور کیرے کئے لگا کہ میں لے ذعرہ آدم کو سجدہ نہیں کیا تھا اب مُردہ آدم کو کیا سجدہ کول گا؟ تاہم آپ نے میری سفارش کی اس کا شکرید ای کو جو پر حق ہے میں اس حق کی ادا لیگ کے لیے آپ کوید بات بنا آیا ہوں کہ جھے تین موقعوں ر یادر کھے میں نقصان ند پنچاسکوں کا ایک فعید کے وقت اس لیے کہ میری مدح آپ کے دل میں اور میری آ کو آپ کی آگھ میں ہے اس جم کی رگ رک میں خون کی طرح کردش کر آ ہوں اس لیے خصہ کے وقت میراد حیان ضرور کرلیا کیجئے انسان جب فقتر كرا ہے قويس اس كى ناك ميں چوك دينا مول كراسے فرنس رہتى كدوه كياكردماہے ورمرے جنگ كے موقع بركوكلہ جب آدی محاذ جنگ پروشن کے مقابلے میں صف آراء ہونا چاہتا ہے تو میں اسے اس کے محریار 'اور بیوی بجول کی یا دولا دیتا مول '

# www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم جلد ر

ناكہ وہ جنگ كانسور دل سے نكال دے اور ميدان چمو ژكر بھاگ لكے 'تيرے نامحرم مورت سے ملنے كے وقت 'كى نامحرم مورت كے پاس خلوت ميں ہر گزند بيٹنے 'ميں تنما مرد اور مورت كے درميان دلوں كا پيغامبرين جا آ ہوں' اور ايک كے وسوسے دو مرے ك دل ميں ڈالنا رہتا ہوں' اور اس وقت تك بيہ حركت كرنا رہتا ہوں جب تك وہ ددنوں فتنے ميں جنلا نہيں ہوجائے۔

حبت کالشی یعمی و یصم (ابوداود ابوالدودام) کی جزے تیری مبت (مجے) اندها اور برا کردی ہے۔

نور بعیرت ی سے انسان شیطانی داخل سے واقف ہوسکتانے 'جب حرص کی تاریخی بھیرت کے نور پر قالب آجاتی ہے تو پھر
کوئی راہ جس سوجھتی 'شیطان اس موقعہ سے پورا پورا فائدہ اٹھا تا ہے اور ہراس چیز کی خواہش اور حرص اس کے ول میں ڈال دیتا
ہے جو اس کے لیے مُغزاور مُملک ہو' رواہت ہے کہ جب سیاب آیا' اور حضرت نوح آئی قوم کے اہل ایمان اور ہر ہر جو وث کے ماتھ کشی میں سوار ہوئے تو انہوں نے ایک اجبی پورھے کو بھی کھتی میں بیٹھا ہوا دیکھا' آپ نے اس سے پوچھا تو کون ہے؟ اس ماتھ کشی میں سوار ہوئے تو انہوں کے دیا جو ان کے بدن آپ کے ساتھ رہیں گے اور ول میرے ساتھ ہوں کے 'صفرت نوح کا ماکہ میں آپ کے ماتھ رہیں گے اور ول میرے ساتھ ہوں کے 'صفرت نوح کا بیا ہوں' ان کے بدن آپ کے ساتھ رہیں گے اور ول میرے ساتھ ہوں کے 'صفرت میں ان کے ماتھ رہیں ہے' اس نے کہا تی ہوں گوں کہ ہوں کو کہا کہ میں ہوگی تا ہوں ' ان میں ہو تھی ہوں کو کہیں دیں گاؤں گا کہ اے نور جا ان تین ہاتھیں ہوں کی تھیں ہوں کہا کہ میں ہوگی کہا ہوں کہا گائی ہوں ہوں ہوگی ہوں کہ کہیں ہوگی کہیں ہوگی کہا کہ میں ہوگی ہوں کہا کہ ہوں کہی خطافہ میں کریں گی ہو حد ہیں ہوگی اور وگوں کو ہلاک کرنے میں بھی خطافہ میں کریں گی ہو حد ہی ہو ہو اس کے کہا دور جس بھی خطافہ میں کریں گی ہو جس کے دور ہوت کو گا اور جھے میں موقع شیطان کا لقب ویا گیا' اور جس بھی خطافہ تمام جنت کی گا اور جھے میں موقع شیطان کا لقب ویا گیا' اور جس بھی کہ صفرت آوم ملید السلام کے لیے ایک در خت کے علاوہ تمام جنت مباح ہوئی میں میں کے ان کے ول میں اس در خت کی حرص پیدا گی' اور انہیں جنت سے نگاوایا۔

احياء الطوم جلدسوم

مجی خیری بات نمیں بتلای کا کھیں کہ آوادہ کھانے میں چہ فرایاں ہیں ایک یہ کہ ول میں اللہ کا خوف باقی نمیں رہتا 'ود سری یہ کہ طاق پر وہم نمیں آتا ہوں کہ مقلم سروہ مرد کو بھی اپنے ہی جیسا سمتنا ہے اور بحوک کی انہت محسوس نمیں کرتا ' تیسری یہ کہ مہادت سے گراں باری ہوتی ہے جہ تمی یہ کہ جہب کوئی محسوس کی بات سنتا ہے تو دل میں سوز و گداز اور سمع و قبول کی کیفیت پر المجموب ہی باتھی کرتا ہے تو اور میں اس کا کوئی اثر نمیں ہوتا چھٹی یہ کہ اس سے طرح کی تعامواں بیدا ہوتی ہیں۔

ظاہری زیب و زینت : ظاہری زیبات کو ال میں ظاہری زیبات کا ایجا اگنامی شیطانی وروازہ ہے یہ زیبائش لباس سامال اور مکان میں ہوتی ہے ،

چنانی جب شیطان کی انسان کے دل میں ظاہری زیب و زینت کی اوئی خواہش دیجتا ہے تو وہ اسے خوب ہوا رہتا ہے اسے اوئی پاڑگوں کے خواب و کھلا تا ہے اور اسے یہ باور کرا تا رہتا ہے کہ مکان کی دیواری اوئی ہوں 'آراستہ پراستہ ہول لباس خوبصورت ہو 'سواری فیتی اور مزین ہو 'جب دل میں یہ خواہشات ایجی طرح جاگڑیں ہوجاتی ہیں تو وہ اپنی والی کی ضورت ہی مورت ہی اس کے دل سے مجدا نہیں ہو جاتی ہیں تو وہ اپنی والی کی ضورت ہی اس کے دل سے مجدا نہیں ہو سکتیں 'ایک خواہش سے وہ سری خواہش ہن موسلات کی مورت ہی اس کے دل سے مجدا نہیں ہو جاتی ہے 'یہ سلمہ یو نمی چلا رہتا ہے 'تی کہ سوت آجاتی ہے اور سب کی چور کرونیا ہے رخصت ہونا پر تا ہے ' نفسانی خواہشات کا شیطانی داستہ ایمان کے لیے بھی خطرناک ہونی او قات آئی شوق اپنے بچاری کو کفر کے راستوں پر چلنے پر مجور کروی ہے 'اللہ تعالی نفس کی خواہشوں سے ہماری حفاظت فوائے۔

اوگوں سے طبع : طبع بھی شیطان کا اہم دروا تھ ہے 'جب دل پر طبع غالب ہوتی ہے قرشیطان مسلسل اسے اس بات پر آکسا تا

رہتا ہے کہ وہ ان لوگوں کے سامنے تصنع ' کلف اور رہا کاری کرے جن سے طبع رکھتا ہے ' انتما یہ ہوتی ہے کہ مطموع (جس سے طبع کی جائے) اس کا معبود بن جا تا ہے ' اور طامع (طبع رکھنے والا) مسلسل اس کی کو شش میں لگا رہتا ہے کہ کمی طرح مطموع کے دل میں اپنے لیے جب پر اکر لے جب کہ فیاں پڑے ' والی درجہ یہ ہے کہ طامع مطموع کی تعریف میں گلوکر تا ہے ' اور اسے امریا لمحروف اور نمی عن المسکر کرنے میں کدا این منظلہ کے مام لیتا ہے ' محض اس لیے کہ وہ ناراض نہ ہوجائے' صفرت مغوان ابن سلیم سے روایت ہے کہ ایک مرتبہ شیطان عبداللہ ابن منظلہ کے سامنے آیا ' اور کھنے گا اور کھنے گا اور کھنے گا ہوں یا در رکھنا ' ابن حنظلہ نے کہا مجمی تیری تھیمت کی مورت نہیں لگا اے حنظلہ نے کہا مجمی تیری تھیمت کی مورت نہیں لگا اے حنظلہ نے کہا مجمی تیری تھیمت کی مورت نہیں گا اے حنظلہ نے کہا کہ پہلے بات من لو' اگر اعجی ہوئی قرق تو لیک کرائی ہوئی قو تدکر کھنا ' ابن حنظلہ! اللہ کے علاوہ کی قریس نہیں رہتا ہوں یا دو تا اپنے اور کھنا ' اس لیے کہ بشرہ اپنے قابو می نہیں رہتا قریس نہیں رہتا قریب ایس ایس ایس ایس بر قابو پالیتا ہوں۔

عجلت اورعدم استقلال: بدودون وصف بحی شیطانی مرفل مین مرکارود عالم صلی الله وسلم ارشاد فرات بین العجلة من الشیطان والاناة من الله (تندی - سل بن سعة) جدد إن شیطان کی طرف ہے - اور توقف (محر مرم کرکام کرنا) الله کی طرف ہے -

بارى تعالى كاارشادى:

خُلِقَ الْإِنْسَانُ مِنُ عَجَلِ (بِعَادَ ٣ آمت ٣٠) انسان جلدي (كِ فَير) عِينا الراج-وَكَانَ الْإِنسَانُ عَجُولًا (بِ١٥١ آمت ١١)

ادیا والعلوم جلدسوم

اورانسان (پکھ جمعاًی) جلد باز (بوتا) ہے۔

رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا:

و کلا تعجل دالفر آن مِن قَبْلِ اَن تُعْضَى اللّه بِکوحیہ (ب۱۸ ۱۵ این ۱۳)

اور قرآن (پرھنے) میں قبل اس کے کہ آپ پراس کی ہوری وی غافل ہو بھے جلت نہ کیا ہیں:

جلت سے مع کرنے کی وجہ یہ ہے کہ کام علم اور حقیق کے ماتھ ہونا چاہئے 'اور حقیق کے لیے نائل ور مہلت کی ضورت ہے جب کہ جلت میں نہ نائل ہو سکتا ہے 'اور نہ مہلت کی گنجا تل ہے۔ جلد ہازی کے وقت انسان پر شیطان این قراس طرح مسلا کردتا

جب کہ جلت میں نہ نائل ہو سکتا ہے 'اور نہ مہلت کی گنجا تل ہے۔ جلد ہازی کے وقت انسان پر شیطان این قراس طرح مسلا کردتا

ہو کہ اسے خبر بھی نہیں ہوتی 'واب ہے کہ جب مطرت میٹی طیہ السام برا ہوئے وقت انسان ہے 'انہ اللہ ہے' آئی ہیں ہیں اس خصو نہیں نظر آئے 'الیس خالی کہ ان کہ کہ آئی دوئے ہیں ابنی قوم کے ہاں والی کیا اور انہیں بطانی کہ ان والے بی ہیں اب تک دنیا میں جنے کھی نہ اس کورت کے حمل کی خمیل میں جنے خمل کو انہ خبر بہ بہت ہے کہ بجھے نہ اس مورت کے حمل کی خمیل کو خمیل کو انہ خبر بہ بھیے ان کی خبرری 'اور بیری بی موجود کی میں وضع حمل ہوا 'لین سے مجیب بات ہے کہ بجھے نہ اس مورت کے حمل کی خمیل کو انہ کی سے جمل خمیل کو انہ کی نہرری 'اور بیری بی موجود کی میں وضع حمل ہوا 'لین سے مجیب بات ہے کہ بجھے نہ اس مورت کے حمل کی میں وضع حمل ہوا 'لین سے مجیب بات ہے کہ بجھے نہ اس مورت کے حمل کی حمل خمیل کو انہ کین سے محمل کی میں وضع حمل ہوا 'لین سے مجیب بات ہے کہ بجھے نہ اس مورت کے حمل کی میں وضع حمل ہوا 'لین سے مجیب بات ہے کہ بجھے نہ اس مورت کے حمل کی میں وضع حمل ہوا 'لین سے مجیب بات ہے کہ بجھے نہ اس مورت کے حمل کی میں وضع حمل ہوا 'لین سے جیب بات ہے کہ بجھے نہ اس مورت کے حمل کی میں مورت کے حمل کی میں وسے جھے نہ اس مورت کے حمل کی مورد کی میں وضع حمل ہوا 'لین سے جیب بات ہے کہ بجھے نہ اس مورت کے حمل کی میں مورد کی میں وسید کی میں مورد کی میں وسید حمل کی میں مورد کی میں میں مورد کی مورد کی میں مورد کی مورد کی مورد کی میں مورد کی میں مورد کی مورد

اطلاع مونی اورند وضع حمل کا پتا چلا اب محول کی پرستش ہے تو مایوس موجاد " تاہم بندگان خدا کو جلدی کے اوقات میں بمکایا

مال ودولت: درہم ودینار' مال ومتاع' زین جا کداویہ سب چیس بھی شیطان کے لئے برے دروازے کی حیثیت رکھتی ہیں' منرورت سے زائد مال رکھنے والے معن کا دل شیطان کا متعقرب اور رزق کی ضروری مقدار رکھنے والا محض فارغ القلب ہے ، اكر كمى مخص كياس موديار آجاكي تواس طرح كي خوامشات اس كي دل من پيدا بوجاتي بين ان مي سب يدي خوامش بد ہوتی ہے کہ ای طرح کے سود عار اور ل جائیں اور یہ سلسلہ مجی فتم نہیں ہو تا بجب اس کے پاس پھر نہیں تھا تو اس کے دل میں : خواهش تقى نه بوس تقى نه احتياج تقى سووينا ركيا فطروه يه سمجه بليفاكه بين الدارين كميا والا تكه وه مزيد نوسو كاعماج بوكميا سو دینار ملنے سے بید خیال آتا ہے کہ اگر نوسو ہوتے توالیک مکان خرید لیتے "مکان کے بعد خانہ داری کے ساند سامان کی ضرورت سامنے آتی ہے الباس اور آرائش کے مسائل پیدا ہوجاتے ہیں اور پر سلسلہ دراز ہوجا آ ہے موجود کے لیے فیر موجود لازم بن جاتی ہے ، ایک کی گر عتم نیں ہوتی کہ دوسرے کی قررامن بالالتی ہے اور یہ سلسلہ جنم پر متنی ہو تا ہے ثابت البنائ کتے ہیں کہ جب مركاردد عالم ملى الله عليه وسلم كونيت مطاى في واليس في التي كرده الله أج كوئي نيا واقعه رونما مواب واود يموكيا موا ب؟ تمام شیاطین موسے زمین پر محیل محے ، مراضی کی واقعے کا شراغ نه بلا ناکام واپس آئے ابلیس نے کماکہ تم میس محمو میں جاكرد يكتا بول اس نے اكرائے چيلوں كو بتلاياكہ اللہ تعالى نے محر صلى اللہ عليه وسلم كو نبوت عطا فرائى ہے اب تم ان ك دوستوں اور رفیقوں کے پیچے لگ جاؤ شیاطین نے زمین کا مرخ کیا اور ناکام واپس آئے اور کمنے لگے کہ ہم نے ایسے لوگ آج تک نس دیمے جب ہم ان سے کوئی فلفی کرادیت ہیں اووہ نمازے لیے کمرے موجاتے ہیں اس سے ان کی خطائیں معاف کردی جاتی ہیں البیس نے کما انظار کرو اور مبرے کام او مفریب بدلوگ دنیا فا کریں کے تب ہم اپنی تدبیریں ضور کامیاب بول کے۔ ردایت ہے کہ ایک روز معرت مینی علیہ السلام پھر پر سرر کے کر لیتے ہوئے تھے اشیطان اوھرے گذرا تو اس نے کہا اے مین! آب ہمی دنیا کی طرف را فب ہیں؟ معرت مینی علیہ السلام نے سرے نیچے سے پھرنکال کرشیطان کی طرف پھینک دیا اور فرایا کہ یہ پھراور دنیا کی دوسری چزیں تیرے ہی اس واقعے سے یہ تعجد کاتا ہے کہ پھر بھی دنیاوی متاع ہے اور شیطان

اس کے حوالے سے بھی اپناکام کرسکتا ہے' مٹا یہ کہ ایک فض تہتر کے لیے بیدار ہواور سجدہ گاہ کے قریب بی کوئی ایسا پھرردا ہوا ہوجس پر تکیہ لگایا جاسکتا ہے'اس صورت میں شیطان اس کے دل میں یہ بات ضور ڈالے گاکہ تعوری دیر کے لیے اس پھرر سر رکھ کرلیٹ جائے' یہ لیٹنا نیٹر کا پیش خیمہ ہوگا'اور نیٹر سے تھتر کی نماز فوت ہوگی' اگریہ پھرنہ ہو آاتونہ تکیہ کا خیال آ تا' نہ لیننے کی ضورت ہوتی' نہ نیٹر آتی' اور نہ تھتر کی نماز فوت ہوتی' اس ایک پھرسے اتنا نقصان ہوا' ان لوگوں کی حالت پر جرت کی نظر ڈالو جن کے گھروں میں ریشم و کم خواب کے بستر آرام وہ تھے اور راحت طلی کے تمام لوازم موجود ہیں ایسا مخص مہادت الی سے کیا خاک للف اندوز ہوسکتا ہے۔ اس کے دل میں تو ہروقت آرام کی خواہش رہے گی۔

فقر کا خوف اور مجل : یہ ددنوں رذیلے بھی شیطان کے دو برے مدفل ہیں بھل اور فقر کا خوف ددنوں ہی ایسے رذیلے ہیں کہ آدی کو راہِ خدا میں خرچ کرنے سے روکتے ہیں 'اور ذخرہ اندوزی' اور جمع واحتکار کی ترخیب دیتے ہیں'ایسے لوگوں کے لیے قرآن کریم میں دردیاک عذاب کا دعدہ کیا گیا ہے:

الْكَذِينَ يَكُنِزُونَ النَّهَا وَالْفِضَةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرُهُمْ بِعَنَابِ

جو لوگ سونا چاندی جمع کرکے رکھتے ہیں اور ان کو اللہ کی راہ میں خرچ نسیں کرتے تو آپ ان کو ایک بدی در د ناک سزا کی خبر سناد پیجئے۔

فیشہ بن عبدالر حمٰن کتے ہیں کہ شیطان کا دعویٰ ہے ہے کہ آوی بھے پر کتنا ہی ظلبہ کیوں نہ پالے لیکن تین ہاتیں ایس ہیں جن میں وہ بھے پر فوقیت عاصل نہیں کرسکا 'ایک ہے کہ کسی کا مال ناحق لینا دو سرے ہے کہ اس مال کو بلا موقع اور بغیر ضوورت خرچ کرنا ' تیسرے ہے کہ جمال خرچ کی ضوورت ہو وہال خرچ نہ کرتا۔ سفیان ٹوری فواسے ہیں کہ شیطان کے پاس فتر کا فوف دلانے نے زیادہ معرفر خریہ کوئی دو سرانہیں ہے 'جب کوئی فضی فقرے ڈورنے لگا ہے تو اس میں باطل کی رفہت پریا ہو جاتی ہے باز رہتا ہے خواہش فیس کو ترج دیتا ہو وہاتی ہے جو سے برگمانی کے جرم کا مرتکب ہو تا ہے 'بکل سے حرص پرا ہوتی ہے اور حرص آدی کے فواہش فیس کو ترج دیتا ہے اور اپنے دیب برگمانی کے جرم کا مرتکب ہو تا ہے 'بکل سے حرص پرا ہوتی ہے اور فرمکانے ہیں ' پاؤٹ میں ذکیرین جاتی ہے اور فرمکانے ہیں ' اور اللہ کا نے کی جگموں سے بلئے نہیں دہی ہے بازار شیاطین کے کھونسلے اور فرمکانے ہیں ' اور امار کمانے ہیں کہ مقرر فرمانے ہیں کہ جب المیس ہیں کہ جب المیس ہیں کہ مقرر فرمان خرایا: ہمام چرا گھرہے ' موض کیا: میرے المحقد بیلئے کی جگہ مقرر فرمان خرایا: ہمام چرا گھرہے ' فرمانیا: میں موض کیا: میرے المیس ہیں۔ حرض کیا: میں موض کیا: میرے المیس ہیں۔ حرض کیا: کہ موٹ نور المین کی موٹ تیری مدین ہی کرف کرانا: اور بدن کو نور کیا کہ اور کھونے کی موٹ کی موٹ کی کو کہ کی موٹ کی کو بھے ایک اعلی ہوا' پائی بھی مطابو ' فرمانا: فرم آور چریں تیری مشروبات ہیں ' موض کیا کہ جمعے ایک اعلی نور جو اگر مورد کو اور بدن کو نور کو کرانا: کھی معلا فرمان میں موٹ کرانا کو موٹ تیری موٹ کیا کہ جمعے شکار پھانے کے جال مرحت کر ' فرمانا: کہا تھے مدین ہی مطافر فرمانی ہوں کہا کہ جموت تیری مورٹ کیا کہ جمعے شکار پھانے کے جال مرحت کر ' فرمانا تھے مدین ہی مطافر فرمان کی مورٹ تیری مورٹ تیری مورٹ کی موٹ تیری مورٹ کیا کہ بھے شکار پھانے کے جال مرحت کر ' فرمانا تھے مورٹ تیرا جال ہیں۔

ندہی عصبیت : ندہی معبیت سے یمال مراد فقہ کے مخلف مکاتب قلرے تعلق رکھنے والے لوگوں کا پاہی تعقب ہاس تعمیب اس تعمیب کی بنیادی پر نہیں ہے بلکہ نفس کی خواہشات پر ہے اوگوں اپنے خالفین سے نفرت کرتے ہیں اور انہیں حقارت کی نظرے دیکھتے ہیں 'ید ایک الی افت ہے جو عابد و فاس ہر مخص کو جٹلائے بلاکت کردی ہے 'لوگوں کو کئتہ جینی عیب جو کی کرنا سبی صفات کو محمود بنا کر چی کرتا ہے قو ملم لکھ ہو ہی اس سے تعلق رکھنے والی ایک طبی صفت ہے 'جب شیطان اس ندموم صفت کو محمود بنا کر چی کرتا ہے تو ملم لکھ ہو ہی اس سے خوش رہتا ترب ہوتی ہیں۔ یہ صفت اپنا لیتی ہیں 'اور آدی پوری تن دی کے ساتھ اس مضلے میں لگ جاتا ہے اور اس خیال سے خوش رہتا ترب ہوتی ہیں۔ یہ صفت اپنا لیتی ہیں 'اور آدی پوری تن دی کے ساتھ اس مضلے میں لگ جاتا ہے اور اس خیال سے خوش رہتا

4

احياء العلوم جلدسوم

ہے کہ میں سمی دین جدوجد میں معروف ہوں وال تک وہ شیطان کی اجام میں نگا ہوا ہے ، نہی اور کروہی اختلافات کا عالم بدہ کہ ایک مص حدرت او کرمدین کی مبت می تصنب کاریک افتیار کے ہوئے ہے گراس کی یہ مبت پاکیزہ نیں ہے الکہ اس میں حرام مجموث مِعْناد اور فساوی اميزش ہے ايے فض كواكر حقرت ابو بكرد مكولين تو اپنا دوست محضے عبائے دنفن قرار ديں ا اس کے کہ ان کا دوست تو وہ ہے جو ان کی راہ پر چاتا ہو ان کی سیرت و کردار کوائے لیے نمونہ عمل بنا تا ہو اور زبان کو لغو کلام سے ردكا مو معرت او بكركا أسوه يه تماكدوه المع مع من زبان بدر كف كم الكرى ذال لياكرت من اس فنول اورانوكوكياح ہے کہ وہ حضرت ابو برمدین سے اپنی عبت اور دوستی کاوعویٰ کے دو مرافض حضرت علی کرم اللہ وجدا کی عبت میں مبالف کی تمام مدود کو تجاوز کرکیا ہے مالا تکہ وہ ان کے عمل و کردارے وراہمی قریب نہیں ہے و معرت علی کرم الله وجد نے اپنے دورخلافت یں ایک درہم سے بھی کم قیت کالباس باہ جب کہ ان کی حبت کا جمونا ترقی قاس ریشی گیروں سے اپنی بدن کو سجائے بمررہا ہے اوروہ کیڑے جرام مال سے بنائے مجے ہیں واست کے دوز حظرت علی اسے اپنے دوست نہیں دشمن تسور کریں مے اکیا کسی ایے مض کوایے دھوی دوستی میں سما قرار دوا جاسکتا ہے جوایے دوست کے لخت جگر کوایے گھر لے جائے اور اسے خوب مارے ینے اس کے بال نوے اور بدن کو زخوں سے چھلی کدے اور اس کے باوجودید دموی کر مارے کہ میں اس بچے کے باپ کا خلص دوست ہوں ، جھے اس سے بدی عبت ہے۔ یک مال ان لوگوں کا ہے جو ظفاع اربعہ اور محاب کرام رضوان اللہ تعالی علیم المعین ے عبت کا دعویٰ کرتے ہیں اور دین کی بھی میں معموف ہیں حالا تک دین ان کی عزیز ترین متاع متی وہ دین کو اپنی جان ال اور عال مرجزر رجے دیے تے ایہ شریعت کے محم شوات کی فینچوں سے شریعت کے محرے محرب کرتے ہیں محابہ کرام ک مبت كادم بحرتے ہیں اور حقیقت میں اللہ اور اس كے دوستوں كے مشترك دشمن شيطان لعين كى اِتَباع كرتے ہيں كيد حقیقت قیامت کے روز واضح ہوگی جب انہیں ان کے "دوستوں" کے سامنے عذاب ریا جائے گا قیامت کی بات تو رہنے دیجئے اگر ان مرمان عبت كودناى من به بتا جل مائي كم معابر كرام ان كم متعلق كيا خيالات ركعة بين اور انسين كس طرح كوك بندين تودہ اپنا حال دیکھ کر شرم سے پانی پانی موجا کی اور آکھوہ ان برزگوں کے پاکیزہ نام اپنی گندی زبانوں پر لانے کی جرات نہ کریں۔ شیطان لعین ان متعمین کویہ نبی باور کرا یا مقام کہ اگر کوئی مض معرت ابو برو عمری مبت میں مرمائے والک اس کے قریب بمی نس اے گی و مرے کو یقین ولا ماہ کہ اگر قو حطرت حیان و علی کی مجت میں جان دے دے تو بلاحساب جنت میں جائے گا' مالا كله قامت من كسى كى مبت اور كسى كا قريت كام ند آئے كا الها على است كا الخضرت صلى الله عليه وسلم ن الى لخت جكر حرت فالمرات فرايا تعاناعملي فاني لااغنى عنكس الله شيا إيخارى وملم-ابويررة)

عمل کو اس کے کہ میں تھے کہ میں تھے کا طرف سے خدا تعالی کی کئی ترکو نہیں بھا سکا۔

یہ ہوائے نغسانی کی ایک مثال ہے جو ہم نے ذکر کی ایک بھی ان لوگوں کا ہے جو آئمتہ نذا ہب شافع ہی او حنیفہ الک اوراح روفیو

کے لیے تعتب رکھتے ہیں اوراس تعتب میں اس حد تک آگے بیعہ جاتے ہیں کہ دو سرے آئمتہ کی تحقیرالام آتی ہے 'ہر مخص
این اہام کی حقانیت کا دحویٰ وارہ 'لیکن ان کی سیرت کا انتہام نہیں کر آ اقیامت کے روزیہ آئمتہ اپنے ان جموئے وعویٰ واروں
سے کہ ہمارا فیہ ممل تھا 'قول نہیں تھا 'قول بھی عمل کے لیے تعا 'کرکیا وجہ ہے کہ تم نے قول کو ابیت دی 'اور عمل
سے اعراض کیا 'تم نے ہمارے عمل ہماری سیرت اور کردار کی خالفت کی 'اور ہمارے فیہ بی تعلید کا جمونا دعوی کرتے رہے ؟ یہ
ایک زبردست شیطانی مرحل اور اس کی آمر کا بھا راستہ ہے 'بہت سے علاء اس راوے شیطان کے ہاتھوں ہلاکت تک پہنچہ یہ وہ لوگ ہیں جنہیں خداکا خوف نہیں ہے 'جو دنیا کی حرص اور رفیت رکھتے ہیں 'ان کی دبی بھیرت کرورہ ہم 'اقباع میں اظلام کے بھائے لوگوں کی حقیدت اور احرام حاصل کرنے کا بہذیہ ہے 'اور اس کے وہ فیہ می صبیت کا شکار ہیں اور اس صبیت کو اچھا بھی جب انہیں خرضیں کہ یہ حصبیت شیطانی عمل ہے 'کین افسوس! یہ لوگ شیطان کی فریب کاریوں سے واقف نہیں ہیں 'بلکہ اس کی جس 'انہیں خرضیں کہ یہ حصبیت شیطانی عمل ہے 'کین افسوس! یہ لوگ شیطان کی فریب کاریوں سے واقف نہیں ہیں 'بلکہ اس کی ہیں انہیں خرضیں کہ یہ حصبیت شیطانی عمل ہے 'کین افسوس! یہ لوگ شیطان کی فریب کاریوں سے واقف نہیں ہیں 'بلکہ اس کی ہیں 'انہیں خرضیں کہ یہ حصبیت شیطانی عمل ہے 'کین افسوس! یہ لوگ شیطان کی فریب کاریوں سے واقف نہیں 'بلکہ اس کی

تداہیری عملی منفیذی معروف ہیں اما اوک علاء ی تقلید کرتے کے ہیں وین کے اصول بھلا دیے گئے ہیں اور فقہی جزئیات کے
اختلاف کو اجمیت دی جانے گئی ہے یہ طاء خود ہی جاہ ہوئے اور وو مرول کو بھی مہاو کیا۔ اللہ تعالی ان کی اور ہماری توبہ قبول
فرائے۔ حضرت حسن بھری نے شیطان کا یہ قول نقل کیا ہے کہ جس نے اتمت ہو ملی اللہ علیہ وسلم کے لیے معمیتوں کو سجا سنوار
کرچش کیاتو انہوں نے استغفار کے ذریعہ میری کمرقو ڈوی اس کے بعد جس نے ایسے گناہ آواستہ کے جن سے وہ اللہ سے استغفار
نہیں کرتے ، یہ گناہ خواہشات نفسانی ہیں شیطان نے بچ کما ہے اوگوں کو ان امور جس یہ معلوم ہی نہیں ہو تاکہ وہ گناہ کی طرف
جارہے ہیں اس لیے استغفار ہی کیا کریں گے۔

شیطان کا ایک بداحلہ یہ ہے کہ انسان اپ فرائض بحول کران اختلافات میں پر جائے ہو فتنی اور احقادی مسائل میں موجود

میں معرت حبراللہ ابن مسعود فرماتے ہیں کہ کچے لوگ اللہ تعالی کا ذکر کرنے میں معوف ہے کہ شیطان آیا 'اور اس نے یہ ارادہ
کیا کہ وہ لوگ مجلس سے اٹھ کر چلے جائیں 'اور ذکر کا سلسلہ منقطع ہوجائے 'کین وہ اپنے آس ارادے کو عملی جامہ نہ بہتا سکا'
ذاکرین نے اس کی ہر تدبیرنا کام کری 'مجوراً قریب میں بیٹھے ہوئے کچے ایسے لوگوں کو فساد پر آمادہ کیا چو دنیا کی باتوں میں مصفول تھ'
وہ لوگ باتوں بی باتوں میں ایک دو سرے سے از نے لگے 'نوبت کشت وخون تک جا پہنی 'واکرین کے جلتے میں سے پچے لوگوں نے اٹھے
کر انہیں دوکا' اور جھڑا کرنے سے منع کیا' یمال شیطان کا مقعد جھڑا کرانا نہیں تھا' بلکہ وہ یہ چاہتا تھا کہ کسی طرح ذکر کا سلسلہ

منقطع موجائ اوربياوك منتشربو جائي-

ان الشيطان ياتى احدكم فيقول من خلقك؟ فيقول الله تبارك وتعالى فيقول فمن خلق الله؟ فاناو جداحدكم ذالك فليقل آمنت بالله ورسوله فان الكريد مناه والمراد المراد ا

ذالكيدهب عندام راراي على بخاري ملم الومرون

شیطان تم میں ہے کمی کے پاس آگر بوجمتا ہے بیجے کس نے پیدا کیا ہے؟ وہ جواب ویتا ہے: اللہ تبارک و اتحال کے دو بوجمتا ہے: اللہ کو کس نے پیدا کیا ہے؟ آگر تم میں سے کمی کو یہ حالت پیش آئے تو اسے کمنا چاہے میں اللہ اور اس کے رسول پر ایمان لایا۔ اس طرح کفے سے وہ وسوسہ ختم ہوجائے گا۔

آنخضرت ملی اللہ علیہ وسلم نے اس کی اجازت نہیں دی کہ ان وسوسوں کے علاج پر ملی بحث کی جائے اس لیے کہ وسوسے موام کو ہوتے ہیں علام کو ہوتے ہیں علام کو ہوتے ہیں علام کو نہیں موام کو جائے کہ وہ ایمان واسلام کی تجدید کرتے ہوئے اپنی عبادت و معیشت میں مشخول رہیں ،علم کو علام کے لیے جمعور دیں ، عامی کے لیے زنا اور جوری اس سے بھتر ہے مطلق کے لیے جس مصد لیے اور اللہ اور اس کے دین کے متعلق بہنیا دیا تیں کرکے کفر تک جائے ،علم مجمع میں رسوخ کے بھیر ہو کہ کہ ایمان ہے جسی کوئی تیراکی نہ جائے کے باوجود اپنے آپ کو سمندر کی لروں کی نذر کردے ، خلا ہر ب اس کا انجام ہلاکت کے سوا اور کیا ہوسکتا ہے۔

احياه العلوم جلدموم

مقائداور ڈاہب کے سلط میں شیطان کے فریب استان ریادہ ہیں کہ ان کا اطافہ نمیں کیا جاسکتا ،جو پھے اس عمن میں عرض کیا مماہے وہ ان فریب کاربوں کا ایک نموند ہے۔

جو مخص اینے کی مسلمان بھائی کے سلسلے میں بر کمائی کرے گا'وہ شیطان کے فریب کا شکار ضور ہوگا' شیطان اس کی بر کمائی کو ہوا دے گا اور اے ترفیب دے گا کہ وہ اس مخص کی فیبت کرے' یا اس کے حقوق اوا نہ کرے' یا اس کی تعظیم میں مستق کرے' اور اے حقادت کی نظرے دیکھے اور اپنے آپ کو اس سے بھر سمجے یہ تمام صور تیں ہلاکت کی ہیں ہی وجہ ہے کہ شریعت نے تہتوں سے بحثے کا عظم دیا ہے' سرکار ودعالم صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرائے ہیں:

اتفوامواضع النهم تمت ي جمول سي ج

المخضرت صلی الله علیه وسلم خودمجی تبست سے احراز فرماتے تھے ، چنانچہ معفرت علی بن حسین أمّ المؤمنین معزت صغید بنت حی بن أخلب سے روایت کرتے ہیں کہ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم مسجد میں مختلف تھے میں ان کی خدمت میں حاضر ہو کی اور (اتفاق سے) حاصفہ ہوگئ جب شام ہوئی تو میں واپس میل اپ بھی میرے ساتھ ساتھ چلنے گلے ' راستہ میں دوانعیاری مرد نظر آئے ' انہوں نے سلام کیا اور ایک طرف کو ہو گئے "آپ نے انہیں آواز دی اور فرمایا کہ یہ مغید بنت می ہیں۔ان دونوں نے عرض کیا: یا رسول الله جمیں قو آپ کے ساتھ خرکا گان ہے ، آپ نے قربایا الم می کتے ہو می شیطان آدی کی رکوں میں دوڑ آ پر آ ہے جھے یہ ڈر ہوا کہ وہ کمیں جہیں بمکانہ دے۔ فور میجنے کہ انخضرت ملی اللہ علیہ وسلم کو ان کے دین کی حفاظت اور آخرت کی بمتری کا مس قدر خیال تما نیز است بر مس قدر شفقت قرانی که النس حست سے بیخ کا طریقه بتلایا اوریہ بتلایا که اس عالم کو بھی ایے احوال پر تسائل ند كرنا چاہے جو تقوى اور اجاج شريعت مي معروف جواسے بدند سجمنا جاہے كدلوك جوسے بر كماني فيس كريس مے بلکہ اچھای ممان رمیں مے اوی کتابی صاحب علم اور صاحب تقولی کیوں نہ مولوگ اے ایک نظرے نہیں دیکھتے کے لوگ اے اچھا تیجھتے ہیں اور پچھ فرا جانتے ہیں بلکہ مرا مجھنے والوں کی تعدادا چھا تیجنے والوں سے زیادہ ہوتی ہے ایک شاعر کہتا ہے۔ ع وعين الوضاعن كل عيب كليلة ولكن عين السخط تبدى المساويا (خوشی کی آتھ برعب کے لیے اسی ہے جسے رات (برج کو وهان کی ہے) لیکن نارا نسکی کی آتھ سارے جوب کول کرد کو دہے ہے) بر کمانی اور بُدوں کی تبہت سے بچنا ضوری ہے برے او گوں سے بر کمانی ہی کی قرض کو ایٹے جب تم کسی مخص کو لوگوں سے بر کمانی اور ان کی حیب جو کی میں مصوف دیکھو تو سمجد لوکہ وہ باطن کے خید میں جاتا ہے بر کمانی اس کی خیافت کا تکس ہے وہ ہر مخص کوائی ذات کے آئینے میں دیکنا جاہتا ہے مؤمن اسے ہمائی کے قتل کے لیے اعدار علاق کرلیتا ہے منافق کو حیب ہوئی کے علاوہ کسی چزی توفیق نہیں ہوتی مؤمن کا دل ہر مخص کی طرف سے صاف رہتا ہے۔ شیطان کے مرافل پرید ایک معطری مختلو تھی ہدافل است زیادہ ہیں کد ان کا احاط کرنا مشکل ہے ہمارے خیال میں جو پھو لکھا کیا اور جتنے مراحل کا تذکرہ ہوا اس پر ہاتی مراحل کو قیاس کیا جاسکتا ہے آدی کے اندر جتنے بھی خرموم اوصاف ہیں ان جس سے ہر ومف شیطان کا ہتمیار اور اس کے دروا زول میں سے ایک دروا نہ ہے۔ شیطان سے بچنے کا راستہ: یماں یہ سوال کیا جاسکتا ہے کہ شیطان کا طاح کیا ہے میاس سے بچنے کے لیے اللہ کا ذکر کرنا اور (۱) محصاس كاصل نيس لي-(۲) ياري ومسلم-

أحياء العلوم بجلدسوم

يه كمناكانى ب "الاحول ولا قُو وَالا بالله "جانا عاسة كه قلب كاعلاج مرف اى صورت عد مكن بك ان تمام وروانول كوبد كرديا جائے جن كے ذريعه شيطان قلب كے اندروافل موكراہ الوده كرتا ہے اينى دل كو تمام زموم صفات سے پاك و صاف کردیا جائے ذموم اوصاف سے قلب کی تغییرایک طویل موضوع ہے احیاء العلوم کی تیسری جلد کا مقصدی بیا ہے کہ ہم ان ملك مغات كاعلاج بتلائي ليكن كيونكه برصفت ايك مستقل باب كي عناج ب جيساكه المحده مفات مي آب ديكميس مع اس لے یمال صرف اتنا بیان کے دیتے ہیں کہ اگر قلب اِن غرموم اوصاف کے اصول سے پاک ہوجائے تو پھرشیطان کو دل کے اندر قدم جمالے کا موقع نیس ملا اور وہ ہے زیادہ وہ اتنا کرسکتا ہے کہ آئے اور گذر جائے اللہ کا ذکر اس کی راہ میں رکاوٹ بن جا آئے الله كاذكرول يراى وقت اثر انداز موتا ب جبوه تقولى كنور منور اور قرموم اومان كى الودكى سے پاك مو اكر ايبان موتو ذكر محن قلب كاداروا خيال سمماجائ كااب دل يراقدار ماصل نسي مونااس ليه تقوى على اورزكيد عروم دلكا ذكر شيطان كے اقد اركے ليے ركاوٹ ميں بنا وہ بت اسيان كے ساتھ ول كى بساط پر اپنا قيند جماليتا كى بارى تعالى كارشاد ہے: 

سویکا کیے اِن کی آنکسیں کمل جاتی ہیں۔ اس آیت میں متنی کی صفیعیں کی گئی ہے۔ شیطان کی مثال بھوکے شختے کی سی ہے اگر تمہارے پاس روٹی یا گوشت وغیرونہ ہو تو تم اے دُحتار کردور کر سکتے ہو لیکن اگر تمارے ہاتھ میں گوشت ہو اور وہ بھو کا بھی ہو تو دُحتار نے سے ہر گزند جائے گا' بلکہ موشت پر ضرور پڑے گا شیطان اس ول سے محض ایک واقت من کر ماک جاتا ہے جمال اس کی غذا کا سامان فہیں ہو یا لیکن جن دلول میں اس کی غذا موجود ہوتی ہے وہ ان پر حملہ ضور کرتا ہے زبان سے جھڑ کنا اس کے لیے کافی نمیں ہوتا۔ جس ول پر شموت غالب موتی ہے وہ ذکر کی حقیقت کو اندر نہیں انے دی اور اس طرح دل شیطان کا متعقرین جاتا ہے متقین کے داوں کوجو خواہشات ننس اور صفات ندمومدے خالی ہوتے ہیں شیطان اس لیے نہیں کھنگھٹا تاکہ ان میں شموات موجود ہیں بلکہ وہ ذکرے عافل دیکھ کر وستک دیتا ہے جب وہ دل ذکری طرف والیس آجاتے ہیں تورم دیا کر ہاگ جاتا ہے۔ ذکرے شیطان کے ہمامنے کی دلیل وہ آیات اورامادیث ہیں جن میں شیطانی وسوسوں کے وقت استعانی و فیروکی تلقین کی گئے ہے۔ مثالک آیت ہے:

فَاسْتَعِنْبِاللَّمِينَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ (١٩١٣عه) توشيطان مردود الله كى بناه ماتك

حضرت ابو ہریہ فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ مؤمن اور کافرے شیطان ملے دونوں نے ایک دوسرے کی مزاج پڑی کی کافر کاشیطان موٹا از قااوراس کے جم پر خوب چبل چرمی موئی محی جب کہ میومن کاشیطان محیف وزار اور پریشان حال و درماندہ تعاكافركے شيطان نے مومن كے شيطان سے بوجهاك تونے يہ كيا مالت بنا ركمي ب اواتا كزور اور وال كيوں ب اس في جواب واکد میں ایک مخص کے ساتھ رہتا ہوں جو کھانے کے لیے بیٹھتا ہے۔ تواللہ کا نام لیتا ہے۔ میں بموکا رہ جا آ ہوں پانی بیتا ہے تواللہ كانام لے كريتا ہے۔ ميں ياس كے ارك ترباره جا آموں لياس بنتا ہے والد كانام ليا ہے۔ اس ليے ميراجم بعي مواں رہتا ہے جب وہ بالوں میں تل لگا تا ہے تو اللہ کا عام لیتا ہے۔ اس کے میرے بال خلک اور اُ محے اُ محصر و جاتے ہیں کا فرشیطان نے اظهارافسوس كابعد كماكه مين ايك فض رسلا بول يوجيد سائعي كي طرح وسي الكو فين كرا مين است كمائي ين ين مى رار كافريك ربتا بورد في ابن الواسع برود في كمارى بو فيطان من مختل في دواكر : اللهم إنك سلطت علينا عَدُوا بَصِيرُ الْعُيُو بِنَا يَرَانَا هُوَ وَقَبِيلُهُ مِنَ حَيْثُ لانراهُمُ اللهم فَايِسُهُ مِنَّا كَمَا آيسَنَهُ مِنْ رَحَمَتِكَ وَقَنِطُهُ مِنَا كَمَا قَنطُنهُ مِنْ احياء العلوم جلدسوم

عَفُوكَ وَيَاعِلْمُ يَنُنَا وَيَنَنَهُ كَمَا مَاعَلْتَ مِينَا لَهُ وَيَنَنَ رَحْمَنِكَ الْكَعَلَى كُلِ شَيِي

اے اللہ! تو ہے ہم پر ایک ایما دعمن مسلط کیا ہے ہو ہمارے حیوب سے قوب واقف ہے وہ اور اس کی ہما مت ہما ہم ہم انہیں نہیں دکھ پاتے اے اللہ! اسے ہم سے اس طرح ماہی ہما میں اس طرح تو ہے اس طرح تا ہم ہم انہیں کردے جس طرح تو ہے اسے اپنی رحمت سے ماہی کردے جس طرح تو ہے اس المرح نا امید کرجس طرح تو ہے اسے موسے نا امید کیا ہے اس کے اور ہمارے ورمیان اس قدر فود کردے جما اجد تو ہے اس کے اور اپنی رحمت کے درمیان کیا ہے ، باشہ تو ہم چرنے تا ور ہا۔

صاحب دعا (جرابن الواسع) فرائع بین که ایک دوزشیطان مجدے راستے پر ولا اور کسنے لگا کہ آپ جھے جانے ہیں؟ میں لے کہا: نہیں! اس نے کہا: نہیں الجس ہوں! میں نے اس طرح مرراہ طفے کا مقد دریافت کیا کسنے لگا کہ میری فواہش ہے کہ آپ یہ دعا کی دو سرے کو نہ سکھلائی میں بھی آپ ہے مزاحت نہیں کوں گا، میں نے جواب دیا کہ بخد اگر کوئی فض یہ دعا سکھنا چاہئے گا قریس اے جرگز منع نہیں کوں گا، جراجو دل جاہے کر مبدالر من ابن ابی لیل کتے ہیں کہ شیطان اپنے ہاتھ میں آک کا شعلہ لے کر آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے اس وقت آ تا جب آپ نماز پڑھ دے ہوتے اور قرآت واستعادے ہیں جاتا تھا ایک روز صفرت جرائیل علیہ السلام آیے اور فرض کیا آپ یہ دھا پڑھا کریں:

اَعُوْدُ بِكَلِمَاتِ اللهِ النَّامَاتِ الْنَهِي لاَ يُعَلَّودُ هُنَّ بِرُّولًا فَاحِرٌ مِنْ شَرِّ مَا يَلِحُ فِي الأَرْضِ وَمَا يَخُرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنُولُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَغُرُجُ فِيهَا وَمِنْ فِسْ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمِنْ طَوَارِ قِاللَيْلِ وَالنَّهَارِ الْإَطَّارِ قَايَطُرُ قَبِحَيْرِ يَارَحُمٰنُ (۱) مِن بناه جابتا موں اللہ كان بورك كات كواسلے جن كوئى تك و بر جادز مي كرا اس جز ك شرح و زين ميں داخل مولى ہواداس سے ثلق ہے اور جو اسان سے ارتى ہے اور اور پر مق ہے اور شب وروزك فتول سے اور دات وون كے حادث ہے محراس ماد في (كے استاء كے ساتھ) جو نجر

کے ساتھ اسے اے رحلٰ!

۔ آپ نے یہ کلمات پڑھے قو اہلیں مودو کی شع کل ہوگئی اور وہ معے علی زیمن پر کر پڑا محضرت حسن بھری سے معقول ہے کہ حضرت جرائیل علیہ السلام آپ کی فدمت میں حاضر ہوئے اور کئے گئے کہ ایک جن آپ کو فریب رہا چاہتا ہے جب آپ بستر پر تشریف نے جائیں قرآنے الکری پڑھ لیا کریں۔

ایک روایت یس ہے کہ انخضرت صلی الله طبیدوسلم فے ارشاد فرمایا:

لقد اتانی الشیطان فنازعنی ثم فازعنی فاخنت بحلقه فوالذی بعثنی
بالحق ما ارسلته حنی وجنت بردماء لسانه علی یدی ولو لادعوة اخی
سلیمان علیه السلام لا صبح طریحافی المسجد (نائی-عائش)
میرے پاس شیطان آیا اور اس نے جھے نزاع کیا میں نے اس کا گلا پاڑلیا اس ذات کی حم مسے بھے
حق کے ساتھ مبوث فرایا میں نے اس کا گلا اس وقت تک نیس چوڑا جب تک اس کے لعاب کی فعد ک
اپنے اتھوں پر محوس نہ کرلی اور اگر میرے ہمائی سلیمان علیہ السلام کی دعانہ ہوتی تو وہ مجرمی کر پڑتا۔

<sup>۔</sup> (۱) یہ روایت ابن ابی الدنیا نے مکا کد البیطان بی اور مالک نے موقع ابی سمی ابن سعیدے مرساق تھی کی ہے ابن عبدالبرنے اسے ابن مسعودے موصولاً نقل کی ہے۔ (۲) یہ روایت بھی ابن ابی الدنیا نے مکا کد البیطان بھی بطریق ارسال نقل کی ہے۔

احياء العلوم جلدسوم

ایک روایت یں ہے:

ماسلكعمر فجاالاسلكالشيطان فجاغير النعسلكمعمر

مرجس راه ربعی ملے شیطان اس سے فکف راه برجا-

اِن فِی کالِک لاِ کری کی کان کا معلب (پ17رعا ایک 47) اس مِی اس مخص کے لیے بوی مِرت ہے جس کے پاس (منیم) دل ہو۔

ایک جگہ فرمایا: گنیب عکی مرائی مرکز تو لا مفاقہ بیضلہ مویھ لید مالی عَذَابِ السّعِیْسِ (پ عار ۸ آیت ۴) جس کی نبست فدا کے یمال سے بیبات کمی جاچگ ہے کہ جو فض اس سے تعلق رکھے گاوہ اس کو بے راہ کردے گااور اس کوعذاب دونہ نے کا راستہ دکھلائے گا۔

جو مخص است عمل سے شیطان کی اعانت کرے گا وہ اس کا دوست اور حلیف کملائے گا اگرچہ وہ زبان سے اللہ کا ذکر ہی کیول نہ

زبانی ذکر کافی نہیں ہے : اگر تم یہ کو کہ مدیث میں تو یہ ہے کہ ذکر شیطان کودور کردیتا ہے اس مدیث میں کسی کوئی قیدیا شرط ندکور نہیں ہے 'بیر سب تعمیمات علاء کی ایجاد ہیں ' مدیث سے ان کاعلم نہیں ہو آاس کا جواب بیر ہے محض زبانی ذکر کرکے مور نہ ہونے کے لیے ہم خارج سے کوئی دلیل پیش کرنے کی بجائے جہیں خود اسپنے نفس پر نظروا لیے کی دعوت دیتے ہیں 'خبر مشادے کے درج میں نس ہے خود سم میں اجائے گاکہ ہارا دھوئی مجے ہے انہیں سب جانے ہیں کہ ذکر کا منتی اور عبادت ک عابت نمازے ؛ جب تم نماز پر مو تواہد ول کے مال پر نظروال لیا کمہ اشیعان اسے کمال کمال مسل لئے ہرا کی کوچال میں بازاروں میں تفریح کاموں میں اور اس کے اشہب خیال کو کمال کمیل دوڑا کا اسے کیا کیا بات باو دمیں ولا کا مدیہ ہے کہ جو ہات دہن سے بالکل محومونکی موتی ہے وہ مجی اودادیتا ہے ، شیطان تسارے ول بر نمازی مالت میں ضور حملہ کر آہے ، نمازی ب باتی از کار اور عبادات کو قیاس کیا جاسکتا ہے مماز دلول کی سوٹی ہے اس سے دلوں مے ماس اور قباع کا بر موجاتے ہیں ان دلول کی نماز قبول نسیں ہوتی جو دنیادی شہوات کے مرکز ہوتے ہیں۔ ایس نمازے شیطان بھی دور نسیں ہوسکا کیک وسوسول بی نیادتی ہی كامكان فالب ب، جس طرح رويزك بغيرودا فاكد ي بجائ نقسان زياده بنهاتى ب- اكرتم شيطان سے جميكارا يا الم استح مو توسط تقوی کار میز کرد اس کے بعد ذکر کی دو استعال کرد شیطان تم ہے اس طرح در اسمارے گاجس طرح حضرت میڑے رہا کر تا تھا۔وہب بن منبہ کتے ہیں کہ اللہ سے ورو اور شیطان کو ظاہر میں بُرامَت کو کاطن میں تم اس کے دوست ہولین اس کی اطاحت كر دالے مواليك بزرگ نے فرايا: تجب ان لوكوں يہ جو تحسن كى اس كے احسان كى معرفت كے باوجود نافرانى كريں اور معون کی اس کی سر مھی کے ملم کے باوجو اطاعت کریں۔ جس طرح تم دھاکرتے ہواور قبول نہیں ہوتی عالا تکہ اللہ تعالی کا ارشاد ہادُعُونِي استنجب لکے اس طرح تمارے ذکرہے شیطان دور فیس مونا میوں کہ وہاں دھا کی شرائط معقود تھیں اور یماں ذکر کی شرائط مفتود ہیں عطرت ایراہیم ابن ادہم سے کسی نے یمی سوال کیا تھا کہ ہماری دعا تبول کیوں دسیں ہوتی جب کہ اللہ

## احاء العلوم جاد سر www.ebooksland.blogspot.com

مرتم نے معصیت کرے اس کی طرف دوستی کا ہاتھ بیعایا ، چمٹی یہ کہ تم ددنے سے اپنے خوف اور ورکا اظمار کرتے ہو لیکن کام وہ کرتے ہوجس سے تمہارا دونرخ میں جاتا بینی ہوجائے۔ ساتویں یہ کہ تم جنت کے خواہش مند ہو لیکن وہ کام نسی کرتے ہو مہس جنت تک پہنچادے ، اٹھویں یہ کہ جب تم بسروں سے المحتے ہو تو اپنے میوب پس پشت وال دیے ہو اور لوگوں کی عیب جو کی مي لگ جاتے ہو 'يوتمام خصلتيں بارى تعالى كے ضب كاباعث بن ان كى موجودكى من دعاكى تحديث كى توقع ركمنا ضنول بــ مركناه كے ليے الگ شيطان ہے : رق يہ بحث كه فلف معامى كى دعوت دينے والا اور ان كے إر كاب رأكساتے والا شیطان ایک ہے یا متعدد ہیں اس بحث کا تعلق علم معالمہ سے نسیں ہے نداس میں ایجنے کی ضورت ہے اور نداس سے سی فا کدے کی توقع کی جاست ہے ، یمال مرف یہ ضروری ہے کہ اپنے آپ کوشیطان سے محفوظ رکھنے کی کوشش کرے ،خواہوہ ایک ہو یا چند ہوں 'اصل دسمن سے حفاظت ہے نہ کہ وشنوں کی تعداد۔ ناہم اخبار و روایات اور نور ہمیرت کی مدسے جو پھے ہم نے سمجما وہ یہ ہے کہ ہرمعصیت کے لیے ایک شیطان مخصوص ہے اس کے ذیتے صرف یمی کام ہے کہ وہ اس مخصوص محناه کی طرف او کوں کوبگا آ رہے یہ بات ہم نے کس طرح سمجی اس کا ذکر انسیل طلب ہے یمال صرف اتنا مرض کردینا کانی ہے کہ سب کے اختلاف سے مبتب کے اختلاف پردلالت ہوتی ہے جیسا کہ اٹک کی روشن اور دھویں کی سیای کی مثال میں یہ قاعدہ نہ کور ہوا۔ اخبار کی دلالت یہ ہے کہ معرت مجامدے فرمایا کہ اللیس کے پانچ لاے ہیں ان میں سے برایک کو مخصوص کام سرد کیا گیاہے ایک کا نام بثر ے 'اس کے سردمصائب ہیں 'وافظ کرنا محریبان محا ان اور جمالت کی یا تیں کرنا وفیرو امور اس کے محم سے ہوتے ہیں ' ددسرے کانام اُفور ب وہ زنا پر معین ہے اور لوگوں کو اس پر آبادہ کرنا اور اس قبل کو اچھا قرار دیا اس کا کام ہے، تیرے کا نام مبحوط ہے یہ جموث پر مامور ہے ، چوتے کانام واسم ہے ، اوی کے ساتھ اس کے محرجا باہد اور اسے الل خاند کے حیوب بتاکران سے بدخمن كرديتا ہے ، پانچيس كانام زلنبور ہے وہ بازار كاشيطان ہے اس كے بمكاتے سے لوگ فريدو فروخت من ظلم كاموقف افتیار کرتے ہیں نماذے شیطان کا نام خزب ہے (مسلم-مثان بن ابی العامن) وضوے شیطان کا نام ولمان ہے (ترزی)۔ شیاطین ك تعدد ربت ى روايتى دلالت كرتى بير-

جى فرح شيافين فرج دَر فرج بن أي طرح فرضح بى لاتعدادين ، م لے كتاب الكري طائدى كرو اوران مي ہم الك كا مخصوص عمل كے ساتھ وابكى كراز پر دوشئ والى ہے حقرت ابوالمد المخضرت سلى الله عليه من ذالك كرتے بين و كل بالمئومن مائة وستون ملكا ينبون عنه مالم يقد رعليه من ذالك للبصر سبعة الملاك ينبون عنه كما ينب النباب عن قصعة العسل فى اليوم الصائف و مالو بدالكم لمرايت موه على كل سهل و جبل كل باسط يده فاغ فاه مالو و كل العبدالى نفسه طرفة عين الاختطفة مالشياطين (ابن ابى الدنا عمران) مالو و كل العبدالى نفسه طرفة عين الاختطفة مالشياطين (ابن ابى الدنا عمرانی) مؤمن پر ايك سوسائه فرشة مترتين جو اس بحده و چزدور كرتے بين جس كل التي دون و دون الله به مارة كري كرون

احياء العلوم اجلد سوم

میں شمد کے پیالے سے فکمیاں آڑائی جاتی ہیں۔ اگر تنہیں دہ چیز (فرشتہ) نظر آجائے قوتم اسے ہر نشیب د فراز میں دیکمو ہر فرشتہ اپنے ہاتھ کھیلائے اور منع کھولے ہوئے ہے اگر بندہ ایک لور کے لیے بھی اپنے نفس کے حوالے کریا جائے قسیاطین اسے اُنچک لیں۔ حوالے کردیا جائے قشیاطین اسے اُنچک لیں۔

اور ان پراپنے سوار اور بیادے چڑھا لاتا اور ان کے مال اور اولاد میں اپنا ساجما کرلیتا اور ان سے وعدہ کرتا اور شیطان ان لوگوں سے بالکل جموٹے وعدے کرتا ہے۔

حضرت ابوالدرداء الخضرت صلى الله عليه وسلم كايه ارشاد نقل كرت بين

خلق الله البحن ثلاثة اصناف صنف حيات وعقارب وخشاش الارض وصنف كالريح في الهواء وصنف عليهم الثواب العقاب وخلق الله تعالى الانس ثلاثة اصناف صنف كالبهائم كماقال تعالى: لَهُمْ قَلُوْبُ لاَ يَفُقَهُونَ بِهَا وَلَهُمُ اَفَانُ لاَ يَسُمّعُونَ بِهَا الْوَلِيكُ كَالاَنْعَامِبُل هُمُ اَضَلُ وَلَهُمُ اعْبُنُ لاَ يُسُمّعُونَ بِهَا أَوْلِيكُ كَالاَنْعَامِبُل هُمُ اَضَلُ وَلَهُمُ اعْبُنُ لاَ يَسُمّعُونَ بِهَا أَوْلِيكُ كَالاَنْعَامِبُل هُمُ اَضَلُ وصنف في ظل وصنف اجسامهم اجسام بني آدموار واجهم الرواح الشياطين وصنف في ظل الله عالى يوم القيام يوم الظل الاظله «ا

الله تعالى في جن كى تين قتميل پيداكى بين ايك هم بين ماني كي وادر حشرات الارض بين و دمرى الله تعالى في طرح ب اور تيمرى هم پر قواب و عذاب ب الله تعالى في انسان كى بهى تين قتميل بين الك بَها مَل طرح ب جيساكه بارى تعالى كا ارشاو به "ان كه ول بين جن ب وه سيحة نهيل بين ان كى طرح بين ان كى مرح بين بين جن سے وه ديكھة نهيل بين ان كے كان بين جن سے وه سنة نهيل بين وه چهايوں كى طرح بين اور بكه ان سے بحى نياوه كراه ساك هم ان لوگوں كى ب جن كے جم بنى آدم كے جسموں كى طرح بين اور موسل شياطين كى دو ديارى تعالى كے مات شياطين كى دو دو ل كى طرح بين اور ايك هم ان انسانوں كى ہے جو قيامت كے دو زبارى تعالى كے سائے بين مارو كى سابة نه ہوگا۔

دھ یہ روایت ابن ابی الدنیائے مکائدا شیطان میں اور ابن حبان نے کتاب اضعفاہ میں کنٹل کی ہے ' ماکم نے ابو صلیہ ا کی ہے۔

احياء العلوم جلدموم

وہیب بن الورد کتے ہیں کہ ہمیں معلوم ہوا کہ ابلیں ایک روز حصرت بھی بن ذکریا طبہاالسلام کے سامنے آیا 'اور کینے لگا کہ میں آپ کو ایک نفیعت کی ضورت ہیں 'البتہ بھے انسانوں کے بارے میں بھی ہتا (کہ کس طرح کے انسانوں سے جراسابقہ پر آپ) اس نے کہا کہ انسانوں کی ہمارے یہاں بین تشمیں ہیں 'ایک ہم میں وہ لوگ ہیں جو ہم پر بدے سخت ہیں 'ہم ان کے پاس جاتے ہیں اور انہیں کمی فتے میں بٹلا کردیتے ہیں اور ان پر قابو پالیتے ہیں 'لین وہ ار تکاب کناہ کے فرا بعد توبہ و استغفار کرلیتے ہیں اور اس طرح ہماری تمام محت ضائع کردیتے ہیں 'ہم دوبارہ محت کرتے ہیں اور اس طرح ہماری تمام محت ضائع کردیتے ہیں 'ہم دوبارہ محت ہماری اور نہ میں اور اس طرح ہماری تمام محت ضائع کردیتے ہیں 'ہم دوبارہ محت ہماری ہماری ہم ہماری ہم ہم کو گرا الگ ہمن ہماری ہم ہماری ہماری

شیطان کا مجسم ہو کر سامنے آتا : اب یہ سوال پدا ہو آئے کہ شیطان بعض لوگوں کے سامنے مجسم ہو کر کس طرح آجا آئے جب

کہ بعض دو سرے لوگوں کے سامنے تہیں آٹا 'نیز جب وہ کمی صورت میں ظاہر ہو آئے تو وہ اس کی حقیقی صورت ہوتی ہے یا مثالی ؟ اگر وہ

اس کی اصل صورت ہے تو وہ مخلف صور تول میں فطاہر ہو آئے نیز ایک ہی وقت میں وہ جگہوں پر دو مخلف صور تول میں کیے نظر آجا آئے ہماں کہ دو مخص اسے دو مخلف صور تول میں دیکھتے ہیں؟ اس سلیلے میں یہ مرض کرتا ہے کہ فرشتوں اور شیطان کی حقیقی صور تیں بھی ہیں گران کی حقیقی صور تیں کی بات میں ہے 'بلکہ انہیں نیزت کے افوار ہی سے دیکھا جا سکتا ہے آخصرت صلی اللہ میں اس کی مالے وسلم نے دھرت جر کیل علیہ السلام کو ان کی اصل صورت میں صرف دو مرجہ دیکھا ہے 'ایک مرجہ خود آپ نے ان سے کما تھا کہ مجھے اپنی اصل صورت دیکھائے انہوں نے بعقے میں اس کا دعدہ کیا 'اور جیل جواء پر آئی اصلی صورت میں نمودار ہوئے تو مغرب سے مشرق نیزی مامن صورت میں نمودار ہوئے تو مغرب سے مشرق نیزی کیا تام اُقی ان کے دجود سے گھرکیا' دو سری مرجہ معراج کی رات میں پردر ڈو اگنتی پر آئی اصلی صورت میں ظاہر ہوئے اور آپ نے انہیں دیکھائے اسلام آکر دیے تھی اس کا جو دیسے آئی کی صورت میں دیکھائے 'نا معرت جُہر کی طید السلام آکر دیے ہو اس کا کر دیر میں مرجہ معراج کی رات میں دیکھائے' اعظم طور پر آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں آدی کی صورت میں دیکھائے' حصرت جُہر کی طید السلام آکر دھیہ کی گئیا میں دیکھائے 'نا میں میں آیا کرتے میں اس کا دور دی موجہ میں تھی دیکھائے 'نا دھرت جُہر کی طور دی موجود میں آیا کرتے میں اس کی صورت میں آیا کرتے میں اس کی صورت میں آیا کرتے میں اس کی ان میں کی صورت میں آیا کرتے میں اس کی دھورت میں آیا کرتے میں اس کی دھورت میں آیا کرتے میں اس کی میں اس کی دھورت میں آیا کرتے میں اس کی دھورت میں آئی کی مورت میں دیکھائے 'نا میں کی دو مرجہ دیکھی کے دھورت میں آیا کرتے میں اس کی دھورت کی دور دور کی مورت میں دیکھی کی دور کے میں کی اس کی دور کی میں کی دیا ہے دور کی دور کی مورت میں آئی کی دور کی مورت میں کی دور کی دور کی دور کی دور کی مورت میں دور کی دور کی

اکثر اہل ول کو مکا شد اس طرح ہوتا ہے کہ اس کی صورت اصلی کی مثال ان کے سامنے آجاتی ہے 'چتا ہی شیطان بیداری کی سالت میں ان کے سامنے آبا ہی وہ اسے ویکھتے ہی ہیں اور اپنے کانوں سے اس کی آواز ہی سنتے ہیں 'یہ مثالی صورت اس کی حقیق صورت کے قائم مقام ہو جاتی ہے 'اکثر صلحاء کو یہ صورت خواب میں چیش آتی ہے۔ صاحب کشف وہ ہے کہ حواس کی مشخولیت اس کے مکا شفے کی راہ میں ان خر ہو 'اینی جو ہات کو خواب میں معلوم ہو وہ افہیں بیداری میں نظر آجائے جیسا کہ حضرت عمر شیطان رہتا ہے 'اس نے خواب میں انسان کے قلب میں وہ جگہ و کھلا وی جائے جہال مشخولیت میں انسان کے خراب میں انسان کے خراب میں اندر کی چیزیا ہر نظر آجاتی ہے اور شیطان رہتا ہے 'اس نے خواب میں انسان کے خراب میں اندر کی چیزیا ہر نظر آجاتی ہے اور شیطان کو ایک میں اندر کی چیزیا ہر نظر آجاتی ہے اور شیطان کو ایک میں اندر کی چیزیا ہر نظر آجاتی ہے اور شیطان کو ایک میں مورت میں آئی شان کے خواب میں اندان کے خواب میں اندر کی چیزیا ہر نظر آجاتی ہوئی آبال میں ہوئی اور کی اس کی دعوت میں وہ آبا ہے 'چائی بھٹی اہل میٹ نے شیطان کو کئی کی صورت میں ویکھا جو مواد اور اس کے ذریعہ وسوسے پیدا گردیا تھا 'جب وہ آدی اللہ کا در کر کا افری اس کی دعوت دے وہا ہے 'چائی بھٹی اہل میٹ نے شیطان کو کئی صورت اصلی کے قائم مقام ریز ایوا ہو اور ان کو کو کا مشاہدہ صورت اصلی کے قائم مقام ریز ایوا ہو اور ان کو کو کا مشاہدہ صورت اصلی کی قائم مقام اللہ میں دورات میں کی خدمت میں حاضر ہو تھا دریات جیت کر نے تھی جہ دو افر کر چائے گئے آباب نے اس طرح کا مشاہدہ صورت اصلی کے قائم مقام اللہ میں دورات میں کی خدمت میں حاضر ہوتے اور بات جیت کر نے تھی جب دو افر کر چائے گئے آباب سے دمام کی خدمت میں حاضر ہوتے اور بات جیت کر نے تھی جب دو افر کر چائے گئے آباب نے اس طرح کا مشاہدہ میں کے اس میں دورات اس کی دورت اس کی دورات کی مدیت کی دورات کی مدیت کی دورات کی اس کی دورات کی مدیت کی دورات کی مدیت کی دورات کی کار کی کھر کی دورات کی کرنے کی کو دورات کی کرنے کی کو دورات کی کی کرنے کرنے کرنے کی کرنے کی کرنے کرنے کی کرنے کی کرنے کرنے کی کرنے کی کرنے کی کرنے کی کرک

ے 'یہ بات پہلے بھی بیان کی جا چی ہے کہ قلب کے دو طرف بیں ایک طرف مالم مکوت کے مقابل ہو تا ہے 'یہ وہی 'المام اور غیبی اشارات كا مدخل ہے۔ دوسرا طرف عالم طاہرى كے مقابل ہے ، ليكن كيونكه دونوں طرف ايك دوسرے سے معمل بين اس ليے عالم ملوت كى جانب والے صفى كا اثر عالم ظاہروالى جانب من جملكا ب- عالم ظاہروالى جانب من جوشة نظر آتى ب وہ اس ك صورت معید ہوتی ہے می کد کہ تمام عالم طاہر معیات میں ہے ہے اور تعیات میں بیات مکن ہے کہ جو صورت آدی کے دل میں اس کی خیالی جس ' کے ذریعے اسے وہ اس کی اصل سیرت کے مطابق نہ ہو ' چنانچہ ایک محض ملا ہر میں خوبصورت نظر آتا ہے ' مرید ضروری نہیں کہ اس کے ظاہری خوبصورتی باطن کی خوبصورتی کے مطابق ہو ، وہ بد باطن بھی ہو سکتا ہے عالم ظاہرتمام تر تلیس بی تلیس ہے الیکن وہ صورت جو خیال میں عالم ملوت کی جک سے طاہر ہوتی ہے اصل صفیت کے بالع اور اس کے عین مطابق ہوتی ہے 'چنانچہ جو شی باطن میں بری ہوگی وہ فلا ہر میں بھی بڑی ہی نظر آئے گی۔ چنانچہ شیطان گئے 'مینڈک اور خزیری شکل میں نظر آیا ہے ،جب کہ فرشتے اچھی شاول میں نظر آتے ہیں 'یہ صورت معانی کا منوان اور ان کے باطن کی مجی تصور ہوتی ہے ا سی وجہ ہے کہ خواب میں کے اور بندری صورت میں سمی مخص کا نظر آنا اس کے خبث پر دلالت کر اے اور بگری کی صورت میں نظر آنا اس کے سلیم اللّبع ہونے کی دلیل ہے، خوابوں کی تعبیر کا یکی حال ہے۔ یہ امر بھی قلب کے اسرار سے متعلق ہے، علم معالمہ میں اس کا ذکر کرنا مناسب نہیں ہے 'یہاں اس موضوع کو چیز نے کا واحد مقصد بیہ ہے کہ اس بات کا یقین کرلیا جائے کہ شیطان اور فرشت الل دل پر مجمی ممثیل اور حکایت کے طور پر مکشف ہوتے ہیں جیسا کہ نیندی حالت میں۔اور مجمی بطریق حقیقت کے۔اکثر الیای ہو تا ہے کہ کوئی ایس مشیل صورت نظر آئی ہے جو باطن کے مشابہ ہو 'اگرچہ وہ صورت مثال ہوتی ہے ، مر آ کھے اس کا مشاہرہ حقیقی ہو آ ہے' تاہم اسے اہل کشف ہی د کھ سکتے ہیں۔ ان کے آس یاس کے لوگ نہیں د کھ سکتے 'جس طرح خواب سولے والاريك سكاب قريب بيشے موسالوك نميں و كو كتے۔

## ول کے وساوس اوہام ، خواطراور ارادے

یہ ایک دقیق بحث ہے' اور اس میں آیات و روایات اس مدیک متعارض ہیں کہ ان میں تعلیق دیتا ہر کمی کے بس کی بات نہیں ہے' صرف علاء کا ملین ہی اس تعارض کو دور کر سکتے ہیں' چتانچہ مدیث شریف میں ہے:۔

ان الله تجاوز عن امتی ما حدثت به نفوسها مالم نت کلم به او تعمل به (بخاری وسلم الع مردی کاری وسلم الع مردی کا د الله تعالی نے میری امت کے دو تمام گناه معاف کردیے ہیں جن کا دل میں خیال آئے جب تک دو زبان پرند آئیں اللہ اللہ اللہ اللہ علی اللہ عمل نہ ہو۔ یا ان پر عمل نہ ہو۔

حصرت ابو ہرر ای کا ایک روایت میں ہے کہ انخضرت صلی اللہ طب وسلم نے ارشاد فرمایا:

ان الله تعالى يقول للحفظة ازا بم عبدى بسية فلا تكتبوها عليه فان عملها فاكتبوها سيئة و اذا هم بحسنة فلم يعملها فاكتبوها عسراد (سلم بناري) عشراد (سلم بناري)

الله تعالى محافظ فرختوں (كفا كا جين) سے فراتے ہيں كہ جب ميرا بنده كمي جُرائى كا تعد كرے تواسے مت تكمون اگر وہ اس پر عمل كرے توايك بُرائى تكمون اور اگر كمي نيكن كا قصد كرے اور اس پر عمل ند كرے توايك نيكى تكمواور اگر اس پر عمل كرے تو دس نيكياں تكمو-

اس مدیث کی تخریج بخاری ومسلم دونوں نے کی ہے اس سے پدچانا ہے کہ قلب کا عمل اور فرائی کا قصد قابل معانی ہے۔ یی روایت ان الفاظ میں مجی وارد ہے:۔ www.ebooksland.blogspot.com اهاء العلوم جلد سوم

من هم بحسنة فلم يعملها كتبت له حسنة و من هم بحسنة فعد لها كتبت له عشرا الى سبعمائة ضعف و من هم بسيئة فلم يعملها لم تكتب عليه وان عملها كتبت جو مخص كى يكى كا اراده كرے اور اے عملى جامد نه پنائے اس كے ليے ايك يكى كامى جائے كى اور جو اس پر عمل كرے اس كے ليے دس سے سات سوتك نيكياں لكمى جائيں گا۔ اور جو مخص كى جرائى كا قعد كرے اور اس بر عمل نہ كرے تو (ايك جرائى) كلمى جائے گى۔

ایک روایت کے الفاظ سے :۔

واذاتحدث بان بعمل سيئة فانااغفر هالممالم بعملها جب كوكى بره دل يس فراكى كاخيال لا ما به قريس اب معاف كرويتا بول جب تك كد اس كناه كا إر تكاب ند

ان سب روایات سے منواور عدم موافذہ پر ولالت ہوتی ہے ، وو سری طرف بہت ی آیات سے قلب کے عمل پر موافذے کا فہوت راتا ہے۔ شاق ارشادِ باری ہے:۔

رَانَ تَبِدُوا مَا فِي اَنْفُسِكُمُ اَو تَخُفُوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ اللّهُ فَيَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُو يَعَلِّبُ مَنْ يَشَاءُ (٣٨٨) يَتَهُمُ (٢٨٠)

اور جو ہاتیں تمہارے نفوں میں ہیں ان کو اگر تم ظاہر کرو کے یا پوشیدہ رکھو سے حق تعالیٰ تم ہے حساب لیں سے پھر جس کے لیے منظور ہو گا بخش دیں محے۔

وَلَا تَقُفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَ الْفُنُوا دَكُلُ اوْ لَيْكَ كَانَ عَنهُ مَسُنُوْلاً (بـ ١٥ م عنه ٣٠)

اور جس بات کی تھے کو تحقیق نہ ہواس پر عمل درآ د منت کیا کر مکیوں کہ کان اور آگھ اور دل ہر مخص سے ان سب کی (قیامت کے دن) ہوچھ ہوگی۔

مطلب یہ ہے کہ قلب کا عمل آگر اور کان کے عمل کی طرح ہے ، جس طرح ان پر مو**ا غذہ ہوگا ا**ی طرح وہ بھی ماخوذ ہوگا ارشاد فرایا:- وکا تک تسمو الشہادة و من یک تسمها فراندازم قلبعہ (پ۳۸۸ آیت ۲۸۳) اور شادت کا اِخفاد مت کرو 'جو مخص اس کا اِخفاء کرے گا اس کا قلب کو گار ہوگا۔

لايوًاخِدْكُمُ اللَّهِ بِاللَّغُونِي أَيْمَانِكُمُ وَلَكِنَ يُوءَاخِدُكُمْ بِمَاكَسَبَتُ قُلُوبُكُمْ (ب١٢،١١ يَت ١٢٥٥)

الله تعالی تم پر (آخرت میں) دارو کیرنہ فرائی کے تماری (ایی) قسموں میں سے به بودہ تم پر-لیکن مواً غذہ فرمائیں کے اللہ تعالیٰ مواً غذہ فرمائیں کے اللہ تعالیٰ موائد تعالیٰ اللہ تعالیٰ تعالیٰ اللہ تعالیٰ تعالیٰ

اس سکے میں حق ہے ہے کہ جب تک قلب کے اعمال کی تفسیل مانے نہ آجا ہے اس وقت تک کوئی مطلق تھم نہ لگانا چاہے۔ قلب کا عمل کئی مرحلوں ہے گذر کراعضاء کے ارتکاب تک پنچا ہے۔ قلب پر سب سے پہلے جو چیزدارد ہوتی ہے اسے فاطر کتے ہیں 'شلا دل میں کسی ایسی عورت کا خیال آئے جو اس کے پیچے ہو کراگروہ گھوم کردیکنا چاہئے قود کی سکتا ہے 'دوم ہے کہ دیکھنے کی رخبت ہیں ہجان پیدا ہوتی ہے اسے میلانِ طبح کتے ہیں 'اور فاطراق کو حدیث نفس کما جاتا ہے' سوم اس رخبت کے لیے دل کی اجازت شلا تقلب کا یہ تھم لگانا کہ ذکورہ حورت کود کی لینا چاہے' بعض او قات طبیعت تو را فب ہوتی ہے 'لین بعض موافع شلا شرم اور خون کے باحث دل دیمنے کی اجازت نمیں دیتا' یہ موافع شلا شرم اور خون کے باصف دل دیمنے کی اجازت نمیں دیتا' یہ موافع شلا شرم اور خون کے باحث دل دیمنے کی اجازت نمیں دیتا' یہ موافع شلا شرم اور خون کے باحث دل دیمنے کی اجازت نمیں دیتا' یہ موافع شلا شرم اور خون کے بارم ہے کہ حورت کو دیمنے کا مقتم عرم ہوا سے قصد' نیت' اور ارادہ کہتے ہیں' اس قصد کا مبدأ

کمی ضعیف ہوتا ہے 'کین جب قلب خاطراول کی طرف پوری طرح متوجہ رہتا ہے تو یہ قصد مؤکد ارادہ پختہ اور عزم جازم ہو جاتا ہے'
بعض او قات ارادے کی پختل کے باوجود آدمی کمی وجہ سے مثلاً ندامت کی بنا پر فعل کا مر بحب نہیں ہوتا 'کمی خفلت کے باعث فعل کا
دھیان نہیں رہتا 'کمی کوئی ایسا مانع پیش آجا تا ہے کہ چاہئے کے باوجود بھی اس ارادے کو عملی جامہ پہنانا دھوار ہو جاتا ہے۔
عمل سے پہلے ول کی چار حالتیں : خلاصہ یہ ہے کہ اعتما کے عمل ہے پہلے چار حالتیں ہوتی ہیں' حدے نونس میلان طبع' اعتماد'
عزم ان چار حالتوں کا علم الگ الگ ہے۔ جمال تک خاطر یعنی حدیث فلس کا تعلق ہے اس پر کوئی موافظ و نہیں ہے 'کیوں کہ یہ انسان کے
اختیار میں نہیں ہے' کی علم میلان طبع کا ہے' یہ حالت بھی افتیاری نہیں ہے' کی دونوں حالتیں آنخفرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اس
ارشاد میں مراد ہیں کہ میری اُمّت ہے ان کے دلوں کی باتیں معاف کردی گئی ہیں۔ حدیث فلس کمتے ہی ہیں ان خواطر کوجو دل میں گذریں
اور جن پر عمل کرنے کا عزم نہ ہو' عزم وارادے کو حدیث فلس نہیں گئے' حدیث فلس کی مثال معزمت حثان بن خطعون کی یہ روایت ہے
ادر دین پر عمل کرنے والم صلی اللہ علیہ و سلم کی خدمت میں عرض کیا:۔

نفسی تحدثنی ان اطلق حولته وال مهلا ان من سنتی النکاح قال نفسی تحدثنی ان احید نفسی تحدثنی ان احید نفسی تحدثنی ان احید نفسی تحدثنی ان احید نفسی تحدثنی ان اور هب قال: مهلا رهبانیة امتی الحیاد والحیح قال: نفسی تحدثنی ان اور کاللحم قال: مهلافانی احید و لوسالت الله لا طعمنیه ای میرا دل یه کتا ہے کہ میں خولہ (یوی) کو طلاق دے دول آپ نے فرایا: ایبانہ کو کاح میری منت ہے انہوں نے عرض کیا کہ میرا دل کتا ہے کہ میں اپ آپ کو خص کرلوں فرایا: ایبانہ کو میری امت میں خصی ہوتا بیث روزہ رکمنا ہے عرض کیا: میرا دل کتا ہے کہ میں را ب (تارک الدینا) بن جاؤں فرایا: ایبانہ کو میری اتب کی موجب رہیں اللہ تعالی ہے اس کی درخواست کوں تو دہ مجمع کھلا دے۔

یہ وہ خوا طرحے جن پر عمل کا عزم نہیں تھا' ہی خوا طرحد یہ فلس کملاتے ہیں' چنا نچہ ای لیے حضرت مثان بن هلعون نے سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم ہے ان پر عمل کرنے یا نہ کرنے کے سلسے میں مشورہ کیا' قلب کی تیمری حالت اعتقاد ہے' بینی دل کا یہ عظم لگانا کہ اس نفل کا کرنا مناسب ہے' یہ اعتقاد افتیاری بھی ہوتا ہے' اور اضطراری بھی' افتیاری پر موافظہ ہے اضطراری پر نہیں ہے۔ چو تھی حالت بینی فعل کا ارادہ کرنا قائل موافظہ ہے' اگر کسی وجہ ہے وہ فعل نہ کرسکا تو یہ دیکھا جائے گا کہ اس کا گرکنا ندامت یا خوف فدا کی وجہ ہے ہو اپنی نفل کا ارادہ کرنا قائل موافظہ ہے' اگر کسی وجہ ہے وہ فعل نہ کرسکا تو یہ وہ کھا جائے گا کہ اس کا گرکنا ندامت یا خوف فدا کی وجہ ہے ہی کہ بین نام کے لیے ایک نئی تھی جائے گ کہ بین نہیں اگر خوف خدا اور ندامت نے اور اس ہے گرکنا اور نفس پر مجاہدہ کرنا نئی ہے۔ طبیعت کے نقاضے ہے مجبور ہو کر اس نے کیوں کہ معصیت کا ارادہ کیا تھا اس کا یہ عمل باری تعالی ہے عمل اعراض اور ففلت پر دلالت نہیں کرتا البتہ اس نے معصیت کا ارادہ کیا تھا تی کہ ہو تھا ہے گوا کہ کرائی تھی جائے گ کہ کو است ہو کہ کہ کا است ہو کہ کہ ایس نے ارادہ معصیت ہے شیطان کی اتباع کی تھی تو اس ہے گرائی تھی جائے گ کہ کو نکہ اس نے ارادہ معصیت ہے البتہ اگر اس نے ارادہ معصیت ہے شیطان کی اتباع کی تھی تو اس ہوری ہے البتہ اگر اس نے کسی مانع یا گذر کی بنا پر اپنے ارادہ پر عمل نہیں کیا تو ایک گرائی تعملی ہوں دوایت والات کرتی ہے جو مجھ مسلم میں حضرت ابو ہریا ہے ہے مردی ہے' سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشادہ فرمایا ہے۔

قالت الملائكة عليهم السلام رب ذاك عبدك يريدان يعمل سيئة و هوابصر به <u>فقال: ارقبوه فان هو عملها فاكتبوها له بمثلها و انتركها فاكتبوها له حسنة و انما</u>

اس روایت کے خلف کورے واری ابنوی طرانی احر ابد معل اور ابد واؤد وغیرو کی صدیف میں می اساد کے ساتھ متعدّد محاب ہے معتول میں اسد مدیث الحرام العام کی تصیل کے معابق سیم تری نے نواد والاصول میں سعید بن الحسب سے مرسلا تنل کی ہے۔

www.ebooksland.blogspot.com

تركهامن جرائي-

ملا مك مليم السلام بارى تعالى سے موض كرتے بين اے اللہ اللہ تيرا بنده كناه كرنا جابتا ہے ' (حالا نك خداكواس كا مال زیارہ معلوم ہے) اللہ تعالی فراتے ہیں:اس کی محرانی کو اگر وہ ارادے پر عمل کرلے تواس کے برابر برائی لکھ لواورا اگروہ چھو ژدے تواس کے لیے ایک ٹیکی لکھو کیونکہ اس نے میری دجہ سے بیر گناہ چھوڑا ہے۔

جن روایات میں من کم یعملها (اس ارادے برعمل دمیں کیا) آیا ہے اس میں بھی اللہ کے خوف سے چموڑا مراد ہے اگر کوئی مخص کسی مناه کا مزم کرے پھروہ خفلت کے باحث یا کسی اور وجہ سے اس مناه کا اِر تکاب نہ کرسکے تو وہ نیکی کا مستحق کیوں ہوگا؟ مديث شريف من عند انمايحشر الناس على نياتهم « اوى الى الى نيون رافعات ماكس ك-اس روایت سے معلوم ہوا کہ اگر کوئی مخص رات کویہ نیت کرے کہ میں میج کوفلال مسلمان کو قتل کروں گایا فلال مورت کے ساتھ زنا کوں گا اور میج ہونے سے پہلے مرجائے تووہ اپنے ارادہ دعزم پر مرے گا اور اس نیت پر اس کا حشر ہوگا ' حالا تک اس نے ارتكاب نيس كياتها اس امرر تعلى دلالت اس روايت به وتى ب كمر الخضرت صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا :-إذاالتقى المسلمان بسيفيهما فالقاتل والمقتول فى النار فقيل يارسول الله: بذاالقاتل فمابال المقتول قال لانمار آدقتل صاحب (عارى وملم-الوكمة)

جب دومسلمان ابن ابن موارس لے كر آئے سائے آجائي و قاتل اور معقل دونوں جنم ميں جائيں مے۔ عرض کیا گیا یا رسول اللہ قائل کا دونیج میں جانا تو سجو میں آنا ہے ، معتل کو کیا ہوا وہ دونرج میں کیول

جائے گا ولایا اس لیے کداس نے اپنے ساتھی (قائل) کو ارتے کا ارادہ کیا تھا۔

معلوم ہوا کہ منتقل محض این ارادے و نبیت کی بنائر دوزخ کا مستحق ہے ابظا ہروہ مظلوم تھا اور قائل نے ظلماً اسے قتل کیا تھا " اس مراحت کے بعدید کمان نمیں کیا جاسکا کہ اللہ تعالی نیوں اور ارادول پر مواخذہ نہیں فرائیں مے اس سلطے میں یہ اصول یا د ر کمنا چاہے کہ بروہ قصد قابل موافذہ ہے جو افتیار کے تحت ہو ال اگروہ کسی ٹیل کے ذریعہ اس قصد کا کفارہ اواکردے تواس کے نامة اعمال میں نیکی تعلی جائے گی میو کلہ ندامت کی وجہ سے عزم کو قط کرنا نیک ہے ، کسی مجبوری کی وجہ سے ترک قعل کرنا نیکی میں ہے اس لیے پہلے پر اجر ملے گا اور دو سرے پر موافذہ ہوگا خوا طراور میلان طبع بندے کے اختیار میں نہیں ہیں ان پر موافذہ کرتا

بزے کی طاقت نے باہری چزوں پر موافزہ کرنا ہے، قران کریم میں ہے:
وَ إِنْ تُبُدُو اُمَا فِی اَنْفُسِکُمُ اُو تُخفُو وَ يُحاسِبُکُمُ بِعِاللّٰمِ (پ٣٨٨ آيت ٢٨٣) اورجو ہاتیں تمارے نفوں میں ہیں ان کواکر تم ظاہر کردے یا پوشیدہ رکھوے حق تعالی تم سے صاب لیس کے۔

روایات میں ہے کہ جب بیر آیت کریمہ نازل ہوئی تو کھے محالی سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور انہوں نے عرض کیا: یا رسول اللہ! ہم پر ایس بات کا تھم ہوا ہے جو ہماری طاقت سے باہر ہے ، ہمارے دلول میں بت س باتی الی مذرتی ہیں کہ ان کا ول میں رہنا ہمیں منظور نہیں ہو تا اس آیت کی روسے ہماری وہ باتیں ہمی قابل موافقہ ہول گی؟ آخضرت ملى الله عليه وسلم في ارشاد فرايا: عالبًا تم يمي يهودون كي طرح يدكمنا واجع موستبع فناو عصب أرام في سااورنا فرانى ك حميں تويه كمنا جائي سَمِعُنَا وَ أَطَعُنَا (م فِي سَااور اطاعت كى) محابية مع وطاعت كا اعراف كما ايك سال بعد مندرجه لايكيف الله نفسا إلا وسعها زیل آیت کے ذرایعہ یہ علی دور ہوئی۔

الله تعالى كمي مخص كو مكلت نبيس بنا تأكمراس كأجواس كي طاقت والنتياريس مو-

اس تغییل سے عابت ہواکہ قلب کے جو اعمال بندے کے دائرة اختیارے خارج بین ان پر موافذہ نمیں ہے ، بعض لوگ ان (۱) ابن جاجر می لفظ "النما" کے مذف کے ساتھ۔ مسلم میں یہ روایت اتم سلم" اور عائشے متحل ہے۔ (۲) یہ روایت مسلم شریف میں ابد بریرہ اور ابن مبائ ہے موی ہے۔

احياء العلوم جلدموم

اجمال میں کوئی فرق نہیں کرتے بلکہ جو پھو ول میں آئے اسے مدھ فلس یا فاطر کہ دیتے ہیں 'ان کی یہ رائے درست نہیں ہ قلب کے اجمال پر موافذہ کیوں نہ ہو جب کہ کہر 'عجب' ریا' اور حسد وفیرہ قلب کے اجمال ہیں 'اور آیات و روایات سے ان پر موافذہ ہا بت ہے۔ اصل ہی ہے کہ جو اعمال بندے کے افتیار میں ہیں خواہوں آگھ کے ہوں یا کان کے ہوں یا دل کے ہوں سب پ موافذہ ہوگا' چنانچہ اگر کمی نا محرم عورت پر پلا افتیار نظر پڑ جائے تو اس پر موافدہ نہیں ہے' کین اگر دوبارہ قصد و ارادے کے ساتھ اس پر نظر والی تو موافذہ ہوگا۔ ہی مال قلب کے خواطر کا ہے' بلکہ پہلے موافظہ قلب ہی سے ہونا چاہئے کیوں کہ قلب ہی اصل ہے' چنانچہ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم اکت تھوئی ہوگا' ورسلم۔ ایو ہریا')

الله تعالى كارشاد به . لَنُ يَنَالُ اللهَ لَحُومُهَا وَلَا دِمَاءُهَا وَلَكِنُ يَنَالُهُ النَّقُولُ مِنْكُمُ (پ عار ١٣ أيت ٢٠)

تغوى يمال ہے۔

الله کے پاس ندان کا کوشت پنچاہ اور ندان کا خون الیکن اس کے پاس تمهارا تقولی پنچاہے۔ سرکار دوعالم صلی الله علیه وسلم کا ارشاد ہے:۔

الاثم حواز القلوب (۱) گناه دلون می کھنے والاہے

ایک مرتبه ارشاد فرمایا :-

البرمااطمان اليمالقلبوان افتوكوافتوك (طران-ابر صبه) في وي المران الديمالة المران الديمالة المران ال

ہم یماں تک کتے ہیں کہ اگر مفتی کے ول میں کئی امر کے دجوب کا خیال آیا اور وہ امرنی الحقیقت واجب نہیں ہے تب ہمی اسے تواب طے گا'ای طرح اگر کسی کے ول میں کئی امر کے دجوب کا خیال آیا اور وہ امرنی الحقیقت واجب نہیں ہو کر نماز پڑھ لئ' کو اس نے دل کی گوائی پر مطمئن ہو کر نماز پڑھ لئ' کو رق اس نے دل کی گوائی کے بعد نماز چھوڑے گاتو کو رائن ہے معلی ہوا کہ نماز بلا وضور پڑھی گئی ہے تو اس نماز پر تواب طے گا'لین اگر طمارت کی گوائی کے بعد نماز چھوڑے گاتو گاتو کہ تا ہوگا' اس کے بر عکس اگر یہ عورت منکوحہ ہوتی اور وہ اسے فیر سمجھ کر جماع کر تا تو گزشگار ہوتا۔ ان تمام مسائل میں قلب کو اہمیت وی گئی ہے' اعتماء کو ان میں کوئی دخل نہیں ہے۔

## ذكركے وقت قلب كے وسوسوں كامكتل القطاع

اس بحث کاموضوع یہ ہے کہ ذکر کے وقت قلب کے وصاوی پورے طور پر فتم ہوجاتے ہیں یا نہیں؟اس سوال کے جواب میں عرض ہے کہ احوال قلب کے محرال اور اس کے مجائے وسطات پر نظر رکھے والے علاء کے اس سلسلے میں پانچ فریق ہیں۔ ایک فراق کا خیال یہ ہے کہ اللہ کے ذکر سے وسوسہ محتم ہوجا آہے ، عدیث میں ہے:۔ احياء العلوم - جلد سوم

فاذادكر الله خنس- (ابن الى الدنيا ابن عدى الن ) جب الله كاذكر آب و من جا آب

خس کے معنیٰ ہیں سکوت مطلب یہ ہوا کہ شیطان ذکر النی کے دقت خاموش ہو جاتا ہے اور اپن حرکتیں خم کر دیتا ہے ،
دوسرے فرق کا قول یہ ہے کہ ذکرے دساوس خم قو نہیں ہوتے البتہ ان کی تاثیر خم ہو جاتی ہے اس کے کہ جب دل پر اللہ تعالی کا ذکر محیط ہو جاتا ہے تو اس میں وسوسہ کا اثر قبول کرنے کی مطاحیت ہاتی نہیں رہتی اس کی مثال السی ہے ہیں ہے ،
موج میں خرق ہو اگرچہ لوگوں کی آوا ذیں اس کے کانوں میں پڑتی ہیں اوروہ خود بھی تعتکو میں حصہ لیتا ہے بھیتا کہ فرس ہے ،
جس طرح سوج میں منتفق مخص ہرچز ہے ہو باتا ہے ای طرح ذاکر بھی وساوس کے اثر سے آزاد ہو جاتا ہے ، تیرے فرق کی دائر سے آزاد ہو جاتا ہے ، تیرے فرق کی دائر سے کہ نہ وسوسہ ختم ہو تا ہے ، اور اس کا اثر زاک ہو تا ہے ، اور وسوسہ فتم ہو جاتا ہے ، ایمی وسوسہ ضعیف پڑجاتا ہے ۔ جو تھے فرق کا خیال ہے ہے کہ ذکرے وسوسہ ختم ہو جاتا ہے ، اور وسوسہ سے ذکر کا اثر معدوم ہو جاتا ہے ،
وسوسہ ضعیف پڑجاتا ہے ۔ چوتھ فرق کا خیال ہے ہے کہ ذکرے وسوسہ ختم ہو جاتا ہے ، اور وسوسہ سے ذکر کا اثر معدوم ہو جاتا ہے ،
وساسلہ اس طرح جاری رہتا ہے کہ وسوسہ ہے تو ذکر فیس اور ذکر ہے تو وسوسہ نسمیں اور ان دونوں کی آلمور وی ہوئے ہوں اس کی مثال ایس ہو جاتے ہوں ان کی جلدی جلدی جدی جو تی ہوں اور اسے تیزی سے حرکت دی جائے تو وہ فقط ایک دو سرے سے جزے ہوئے ہوں اس کی مثال ایس ہوں کے ، اس فرق کی دیل ہیہ ہو کہ آگرچہ حدیث شریف میں مؤر ان کا تار ہو ایک صورت ہے جو ذکر کے باوجود کیوں مؤرس کی کراں میا ہے ، حدیث شریف کی مقطع نہیں ہوئے ، بلکہ دونوں کا عمل اپنی اپنی جگہ جاری رہتا ہے ، جس طرح انسان قلب وسوسوں میں کمرا رہتا ہے ، حدیث شریف کے مفہوم اور ہارے تجربے میں تطبی کی کہ جاری رہتا ہے ، جس طرح انسان میں وہوں تو بین مؤرس کے اس فران ہو ہوئے ہیں ، آخرے ہیں تابی طرح قلف حال طاری ہو جاتے ہیں ، آخرے ہیں ۔ اپنی مؤرد قلب پر بھی بیک وقت دو مخلف حال طاری ہو جاتے ہیں ، آخرے میں انسان میں انسان میں مغرب سلم کے اس فری ان ہو ہو ہے ہیں ، آخرے میں انسان میں وہو تے ہیں ، آخرے میں انسان میں مغرب سلم کے اس فری انسان کے مغرب میں ہو تا ہی میں دو ت دو مخلف میں دیا ہو جاتے ہیں ، آخرے میں میں دو ت دو مخلف میں دیا ہو ہو ہو ہو ہو ہیں ہی بر اس میا انسان میں دیا ہو تو انسان کی دی کر دونوں کا عمل انسان کی میں دونوں کی میں دونوں کی میں کر دونوں کا عمل کی دونوں کی ک

مامن عبدالا وله اربعة اعين عينان في رأسه يبصر بهما امر دنياه وعينان في قلبه يبصر بهما امر دينه (ابومنورويلي دمازين جل)

ہربندے کی جار آکھیں ہوتی ہیں و سریل جن سے وہ اپنے دنیوی امور دیکھتا ہے اور دو دل میں جن سے دہ اپنے دنی امور کامشاہرہ کرتا ہے۔

ماسی کی رائے بھی میں ہے۔

وساوس کی قشمیں : ہارے نزدیک یہ تمام ذاہب می ہیں اکن ان میں وسوس کی تمام قسموں کا احاطہ نہیں کیا گیا بلکہ ان میں سے ہر فریق نے آیک فتم پر نظروالی اور اس کے مطابق فیصلہ کردیا۔ وسوسوں کی کئی فتمیں ہیں۔

پہلی قتم - تلیس تن : ایک قتم بیہ کہ شیطان تن کو مشتبر کرنے کے لیے وسوسہ والے مٹا کسی انسان سے ہوں کے کہ دنیادی الذات نہ چھوڑتی چاہیں۔ کو کلہ زندگی طویل ہے 'اسے طویل عرصے تک خواہشات کو قابو میں رکھنا مبر آزما کام ہاس موقعہ پر اگر بندہ اللہ تعالیٰ کے حق عقیم 'واب عقیم اور عقاب ایم کا تصور کرے گا اور دل کو یہ سمجھائے گا کہ زندگی طویل ہو سکتی ہے مگر آخرت کی زندگی کے مقابلے میں وہ بسرطال محقرہ 'اور یہ تمام دنیاوی لذات قانی ہیں 'اگرچہ بظا ہران پر مبر کرنا مشکل ہے کہ روزخ کی آگ کے مقابلے میں چندال مشکل نہیں ہے 'اور ان دونوں میں سے ایک ضروری ہے آگر دنیا میں لذات پر مبر کی مشقت برداشت کرنی ہوگ ، اور دنیا میں مبرنہ کیا تو آخرت کی مشقت برداشت کرنی ہوگ ، ہرطال اللہ تعالی کے وعدوں اور وحیدوں کی یا دوہ بی 'اور ایمان و بقین کی تجدید شیطان کو راہ فرار افتیار کرنے پر مجبور کر دی ہے '

٨ŧ

اس کے کہ وہ یہ نہیں کہ سکا کہ دوزخ کی آگ معاصی پر مبر کے مقابظ میں نواوہ آسان ہے یا یہ کہ معاصی کا ارتکاب دوزخ کی طرف نہیں پنچا آ' اگر اس نے اس طرح کے دعوے کے بھی توبیدہ مؤمن گیاب اللہ براپنے ایمان کی دجہ سے ان وعدوں پر بھین ہی کب کرے گا۔ اس طرح آگر وہ مجب کا وسوسہ ڈالے منا کے بیاں تیرا درجہ انتہا کی بائد ہے ، اس موقعہ پریرہ کو یہ سوچنا چاہئے کہ نہیں ہے' اور نہ تیری مبادت کی مثال کہیں ملتی ہے' اللہ کے بیاں تیرا درجہ انتہا کی بائد ہے ، اس موقعہ پریرہ کو یہ سوچنا چاہئے کہ معرفت عاصل ہوئی سب اللہ تعالی کی معرفت عاصل ہوئی سب اللہ تعالی کی معرفت عاصل ہوئی سب اللہ تعالی کی معرفت ہیں اس کی عطاکردہ دولت ہیں' میرا اس میں کوئی کمال نہیں ہے' اس خیال کے بعد مجب اور خود پندی کی مخبائش ہی تا ہی اس نے کہ وہ یہ نہیں کہ سکا کہ یہ سب اللہ کی مخلوق نہیں ہیں' اگر اس نے یہ کہا بھی توبیدہ کی معرفت اور اس کا ایمان اس کی بات کا لیمین ہی کب کرنے دے گا۔ وسوسوں کی یہ ضم ایمان و معرفت کے نور کے حامل عارفین کے دول سے ذکر کے ذریعہ باللہ ختم ہو جاتی ہے۔

دوسری قتم - تحریک شهوت : وسوسول کا دوسری قتم بیہ بے کہ شیطان شهوت کو تحریک دے اس کی بھی دو تشمیں ہیں ایک بیکی دو تشمیں ہیں ایک بیکی دو تشمیل ہیں ایک بیکی دو تشمیل ہیں ہیں ایک بیکہ بردہ کو اس شهوت کا معصیت ہونا بیٹنی طور پر معلوم ہو دو سری بیا کہ دہ خل ہے تو شیطان کی شہوت کو حرکت دینے ہے تو باز نہیں آئے گا لیکن وہ اس حرکت کو مؤتم ندینا سکے گا اگر وہ بیٹی نہیں بلکہ خل ہے تو شیطان کی تحریک مؤتر بھی ہو سکتی ہے اس صورت میں اس کے ازا کے لیے بجابدہ کی ضرورت ہوگی وسوسہ کی یہ تشم ذکر کے وقت پورے طور پر ختم نہیں ہو پائی۔

تیسری قتم - خواطر: وسوسد کی تیسری قتم محض خواطراور خائب احوال کی یاد ہے جو نماز میں آتی ہے 'چنانچہ جب بندہ ذکرالئی میں مضغول ہو تا ہے تو بہ خواطر تعوری دیرے لیے ختم ہوجاتے ہیں 'پھر آجاتے ہیں پھر ختم ہوجاتے ہیں 'بعض او قات خواطر کی آمد و رفت آتی ہے بہ ہے اور مسلسل ہوتی ہے کہ خواطراور ذکر وونوں آیک ہی سلسلے کی دو کڑیاں معلوم ہوتی ہیں 'یمال تک کہ بعض او قات خواطر بھی آتے ہیں اور قرآت کے معنی بھی سی سیجھ ہیں آتے ہیں تھویا قلب میں دونوں کے لیے دوالگ الگ جگہیں ہیں جمال و دونوں بیک دفت ساتھے ہیں 'اس قتم کے دسوسہ کا کھل طور پر سے منقطع ہوتا بہت مشکل ہے 'لیکن محال نہیں ہے'اس لیے کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں:۔

من صلی رکعتین لم بحدث فیهمانفسه بشئی من امر الدنیاغفر لهما تقدم من ذبنه (۱) جو مخض دور کمین ایی پرمے که ان میں اس کانش کوئی دنیا کی بات ند کرے تو اس کے محصلے کناه معاف کردیئے جائیں گے۔

اگریہ ممکن نہ ہو آگہ ذکر النی کے وقت کی طرح کا کوئی وسوسہ دل میں نہ ہو تو سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم اس کا ذکر نہ فرماتے۔ لیکن یہ صورت تمام قلوب کے ساتھ چیش نہیں آگئ بلکہ صرف اس دل میں اس کا تصور کیا جا سکتا ہے جس پر اللہ تعالی کی مجت اس درجہ غالب آپھی ہو کہ اس کے علاوہ کوئی خیال نہ آتا ہو 'جس طرح عاشق صادتی کے دل میں مجبوب کی ہات کے علاوہ کوئی دو سری ہات نہیں آئی 'ای طرح اگر کسی محض کو اپنے دعمن کا قلر ہو تا ہے تو وہ اس کے تصور میں 'اور اسے ایڈا پہنچا نے کے دیل میں اتنا مستفرق ہو تا ہے کہ فماذ کا خیال ہمی نہیں آتا 'اور نہ یا در متا ہے کہ اس نے کھی رکھتیں پڑھی ہیں 'اور کس رکھت خیال میں اتنا مستفرق ہو تا ہے کہ اس دوران اگر کوئی قریب سے بھی گذر جائے تو پتا نہیں چاتا خواہ آٹکھیں کھلی ہوں اور بظا ہرا سے دیکے دی دی ہوں 'جب دنیاوی امور میں استفراق کی یہ کیفیت ہو عتی ہے تو دو نرخ کے خوف اور جنت کے شوق میں بندے ک

() یہ روایت کتاب افتاؤہ می گذر چی ہے۔

احياء العلوم اجلد سوم

یہ حالت کیوں نہیں ہوسکتی البتہ ایمان کی مزوری کے پیش نظراس طرح کی کیفیت عام نہیں ہے۔ ماصل یہ ہے کہ شیطان سے چد لحول کے لیے نجات ممکن ہے ، لیکن عمر بحرکے لیے چدکارا ممکن نمیں ہے ، اگر کوئی مخص شیطان کے وسوسوں اور اس کی بیجان احمیزی سے محفوظ رہ سکتا تھا تو وہ اتخضرت صلی الله علیہ وسلم کی ذات گرامی ہوتی جب کہ روایات میں ہے کہ ایک مرتبہ نماز راجے ہوئے اپنے کڑے کے تقوش پر آپ کی نظرردی سلام پھیرے کے بعد آپ نے وہ کرا ا ماريمينكا اور ارشاد فرمايا :-

> شغِلني عن الصّلاة انهبوابه الى ابى جهم (١) اس كرك نے توجعے نمازے روك ويا اے ابوجم كے پاس لے جاؤ۔

آپ کے ہاتھ میں سونے کی انگوشی تھی ایک مرجد خطبہ کے دوران اس پر نظرجا بڑی تو آپ نے اسے اٹھا کر پھینک دیا اور

فرایا:- نظر الیه و نظر الیکم (نائی-ابن عباس) می ایک بارات دیم ایم بون اورایک بار حمیس دیم ایم بون-

كررے كے نقوش اور سونے كى الكوشى سے دھيان بننے كاعمل شيطان كاوسوسہ تھا 'يادرہے كه سونے كى الكوشى كاواقعہ مردول ك ليك سون كى حُرمت كى زول سے پہلے كا ب "آپ نے بدا كو تھى پنى كو نكداس وقت پننا جائز تما 'بور ميں أيار دى كيونكداس ے وسوسے پیدا ہورہ تھے اور دنیاوی مال ومتاع سے متعلق وسوسے انہیں اپنے سے دور ہٹا کری ختم کے جاسکتے ہیں 'جب تک كوئى مخص ضرورت سے زائد چيز كا مالك رہے گا تو اسے شيطان وسوسيس ضرور جلا كرے گا خواه وه زائد چيزايك ورہم يا ايك دینار ہی کیوں نہ ہو' دراہم و دنا نیرمیں وسوے کی صورت میہ ہوگی کہ شیطان صاحب مال کو ان کی حفاظت کے سلسلے میں متفکر رکھے گا' نیزاے بتلائے گاکہ وہ اس مال کو کماں خرچ کرے اے کی طرح چُمپاکررکھے ناکہ لوگوں کو تہمارے پاس مال کی موجودگی کا پتا نہ چلے یا اسے کس طرح ظاہر کرے کہ لوگ تماری برتری تنکیم کریں 'یہ اور ای طرح کے دو سرے وسوے اسے پریشان رکھیں مے وزیادی دولت کے مروہ جسم میں اپنی طمع کے بنج گاڑنے کے بعد شیطان سے بیخے کی خواہش رکھنے والا ایبا ہے جینے کوئی مخص شد میں گرجائے اور یہ توقع رکھے کہ اس پر کھیاں خمیں بیٹھیں گی والا تکہ یہ ممکن خمیں ہے ونیا شیطانی وسوس کا ایک برا دروازہ ہے اور یہ صرف ایک دروازہ نمیں ہے بلکہ بے شار دروازے ہیں جن سے شیطانی لشکروسوس کے بوج واٹھائے اپنی آمدرفت جاری رکھے ہوئے ہیں ایک دانشور کہتے ہیں کہ شیطان آدمی کے پاس معاصی کی راہ ہے آیا ہے 'یہ راہ بند ہو تو نصیحت کا راستہ اپنا آ . ہے اور اسے بدعت میں جلا کردیا ہے 'اگر وہ راستہ بھی مسدُود کردے تو اسے تنگی اور تشدّد کی راہ د کھلا تاہے کہ جوچ خرام نہ ہو اسے بھی حرام کرلے 'اگروہ اس سے بھی منع کردے تو اسے وضواور نمازے دوران فکوک وشیمات میں جٹلا کردیتا ہے 'اگر اس ے بھی کام نمیں چاتا تواس پر خبر کے کاموں کو آسان کردیتا ہے ،جب لوگ اسے نیک اور صابرو عفیف سمجھ کررا غب ہونے لگتے ہیں تو وہ اے مجب میں جلا کر کے ہلاک کر دیتا ہے ' یمال وہ جذوجد کی تمام بر قوت مرف کردیتا ہے ' یہ آخری موقعہ ہو تا ہے 'اور شیطان یہ موقع اتھ سے جانے جمیں دیا جاتا اس لے کدوہ یہ جاتا ہے کہ اگریہ موقع اتھ سے کل کیا تو میرا دکار جال میں سینے کے بجائے سید ماجنت میں جائے گا۔

قلب کی سُرعتِ تغییراوراِثبات و تغییر میں اس کی قِشمیں

جیسا کہ ہم نے ذکر کیا قلب مختلف متضاد اوساف کے درمیان گمرا ہوا ہے جمویا وہ ایک بدف ہے جس پر چاروں طرف سے تیروں ک بارش ہوتی ہے'اس پر ایک چیز کا اثر ہو تا ہے تو دو سری طرف سے دو سری چیز آکر اس اثر کو زائل کردیتی ہے'شیطان اے ہوائے نفس کی www.ebooksland.blogspot.com

طرف تحنیجا ہے، فرشتہ سمت خالف میں تحنیجا ہے، ایک شیطان ایک شری جانب کے جاتا ہے تو دو سرا شیطان دو سرے شرک دعوت رہا ہے ای طرح ایک فرشتہ ایک خیری طرف بلا تا ہے تو دو سرا فرشتہ دو سرے خیر کی طرف بلا باہے جمبی وہ دل دد فرشتوں کی کشاکش میں جتلا ہو جا تا ہے جمعی دو شیطانوں کی اور مجمی شیطان و فرشتے گی۔ اسے کسی مجمی وقت فرصت کالحد میشرنہیں آیا'اس آیت میں قلب کی اس کیفیت ی جانب اشارہ کیا گیاہے۔ ونقلِّبافيدتهم وأبصارهم (ب١٨٦عه)

ادر ہم بھی ان کے دلوں کو اور ان کی تکا بوں کو چھروس کے۔

کیوں کہ انخضرت صلی اللہ علیہ وسلم قلب کی مجیب میں اللہ کا عجب و غریب منعت پر مطلع تھے اور اس بات سے واقف تھے کہ ہیو موشت كا كلاا برلحه برآن معقرر بها بهار لي آب يا في كلياكرتے ہے۔ لا: ومقلب القلوب بخارى - ابن عمل فيس التم به دلوں كر بدانے والے كى-

آب بعرت يرما زمات ع: يامقلب القلوب ثبت قلبي على دينيك اے داوں کے بدلنے والے میرے ول کواپنے دین پر ابت قدم رکھ۔

لوگوں نے عرض کیانیا رسول اللہ اکیا آپ کو بھی است ول سے بارے میں کسی طرح کا کوئی اعدیشہ ہے وایاند

ومايومننى والقلببين اصبعين من اصابع الرحلن يقلبه كيف يشاع میں کس وجہ سے بے خوف ہو جاؤں جب کہ دل باری تعالی کی الکیوں میں سے دو الکیوں کے درمیان ہے وہ جس مرح عابتا بدل دعا ب-

ایک روایت میں بیرالفاظ ہیں ہے

انشاءان يقيمهاقامهوان شاءان يزيغهاز اغم (مام جابرين عبدالله) أكروه سيدهاكنا عابتاب توسيدهاكروتاب اور ثيرهاكرنا عابتاب توثيرهاكروناب سركار دوعالم صلى الله عليه وسلم نے قلب كى تين مثاليں بيان فرما كيں۔ ايك مثال بد بـ مثل القلب مثل العصفور ينقلب في كل ساعة (ماكم بيتي ابومير الجراح) قلب كى مثال يرا ميسى بىك مروقت لوث يوث موتى رمتى ب

دو سرى مثال ان الفاظ ميں بيان فرمائي:

مثل القلب في تقلبه كالقدر اذا استحمعت غليانها - (امر عام مقدار بن اموري) قلب کی مثال بدلنے میں باعثری جیسی ہے جس وقت اس میں خوب جوش آ تا ہے۔

تيسري مثال به بيان فرما كى : ـ

مثل القلب كمثل ريشة بارض فلاة تقلبها الرياح ظهر البطن - (طراني يسق - ابومولى الاشعرى، قلب کی مثال ایس ہے جیسے محرا میں یہ ہو جے ہوائیں اُلٹ کیٹ کرتی دہتی ہوں۔

قلب کے تغیرات اور ان میں اللہ تعالی کی صنعت کے عجائب کی معرفت وہی لوگ حاصل کرسکتے ہیں جو قلب کے محرال رہتے ہوں اور مراتبہ میں لگے رہتے ہوں۔

فیرو ثبات کے اعتبار سے قلب کی تین قسمیں : خرو شرر ثبات یا ان دونوں کے درمیان متردد رہے کے اعتبار سے قلب کی

تقوی کے نور سے معمور : ایک دل وہ ہے جو تقولی کے نور سے معمور ہو اور اطلاق ردیلہ سے پاک و صاف ہو اس طرح کے قلب پر خیرے خوا طرغیب کے خزانے اور عالم ملکوت ہے آتے ہیں 'عقل ان کے دقائق اور اسرار و فوائد پر مطلع ہونے کے لیے ان میں

### احياء العلوم جلد سوم www.ebooksland.blogspot.com

فرکرتی ہے 'جب نُورِ بھیرت ہے کی خیر کا خیر ہونا ظاہر ہو جاتا ہے قو عقل اس کی اہمیت کا فیصلہ کرتی ہے اور قلب کو اس پر عمل کرلئے کی ترغیب دیتی ہے ' فرشتہ جب یہ دیکھتا ہے کہ اس قلب کا جو ہرصاف ہے ' نور خرد ہے اس کی محرامیں روش ہیں ' تقولی کی ضیابار کرئیں چاروں طرف پر رہی ہیں ' او ر معرفت والی کی شمع جل رہی ہے ' پلاشبہ اسی طرح کے قلوب ہمارا مسکن ' ہمارے اترف اور محمر نے کی جگمیں ہیں تو وہ نظر نہ آنے والے لشکروں ہے اس کی مدد کرتا ہے ' اور بمت سے خیر کے کاموں کی طرف اس کی رہنمائی کرتا ہے ' اور عمل پر اس کی اعادی ہنا وہتا ہے جیسا کہ اللہ تعالی فرماتے ہیں:۔

فَا مَنْ أَعُطَى وَاتَقَلَى وَصَلَقَ بِالْحُسني فَسني فَسني سُره لِلْيسر وللميسر على (ب٠٣ ما الما المدع) موجم في الله كالله على الله على داه يس مال ويا اور الله عدورا اور الحجمي بات (اسلام) سي مجما تواس كے ليے سامان راحت كريں كے۔

ای طرح کے قلوب میں محراب ربوبیت کی شمع ہے اتنا اُجالا پھیٹا ہے کہ وہ شرک خنی بھی نگاہوں ہے آو جمل نہیں ہو تا جو اندھیری رات میں رینگنے والی ساہ چونی ہے ہی زیادہ خفی ہے۔ ایسے دلوں پر شیطانی کرمٹوٹر نہیں ہو تا 'وہ لاکھ دھوکا وہتا ہے 'چئی چڑی ہا تیں بنا تا ہے لیکن بندہ اس کی طرف ادنی اِلنفات بھی نہیں کرتا' ہے دلی مہلات سے نجات کے بعد ممنیات سے آراستہ ہو جاتا ہے' یہ ممنیات ہیں شکر' مبر' خوف' رجاء' فقر' ڈید' مجت' رضا' شوق' تو گل' تقل 'وضیاب وغیرہ۔ اس قلب پر اللہ تعالی کی توجہ ہوتی ہے' اس قلب کا ذکر مندرجہ ذیل آبیوں میں ہے۔

مندرجہ ذیل آبیوں میں ہے۔

الکید کر اللّه مِنظ کو اللّه مِنظ کے اللّه مِنظ کو اللّه مُنظ کو اللّه مِنظ کو اللّه مُنظ کو اللّه مِنظ کو اللّه مُنظ کو اللّه مِنظ کو اللّه مُنظ کو اللّه مُنظ کو اللّه مِنظ کو اللّه مُنظ کو اللّه مِنظ کو اللّه مِنظ کو اللّه مُنظ کو اللّه مِنظ کو اللّه مُنظ کو اللّه مُنظ کو اللّه مُنظ کو اللّه مُنظ کو اللّه مِنظ کو اللّه مُنظ کو اللّه مِنظ کو اللّه مُنظ کو اللّه کو اللّه مُنظ کو اللّه مُنظ کو اللّه مُنظ کو اللّه مُنظ کو اللّه

الد بد در الله وطلم الفلوب ولا الرا العداد و الرا العداد الله الما الله الما الله الله الما الله الما الله الم

یکا یہ استان والی روح اپنے کوروگار کی (جواب کے برقس کے اسکان کوروٹ کے بات کا ۱۳ کا استان والی روح اپنے کوروٹ کی روٹ کی روٹ کی روٹ کی اس طرح ہے کہ تواس ہے خوش اور وہ تھے ہے خوش خواہشات نفس سے لیریز قلب : وو سراول اس ول کے بر عس ہے لین وہ نفسانی خواہشات ہے بہوتا ہے اور ذرموم عادات ہے آلاوہ ہوتا ہے اس دل کے دروازے شیاطین کے لیے ملع رجح ہیں اور فرهتوں کے لیے براجح ہے بین اس طرح کے دل میں شرکا آغاز ہے ، عشل کہ العقور آتا ہے 'اور گاہ کی کھک پیدا ہوتی ہے 'دل عشل کے حاکم ہے مشورہ طلب کرتا ہے ، عشل کیوں کہ پہلے ہی ہوائے نئس کی خادم ہے اور اس ہے مانوس ہے اس لیے وہ اس کے حق میں فیصلہ کرتا ہے ، عشل کہ خواب کہ العقور آتا ہے 'اور گاہ کی کھک پیدا ہوتی ہے 'دل عشل کے حاکم ہے مشورہ طلب کرتا ہے 'عشل کیوں کہ پہلے اس میں دل پر اپنا بغنہ جمالیات ہا ور گاہ وہ اس کے دوراس کے حق میں فیصلہ کرتا ہے 'اور ہوں کا بدور فیصل کی خواہشات کے لیے کھل بیا آپ اور ہوں کا بدور ہوئی امیدوں میں جاتا ہے 'اور ہوں کا اندھرے پہلے گئے ہیں کیوں کہ عشل کی فوج پہلے اپنی قوت مدافعت کو بیغمتی ہے 'اور اپنی باگ دور ٹلس کے ہتھ میں در بر ایمان کی سلطنت کا دائرہ وسطے ہو جاتا ہے 'وہ وہ ل کو طاہری زیب و زیبت فریب و کمل ہو جاتی ہے 'بینی وعدہ ' میں در بر ایمان باتی نہیں رہتا 'ہوائے نئس ایک وہواں ہے جو قلب کے جاروں طرف بھیل جاتا ہوائی اس کی میں میں ہو جاتا ہے کہ ایمان کی سلطنت کرور پر جاتی ہے اور ہوتی کی فرم بھیل جاتا ہو اور ایمان ہو جاتی ہے 'اور ہوائی ہو جاتی ہو گئی ہو جاتی ہو ہو گئی ہو جاتی ہو گئی ہو جاتی ہو گئی ہو جاتی ہو گئی ہو جاتی ہو ہو گئی ہو جاتی ہو گئی ہو جاتی ہو گئی ہو جاتی ہو ہو گئی ہو جاتی ہو گئی ہو جاتی ہو گئی ہو جاتی ہو گئی ہو جاتی ہو گئی ہ

أَرْآيَتُ مَنِ اتَّخَذَ الْهِهُ هَوَاهُ افَانَتَ تَكُونُ عَلَيْهُ وَكِيلًا الْمَتَحْسِبُ انَّ اكْثَرَ هُمُ يَسْمَعُونَ اوَ يَعْقِلُونَ إِنْ هُرُا آيَتٍ ٢٠٨) يَعْقِلُونَ إِنْ هُرُا آيَتٍ ٢٠٨)

احياء العلوم جلدسوم

اے پینبرا آپ نے اس محض کی حالت بھی دیکھی جس نے اپنا خدا آئی خواہر ، نفسانی کو بنا رکھا ہے سوکیا آپ اس ك مرانى كر سكتے بيں يا آپ خيال كرتے بين كه ان مين اكثر سنتے يا سمجتے بين بدتو محض چوپايوں كى طرح بين بلكه ان

> لَقَدْحَقَ الْقُولِ عَلَى أَكْثَرِهِمْ فَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ و (١٩١١٨ آيت) ان میں سے اکثر لوگوں پر بات ابت ایک ہو چکی ہے سو بر کرنے لوگ ایمان نہ لا کیں گے۔ برابرہے ان کے حق میں خواہ آپ ان کوڈرائیں یا نہ ڈرائیں وہ ایمان نہ لائیں گے۔

بعض دنوں کا حال تو تمام شموتوں میں کیساں ہو تا ہے ، بعض ول بعض شموتوں میں ماوتث ہو جاتے ہیں اور بعض شموتوں کے قریب بھی نسیں جاتے۔ مثا بعض لوگ عام معاصی سے اجتناب کرتے ہیں لیکن جب کوئی حسین صورت نظریر تی ہے تو انسیں منبط کا یا را نسیں رہتا اور وہ عقل و خرد سے بیگانہ ہو کراس کناہ میں جتلا ہو جاتے ہیں ، بعض لوگ اقتدار ، جاہ اور منصب کے اسے بھوکے ہوتے ہیں کہ جب بھی ان چیزوں کے حصول کی کوئی صورت پیدا ہوتی ہے وہ دیوانہ وار اس کے پیچے دورتے ہیں ، بعض لوگ ابنا عیب نسیس من سکتے اپی اہانت برداشت نسیس کرسکتے اگر کوئی ایک نظامی کمدونا ہے تو وہ عصد سے آگ بگولا ہو جاتے ہیں ابعض لوگ اپنی عام زندگی میں تقوی وطسارت پر عمل پیرا رہے ہیں لیکن جب روپے پیے کی لین دین کی بات آتی ہے تو تقوی و نقدس کی تمام قبائمیں جاک روالے ہیں اور مال پراس طرح کرتے ہیں جس طرح کُتا بِی مونی بڑی پر ٹوٹا ہے ان تمام معاصی کا ارتکاب ان بی دلوں ہے ہو تا ہے جن کے ارد کر دہوائے نفس کے دھویں کی دینر چادر چما جاتی ہے اور بھیرت کا ٹور ماھم پر جاتا ہے 'حیا اور ایمان رخست ہوجاتا ہے 'اوروہ لوگ شیطان کے مشاءو مراد کی

تيسرا قلب-خاطر شهوت اورخاطرايمان كورميان: قلبى تيسى فتم ده بجس مين بوائ نفس ك خواطريدا ہوتے ہیں اور اسے شرکی طرف بلاتے ہیں اس وقت ایمان کے خواطر آتے ہیں اور اسے خیری طرف بلاتے ہیں انس اپنی تمام تر شہوتوں کے ساتھ شرکے خواطرر آمادہ نظر آ آئے ،شہوت کو تقویت دیتا ہے ،اورلڈت خیزی و عیش کوشی کے فضائل بیان کر آئے۔ عقل خرے خواطری مدر کرتی ہے اور شوت کی برائی کرتی ہے اور ننس کو بتلاتی ہے کہ یہ کام جمالت کا ہے ابرائم اور در ندول کے افعال کے مشابہ ہے کو نکیہ بمائم اور درندے ہی انجام کی روا مجے بغیر شرر کر پڑتے ہیں۔ نفس عقل کی تعبیت پر ماکل نظر آیا ہے توشیطان نفس کا پیچیا چھو رُکر مقل کے پیچے پر ما تا ہے اور اس طرح شہوت کے دوامی کو تقویت پنچا تا ہے اشیاطن مقل سے کتا ہے کہ تو خواہ مخواہ اپنے نفس کو کیوں بھی میں مبتلا کئے ہوئے ہے ، تو نے اپنی خواہشات بالائے طاق کیوں رکھ دیں ، کیا تیرے ہم عصوں میں کوئی ایسا ہے جو خواہشات کا خالف اور اپنی اغراض کا تارک ہو ان کے جصے میں دنیا کی لذتیں ہیں اور تیرے جصے میں تكى ب وه خوش نعيب بين تو محرومُ القسمت ، بربخت اور معيبت زده ب ونيا ك لوك تيرا معتمد أ زات بين اور دوسرون ك مثالیں دیتے ہیں جنوں نے میرے بتلائے ہوئے راستے رچل کربدے بدے منعب حاصل کئے اوان کی راو کیوں نہیں چلتی میات فلال عالم كونتيس ديمتى كدوه قلال فلال كام كرت بين الحرب كام برے بوت تووه كيوں كرتے انس شيطان كى طرف جنگا ہے اس وقت فرشته لنس كا راسته روك إيناب اور است مثلاثات كر جو مض حال كي الزات كے حسول من مال اور انجام سے برواہ موجا آہے وہ جاہ و برماو مو آہے کیاتو ان چند روزہ لذتوں پر قاعت كركے جند كى داعى تعتوں اور لذتوں كو چمور فرے كے تار ہے کیا تختے شوت پر مبرے مقالبے میں دورخ کے عذاب کی تکلیف سل نظر آتی ہے اور کون کی اتباع مت کر اور شیطان کے فریب میں مّت آ۔ دومروں کے گناہ تیرے عذاب کی تکلیف کم نہیں کرسکتے اگر تیجے سخت کری اور لونے زمانے میں آرام دہ فیمنڈا مكان ميتر آجائے توكيا تولوكوں كاساتھ دے كايا اس مكان كو ترجع دے كاجمال نہ سورج كى تبش سے جم تبطلتے ہيں اور نہ كرم

جمو کے بدن جملساتے ہیں ونیا میں تیرا حال یہ ہے کہ سورج کی مری تھے بداشت نہیں وحوب میں تو کمزانہیں ہوسکا ، پرمعلوم نسیں دونرخ کے خوف سے کیا چیز الع ہے ممیادونرخ کی حرارت سورج کی حرارت سے کم ہے؟ اس تعیمت سے نفس فرشتے کی طرف ماکل ہوجا تا ہے۔ غرض مید کہ فرشتے اور شیطان کی تش کمش جاری رہتی ہے اور وہ اس کشاکش کے درمیان اپنی عمری مزلیل طے كرما ربتا ب بعض اوقات شيطاني اوصاف غالب آجاتے بين اور نفس با كليرشيطان كى طرف ماكل بوجا يا ب اس كامعاون و مد کاربن جاتا ہے رحمانی کروہ سے اعراض کرتا ہے 'اور اس کے اعضاء سے وہ تمام اعمال صادر ہوتے ہیں جن پر اُزلی نقد بر نے مر فہت کرد کی ہے اور جواسے اللہ سے دور لے جاتے ہیں الکوتی مغات غالب آتی ہیں تو نفس شیطان کے جال میں نہیں پھنتا اس کے فریب کا تلع فیع کردیتا ہے ونیا کی فانی لذّات کو ترجی نہیں دیتا۔ آخرت کے امور میں سستی کامظا ہر نہیں کر آ ، بلکه رحمانی کروہ کی اطاعت كرتا ہے اور اس كے اصفاء سے وہ اجمال صاور ہوتے ہيں جو رضائے الني كا باعث ہوں۔ اور يہ مجى نقزير أزل بى كے مطابق ہو تا ہے قلب المؤمن بین اصبعین من اصابع الرّحمٰن من ای کش کمش کی طرف اشارہ ہے جو دونوں فریقوں کے درمیان جاری ہے۔ اس طرح کے قلوب حمی آیک کروہ کی طرف مستقل طور پر ماکل نہیں ہوتے 'بلکہ ان میں انتقاب

اطاعات اور معاصی سب فزان خیب سے عالم ظہور میں آتے ہیں 'اور قلب ان کے درمیان واسط بنا ہے میرونک قلب ملوت کے خزائن میں سے ایک فزانہ ہے۔ اربابِ قلوب ای ظہورے قضاوقدری معرفت مامل کرتے ہیں ، جولوگ جنت کے لیے پیدا موے ہیں ان کے لیے اطاعت کے اسباب متیا کدئے جاتے ہیں اورجودون نے کیے بیے ہیں ان کے لیے نافرانی کے اسباب پیدا كدية جاتے بين اور يُرے رُفتاء كى محبت عطاكى جاتى ہے اس كے دل من شيطانى وسوسے پيدا كے جاتے ہيں۔

شیطان الله کی رحمت اور اس سے کرم کا حوالہ دے کربہت زیادہ بے و قوف بنا تا ہے 'وہ یہ بھی کہتا ہے کہ اہمی زندگی پڑی ہے' مناه کے جا اوب کرلینا یہ بھی کمتا ہے کو اللہ اے ورقے والوں کی کنس اگر توقے ان کی خالفت کی توکیا ضفب موجائے گا۔ قرآن كريم في اس ك وعدول كي مح تقوير كمثى كي بهذ

يَعِدُهُمُ وَيُمَنِّيهُمُ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيطَانُ الْأَغُرُ ورا (ب٥١٥ اسه ١٠) شیطان ان لوگوں سے وعدے کیا کر ہا ہے اوران کو ہوسیں ولا تا ہے اور شیطان ان سے مرف جموٹے وعدے کر ماہے۔

مطلب یہ ہے کہ وہ توبہ کا دعدہ کر تا ہے 'اور مغفرت کی تمنا دلا تا ہے 'اور لوگوں کو ان جیلوں و تدہیروں سے ہلاکت میں جتلا کردیتا ے 'اوی شیطان کے فریب میں اگراس کی بات تول کرایتا ہے 'اور حق کے لیے اس کاسید بھیم نقدر آول تک ہوجا آ ہے جیسا کہ الله تعالى في ارشاد فرايا:

و مرایا ن تر دالله آن یه بیه یشر ح صَلَره لِلْاسَلام وَمَن یْرِدَان یَضِله یجعَلُ صَلَره صُتقاحَرُ حَاكَ أَنْمَا يُصَّعَلُونِي السَّمَا و(ب٨ر٢) إِيه٥٦)

سوجس مخص کو اللہ تعالی رستہ پر دالتا جاہے ہیں اس کے سینے کو اسلام کے لیے کشادہ کردیتے ہیں اور جس کوبے راہ کرنا چاہتے ہیں اس کے سینے کو نگل بہت تک کردیتے ہیں جیسے کوئی آسان میں جزمتا ہے۔ ا إِنْ يُنْصُرُ كُمُ اللَّهُ فَالاَ عَالِبَ لَكُمُ وَإِنْ يَتَخَلُكُمْ فَمُنْ ذَالْنِي يَنْصُرُ كُمْ مِنْ بَعُدِم (ب٥٨ مـ ١٥٩ مـ ١٥٩) اگر حق تعالی تهمارا ساتھ دیں تب تو تم ہے کوئی نہیں جیت سکتا اور اگر تمهارا ساتھ نہ دیں 'تواس کے بعد ایا کون ہے جو تمارا ساتھ دے اور صرف الله تعالى برايمان والوں كوا حتاور كمنا جا ہيے۔ ان آیات سے معلوم ہوا کہ اللہ بی ہدایت دیے والا ہے اوروبی مراه کرے والا ہے۔ يفعل مايشاً عويت كم مايريد الله و جابتا ب كرنا ب اور و جابتا ب فيمل كرنا ب

نہ کوئی اس کے علم کو نال سکتا ہے اور نہ اس کے فیصلے کو رو کرسکتا ہے اس نے جنت پیدائ اولوں کے مستحق پیدا کئے ، محران مستحقین کو اطاعت کی راہ پر نگایا اس نے دوزخ اور اس کے اہل پیدا کئے ، محرانہیں معاصی کے رائے پر ڈالا ، اور اپنے بیموں کو جنتیوں اور دوز خیوں کی علایات بتلا دیں اور یہ اعلانِ فرما دیا ہے ۔

َ إِنَّ الْاَبْرَ اللَّهِي نَعِيْمِ وَ النَّ الْفُجَّارَ لَفِي جَعِيْمٍ (ب ٢٩٠٣ آيت ١٣-١٧) نيك لوگ به ولک آسائش مِن مُول که اور به كار (كافر) لوگ به ولک دوزخ مین مول کے۔

عريه فرمايا جيساكه مديث شريف مي اسهف

بيا و المعلق المجتنبة والمالي وهو لا عفى النار ولا ابالي (احمر ابن حبان مرد الرحن بن تقاده ) هو لا عفى المجتنبة ولا ابالي وهو لا عفى النار ولا ابالي (احمر ابن حبان مرد الرحن بن تقاده ) يه لوگ جنت من مين محصان كي رواه تمين اوريه لوگ دونرخ من مين محصان كي بوا تمين-

الله تعالى بلندوبرترين - لايسكُل عَمّا يُفْعَلُ وَهُمْ يُسْكُلُونَ (ب عاد ٢١مت ١١)

وہ جو پکھ کرتا ہے اس سے کوئی ہاز چرس قبیں کرسکتا اور آؤروں سے ہاز چرس کی جاستی ہے۔ جائیے قلب کے سلسلے میں ہم اسی مختر کر اکتفاکرتے ہیں ہی تکہ اس موضوع پر اس سے زیادہ پکھ کمتا علم معالمہ کے مناسب نہیں ہے ، جو پکھ ذکر کیا گیا اس کا مقصد بھی ہی ہے کہ ان لوگوں کو علوم معالمہ کے اسرار و رموز سے واقفیت ہوجائے جو خوا ہم پر قانع نہیں رہنا چاہیے 'اور حیکلے کے بجائے مغز کو ترجے دیتے ہیں 'اور حقائق کی باریکیوں کے مشاق ہیں' امید ہے کہ ہماری سے مختصر باتیں ان کی چھٹی دور کریں گی اور ان کے لیے مغید ٹابت ہوں گی۔

كتاب ريا منثرالتفس و تمذيبُ الاخلاق ومعالجة امراض القلب رياضت نفس 'تهذيبِ اخلاق اور امراضِ قلب كے علاج كابيان

س مستور الدواكم و قَدَة النَّهِ يُعَلِّمُ اللَّهُ فَيْدة (ب ٢٩٥٣ آيت ٢-٤) ووالله ي الله والله كم على الله في الله والله كم عم س) مُلكاني في مجد كه (بدن كو لكترين) داون تك ما بنج ك-

www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم ببلدسوم ہوجاتے ہیں اس کے بیر ضوری ہے کہ ان امراض کاعلم حاصل کیا جائے 'امراض کے اسباب دریافت کئے جائیں 'اور ان کے علاج ومعالج کے طریقوں سے وا تغیت حاصل کی جائے۔ قرآن پاک کی اس آیت قُدُافُكُ حَمَنُ زُكَّاهَا (پ٥٩١٨ آيت ٩٤) یقیناً وہ مرآد کو پنجاجسنے (جان کو) یاک کرلیا۔ یں دل کاعلاج بی مرادے 'یزاس آیت قُدْخُابَمُنْ دَسُمُهَا(پ ۱۹۳۰ آیت ۱۹) میں دل اور میں ساما اور نامراد ہواجس لے اس کو (فور) میں دیا دیا۔ میں دل کے علاج سے غفلت مقعود ہے۔ ہم اس کتاب میں دلوں کے پچھ امراض اور ان کے علاج کی کیفیات اختصار کے ساتھ بیان کرتے ہیں ' ہر مرض کا جُداگانہ بیان اس جلد کی بقید کئب میں آئے گا۔ یمال مقعد تبذیبِ اخلاق اور اس کے مناج پر روشنی والناہے پہلے ہم بدن کے علاج کا ذکر تقریب فہم کے لیے بطور مثال کریں مح' اس دوران حسن خلق کے فضائل بیان کئے جائیں مے احس اخلاق کی حقیقت بھی ذریجٹ آئے گی اور یہ بیان کیا جائے گاکہ ریاضت کے ذریعہ اجھے اخلاق تول کے جاسکتے ہیں ا اجھے اخلاق ماصل کرنے کے اسباب اور طریقوں پر بھی معظوموگ تندیب اخلاق اور ریاضت نفس کے طریقوں کے ساتھ ساتھ ان علامات کا ذکر می کیا جائے گاجن سے داول کے امراض بھاتے جاتے ہیں۔ اس کتاب می کیارہ مباحث ہیں۔ حُن خلقی کی نضیلت اور بد خلقی کی ند تمت آیات و احادیث : الله تعالی نے اپنے تی حبیب اکرم صلی الله علیه وسلم کی تعریف میں اور ان پر اپنی نعمتوں کے اظہار کے وَإِنْكَ لَعَلَى خُلُقِ عَظِيمٍ (ب٢٩ر٣) من ١ اور ب فک آپ اخلاق حسد کے اعلی بالے پر ہیں۔ حضرت عائشة فرمایا كرتى تحميل كم سركار دوعالم ملى الله عليه وسلم كافلق قران تفا- (١) ايك مرتبد ايك فض في سركار دوعالم ملی الله علیه وسلم سے محسن علق کے متعلق دریافت کیا۔ آپ نے یہ آیت علاوت فرمائی۔ وَإِنَّكَلَّعَلَى خُلُقَ عَظِيبِ (١٩٨٣ يَتَ١٨٨) سر مرى ماؤكو تول كرليا يجيئ اورتك كام كى تعليم والمبيخ اورجابلون سے ايك كاره موجايا يجيئه اس كے بعد آپ نے ارشاد فرمایا: هوان تصلمن قطعكو تعطى من حرمك و تعفو عمن ظلمك (١)

حن علق بدے کہ جو تھے سے قطع رحی کرے واس سے صلد رحی کرے جو تھے محروم رکھ اے دے اور

جو تحدر علم كرا اس معاف كدر. آنخضرت ملى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا:

انمابعثت لاتمم كارم الاخلاق (اح ماكم يسق - ابوبرية) میں اچھے اخلاق کی بھیل کے لیے مبعوث کیا کیا ہوں۔

اثقل مايو ضع في الميزان يوم القيامة تقوى الله و حسن الخلق (ابوداور)

(ا) یہ روایت مسلم میں ہے اور احیاء العلوم میں پہلے بھی کی بار گذر بھی ہے۔ (۲) یہ روایت این مروب نے معترت جایر اقیس بن معد بن عبارة اور الس سے

تذي- ابوالدرداع)

سب نیادہ بھاری چرجو قیامت کے دن میران میں رکھی جائے گی وہ اللہ کا خوف اور حسن خلتی ہوگی۔
ایک مخض سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں سامنے کی طرف سے آیا اور کسنے لگایا رسول اللہ اور کیا ہے؟ آپ نے فرمایا: حسن خلت وہ مخض چا گیا اور دوبارہ وائی طرف سے آیا اور دوبارہ الکہ اور دوبارہ وائی طرف سے آیا اور دوبارہ وائی طرف سے آیا اور کسنے لگایا رسول اللہ! دین کیا ہے 'آپ نے فرمایا: حسن خلق 'اس مخص نے چو تھی ہار بھی ہی سوال کیا' اور پیچے کی طرف سے آیا' آپ نے فرمایا: کیا تو سمجھتا نہیں ہے دین ہے ہے کہ تو خصہ نہ کرے۔ (۱) ایک مخص نے آپ سے پوچھا: رسول اللہ نحوست کیا ہے؟ فرمایا: برخلتی (احمد عائشہ) ایک مخض نے آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے قیمت کی درخواست کی' آپ نے اسے قیمت کی درخواست کی' آپ نے اسے قیمت کیا۔

اتق الله حيث كنت قال زدنى قال اتبع السلة الحسنة تمحها قال زدنى قال خالق الناس بخلق حسن - (تذى - ابوزر)

جمال بھی رہو اللہ سے ڈرتے رہو'اس نے عرض کیا کھ اور نقیعت فرمائیں! آپ نے فرمایا گناہ کے بعد نیک کام ضرور کرلیا کرد نیکی گناہ کو مِثا دیتی ہے'اس نے عرض کیا مزید نقیعت فرمائیں' آپ نے فرمایا لوگوں کے ساتھ اجھے اخلاق کامعالمہ کرو۔

سركاردوعالم صلى الله عليه وسلم سے عرض كياكيا: يا رسول الله! سب سے اچھا عمل كون سا ہے؟ فرمايا: فوش اخلاق ـ ايك صديث يس ب:-

الله تعالی نے کمی بندے کے اخلاق اور صورت دونوں اجھے نہیں بنائے کہ اسے دوزرخ کو آگ کھائے۔

حضرت فنیل نقل کرتے ہیں کہ کمی فخص نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں عرض کیا کہ فلال عورت دن میں روزے رکھتی ہے' راتوں کو نماز پڑھتی ہے' آپ نے فرمایا:اس عورت میں کو نماز پڑھتی ہے' آپ نے فرمایا:اس عورت میں کوئی خیر نہیں ہے' یہ دوزخی ہے (۲)۔ حضرت ابوالدرواع کہتے ہیں کہ میں نے سرکاردوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کویہ ارشاد فرماتے ہوئے ساتے:۔

اول مايوضع في الميزان حسن الخلق والسخاء ولما خلق الله الايمان قال اللهم قونى فقواء بحسن الخلق والسخاء ولما خلق الله الكفر قال اللهم قونى فقوام البخل وسوء الخلق (م)

میزان میں سب سے پہلے حسن اخلاق اور سخاوت رکمی جائے گی جب اللہ تعالی نے ایمان کی تخلیق فرمائی تو اس نے عرض کیا اے اللہ مجھے قوت عطاکر 'اللہ نے اسے حسن علق اور سخاوت سے تقویت بخش اور جب کفریدا کیا تو اس نے عرض کیا اے اللہ! مجھے طاقت وے 'اللہ نے اسے نجل اور بدخلتی کی طاقت عطاک۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا :۔

ان الله استخلص هذا الدين لنفسه و لا يصلح لدينكم الا السخاء و حسن الخلق الا فزينوادينكم بهما (دار تعني فواعل الاسعدا لدري)

(۱) یہ روایت محرین فعرالروزی نے ایک تعظیم قدر اصلوہ میں ایر العلی بن الشخیر سے مرسلاً نقل کی ہے۔ آ) یہ روایت کتاب آداب العجمت میں گذر بھی ہے۔ [۳] یہ روایت میں کتاب آداب العجمت میں گذر بھی ہے۔ (۱۹) اس روایت کی اصل مجھے نہیں لی البت ابودا کا داور ترزی نے معزت ابر الدروا ہے یہ روایت نقل کی ہے کہ میزان میں حسن علق سے زیادہ بھاری چرکوئی دو مری نہیں ہوگی۔

```
www.ebooksland.blogspot.com
                   الله تعالی نے اس دین کو اپنے لئے خالص کولیا ہے 'اور تمهارے دین کے لیے سخاوت اور حس خلق ہے
                                                            نیادہ کوئی چیزموزوں نمیں ہے خروار!اپنے دین کوان دونوں صفتوں سے مزتن کرو۔
                                              ايك مديث من ب: حسن الخلق خلق المالاعظم (طراني اوسا- عمارين ياس)
                                                                          خُوشُ خَلَتَی خدائے اعظم کا خلق ہے۔
  محابہ نے عرض کیا: یا رسول الله! ایمان کے اعتبار سے کون سامؤمن افعنل ہے؟ فرمایا: جو اخلاق کے اعتبار سے سب سے بستر۔
                                                                                                                                                                (ابوداؤد- ترزى نسائى-ابو مررة)
                                                                                                                                           آنخضرت صلى الله عليه وسلم كاارشاد ہے:۔
                               انكملن تسعوالناس باموالكم فسعوهم بيسطالوجموحسن الخلق (١)
                   تم لوگوں کے ساتھ آپنے مالوں سے وسعت افتیار نہیں کرسکتے سوخندہ ردکی اور خوش خلتی کے ساتھ وسعت
                                                                                                                                                                           اختيار كرو-
                                                                                                                                                                    آپ نے بیہ بھی فرمایا:۔
                                                                        سوءالخلق يفسدالعمل كمايفسداالخل العسل (٢)
                                                        بداخلاقی عمل کواس طرح فاسد کردیتی ہے جس طرح سرکہ شد کو خراب کردیتا ہے۔
                                                         جریر بن عبدالله روایت کرتے ہیں کہ آمخصرت صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھ سے ارشاد فرمایا۔
                                            انكامر وقدحسن الله خلقك فحسن خلقك (تراعي مكارم الافلاق)
                                                                            محجّے الله تعالی نے خوبصورت بنایا ہے تواہیخ اخلاق بھی خوبصورت کر۔
  براء بن عازب فرماتے ہیں کہ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم لوگوں میں سب سے زیادہ خوبصورت اور سب سے زیادہ اچھے
  اخلاق والے تے (خراعلی- مکارم الاخلاق) ابو مسعود البدری روایت کرتے ہیں کہ سرکارود عالم صلی اللہ علیہ وسلم یہ دعا فرمایا
                                                                                                   كرع تقن المرابع من المرابع ال
                                                                            اے اللہ! تونے میری صورت انچی بنائی ہے میری سیرت بھی انچی کر۔
                                        حضرت عبد الله بن عمر فرماتے ہیں کہ سرکار دوعالم صلی الله علیہ وسلم بید دعا کثرت سے فرمایا کرتے تھے:۔
                                                                  ٱللهم أيِّي أَسُالَكَ الصِّحَةَ وَالْعَافِيةَ وَحُسَنَ ٱلْخُلُق (فراهي)
                                                                             اے اللہ ایس بھے سے محت و مانیت اور خوش خلتی کاسوال کر ہا ہوں۔
                                                                                 حضرت ابو بريرة مركاردد عالم صلى الله عليه وسلم كايد ارشاد لقل كرت بين
                                                 كرمالمر عدينه وحسبه حسن خلقه ومروته عقله (ابن حبان عام)
                                                                          آدی کاکرم اس کادین ہے، حسب خوش ملتی ہے اور مروّت مثل ہے۔
 أسامه ابن شريك كت بين كه مين ايك مرتبه سركار ووعالم صلى الله عليه وسلم كي خدمت مين حاضر بوا "اس وقت مجمه أعرابي آپ
 ے یہ دریافت کررہے تے کہ بنرے کو سب ہے بمتر چز کیا عطا ہوئی ہے' آپ نے ان کے جواب میں ارشاد فرمایا خلق حسن
                                                                                           (ا عصے اخلاق) (ابن ماجه) رسول الله صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا :-
(۱) برّار ابد علی طرانی- ابد بررهٔ (۲) ابن حبّان بردایت ابد بررهٔ بیمقی بدایت ابن مباس (۳) خوا فلی- مکارم الاخلاق- رادی دراصل معترت حیداللد
                                                ابن مسود بین جیسا کہ ابن حبان نے اپن صحیح میں اس کی صراحت کی ہے 'یہ روایت مائشہ سے مند احمد میں بھی ہے۔
```

ان احبکم الی واقربکم منی مجلسایو مالقیامة احسنکم احلاقا(۱) قیامت کے روز بچھ سبسے زیادہ محبوب اور باعتبار مجل کے مجھ سے قریب تروہ لوگ ہوں گے جو تم میں زیادہ استحاظ اق الے ہوں گے۔

حضرت عبدالله ابن عباس مركار دوعالم صلى الله عليه وسلم سے نقل كرتے ہيں :-

ثلاث من لم تكن فيه او واحدة منهن فلا تعتدوابشي من عمله تقوى تحجزه عن معاصى الله او حلم يكف به السفيه او خلق يعيش به بين الناس ( فرا على طراني كير- ام سمة )

جس قعض میں یہ تین چزیں یا ان میں ہے ایک نہ ہو تو اس کے کسی عمل کا اعتبار مت کرو' تقوفی جو اللہ کی نا فرمانیوں ہے اسے روکے' بُروپاری جس ہے ہے وقوف کو باز رکھے' اور اخلاق جن کے سارے لوگوں کے ورمیان زندگی گذارہے۔

نمازك آغازمين سركارودعالم صلى الشعليدوسلم يدعاكرت تهد

اللهم اهدنى لاحسن الاخلاق لايهدى لاحسنها الاانت واصرف عنى سيئها لايصرف عنى سيئها لايصرف عنى سيئها الاانت (ملم - على)

اے اللہ! اجھے اخلاق کی طرف میری ہدایت کر تیرسواکوئی اجھے اخلاق کی ہدایت نمیں کرتا 'اور جھے برے اخلاق سے دور رکھ 'تیرے سوابرے اخلاق سے کوئی دور نمیں رکھتا۔

حفرت انس فرماتے ہیں کہ ہم ایک روز آپ کی فدمت میں ماضر ہوئے تو آپ نے ارشاد فرمایا:۔ ان حسن الخلق لیندیب الخطیئة کما تذیب الشمس الجلید (نراعلی) فوش اخلاق کناه کو اس طرح گلادی ہے جس طرح سورج برف کو پکملادی ہے۔

خوش اخلاقی کاوصف ان الفاظ میں بھی بیان فرمایا:

من سعادة المرء حسن الخلق (ثراطی مكارم الاخلاق) حن علق آدى كى نيك بختى مس سے ب اليمن حسن الخلق (ثراطی مل) خش اخلاق بونا اليما فكون ب

حضرت ابوذر سے ارشاد فرمایا :

لاعقل كالتلبير ولاحسب كحسن الخلق (ابن ماجه ابن حبان-ابوذر) مثل جيس كي تيرنيس اور حن علق جيسا كي حب نيس-

لاحسنهما خلقا كان عندها في البنيايا المحبيبة ذهب حسن الخلق بخير المنياوالإخرة (برار المرال مير الرام)

اس كوسطى جودنيا مين اس كے ساتھ زيادہ خوش فلق رہا ہوگا اے أم جبيبه إخوش فلق دنيا و آخرت كا خير لے كر كيا۔

احياء العلوم جلدسوم

ایک مرتبه ارشاد فرمایاند

ان المسلم المسلدليدر كدرجة الصائم القائم بحسن خلقه وكرممزيته (احمد ميرالله ابن عمرة)

جس مسلمان کو خدا توثق دیتا ہے وہ اپنی خوش اخلاقی اور طبیعت کے کرم سے روزہ دار شب زندہ دار عابد کا رجہ پالیتا ہے۔

ایک روایت میں در جة الظمان فی الهواجر (گری کی دوپر میں پاسے کا درجہ) کے الفاظ بین عبدا (رحمٰن بن سرة روایت كرتے بیں كہ بم سركار دوعالم صلى الله عليه وسلم كى خدمت میں حاضر نے "آپ نے بم سے فرمایا :-

انى رايت البارحة عجبارايت رجلامن امتى جاثيا على ركمتيه وبينه وبين الله حجاب فجاء حسن خلقه فادخله على الله زفرائل مارم الافلاق)

میں نے رات ایک عجیب خواب دیکھا میں نے دیکھا کہ میری اُسّت کا ایک فخص دو زانو بیٹھا ہوا ہے اس کے اور خدا تعالی کے درمیان ججاب ہے 'استے میں اس کاحسن علق آیا 'اور اس کو خدا کے سامنے پیش کردیا۔ حضرت انس دوایت کرتے ہیں کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا :۔

ان العبدليبلغ خلقه عظيم درجات الاخرة و شرف المنازل واله لضعيف في العبادة (طرائ فراعي-انرم)

بندہ اپنی خوش اخلاقی سے بوے بوے درجات اور منازل کا شرف حاصل کرے گا حالا تکہ وہ عبادت میں کرور ہوگا۔ کزور ہوگا۔

ایهای ابن العطاب والمدی نفسی بینه ما نفینگ اسیطان قط سالک فجاد سلگ فجاغیر فجک (بخاری و ملم)

اور سُناوُ خطاب تے بیٹے!اس ذات کی تشم جس کے قبضے میں میری جان ہے شیطان تم سے کسی ایسے راستے پر منسی طح کاجس پر تم چل رہے ہو گے۔
میں طے کاجس پر تم چل رہے ہو گے۔

رسول الله صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا -

سوءالحلق ذئب لا يغفر و سوءالظن خطيئة تضوح (طراني مغرد عائفة) بدخلتی ایک نا قابل معافی کناه می اوربد کمانی ایک ایما کناه می جس سے دوسرے کناه پیدا ہوتے ہیں۔

ایک مدیث میں ہے:۔ انالعبدلیبلغ بسوء خلقه اسفل درک جهنم (طران و افلی انس) بندہ ای برطاقی کا جہتے میں پانچ جا آ ہے۔ بندہ ای برطاقی کا دجہ سے جنم کے مجلے طبقے میں پانچ جا آ ہے۔

<u>آثار</u>: حغرت لقمان سے ان کے بیٹے نے ہوچھا: اہّا جان! انسان میں کون می خصلت امچھی ہے؟ انہوں نے جواب ریا: دین ' صاجزادے نے پوچھا اگر دوموں انہوں نے کہا: دین اور مال ' بیٹے نے کہا! اگر تین موں؟ انہوں نے جواب دیا: دین ' مال اور حیا۔ پھر پوچها: اگر چار مول؟ فرمایا: دین 'مال 'حیا اور خوش اخلاق بوچها: اگر پانچ موں؟ جواب دیا: دین 'مال 'حیا ، حسن علق 'اور سخاوت۔ پوچها: اگر چه مون؟ انهول نے جواب دیا: بینے! اگر کسی معنی میں بیانی خصاتیں جمع موجا میں تودہ پاکیزہ خوب متی ہے 'الله کاولی ہے 'اور شیطان سے بری ہے۔ حسن بھری کتے ہیں کہ جس مخص کے اخلاق خراب ہیں دہ عذاب میں جتلا ہے۔ انس بن مالک کہتے ہیں کہ جس مخص کے اخلاق خراب ہیں دہ عذاب میں جتلا ہے۔ انس بن مالک کہتے ہیں کہ آدی ای حسن قبل کی وجہ سے جند کے اعلی درجے میں پہنچ جا تا ہے 'جب کہ وہ عبادت گذار بھی نہیں ہو تا اور بداخلاتی كى وجہ سے جنم كے فيلے حصے ميں چلا جا آ ہے جب كہ وہ عبادت كذار بھى ہو آ ہے ، يحيٰى بن معاذ كہتے ہيں اخلاق كى وسعت ميں رزق کے خزانے ہیں وہب بن منبہ فرماتے ہیں بداخلاق کی مثال ایس ہے جیے ٹوٹے ہوئے برتن کہ ندان میں پیوند لگایا جاسکتا ہے اورندانس می میں تبدیل کیا جاسکتا ہے ، نفیل بن عیاض فراتے ہیں کہ خش اخلاق فاجری محبت مجھے بداخلاق عابدی محبت ہے نیادہ پند ہے۔ کوئی بداخلاق آدی حضرت عبداللہ بن مبارک کے ساتھ سنریس تھا آپ اس کی بداخلاقی برداشت فرماتے اور اس كے ناز انعات ، جب وہ كى منزل پر رخصت ہوكياتو آپ اسے يادكركے بت روئ الوكوں نے روئے كى وجد معلوم كى فرمايا مجھے اس پر رحم آیا ہے عیارہ مجھ سے تو رخصت ہو کیا لیکن اخلاق بداہمی تک اس کے ساتھ ہیں۔ حضرت مجنید بغدادی فرماتے ہیں کہ تلت علم اور قلّتِ عمل کے باوجود چار خصلتیں انسان کو اعلی درجات تک پہنچادیت ہیں ایک حِلم ، دوسری تواضع ، تیسری سخاوت اور چوتھی خوش مکلی اور یکی جار خصاتیں ایمان کا کمال ہیں۔ کمانی کتے ہیں کہ تصوف اخلاق کا نام ہے 'جو اخلاق میں زیادہ ہو تاہے وہ تصوّف میں بھی نیادہ ہو تا ہے۔ حضرت عمر فرماتے ہیں کہ لوگوں کے ساتھ اخلاق سے ملو 'اوران کے ساتھ اعمال سے دور رہو ' نیمیٰ بن معاذ فرماتے ہیں کہ بد اخلاقی ایک ایسی برائی ہے جس کی موجودگی میں حسّات کی کثرت بھی نفع بخش نہیں ہوتی اور خوش اخلاقی ایک ایسی نیکی ہے کہ اس کے سامنے بڑا کیوں کی کفرت بھی فقصان وہ نہیں ہوتی معفرت عبداللہ بن عباس سے دریافت کیا گیا: کرم كياب؟ فرمايا: كرم وه ب جس كاذكر قرآن باك من أس طرح كيا كيا بيات

اللد كے نزديك تم من سب سے بواشريف وى ب جوسب سے زيادہ پر بيز كار ہو۔

يوچهاكيا: حبكيا چزے؟ فرايا: تم ميں سب سے بمتراخلاق كا حال سب سے اچھے حسب كا حال ہے۔ حفرت عبدالله ابن عبال نے یہ بھی فرمایا کہ ہر ممارت کی بنیاد ہوتی ہے اسلام کی بنیاد خوش خلتی ہے۔ عطاء فرماتے ہیں کہ جس محض نے بھی بلندی عاصل کی جس محضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے علاوہ کسی حسن خلتی کا کمال حاصل نہیں کیا، وولوگ الله تعالی کے زیادہ قریب ہیں جو حسن علق کے سلسلے میں سرکار دوعالم صلی الله علیه وسلم کے نفوش یای اتباع کرتے ہیں۔

خوش خلقی اور بد خلقی کی حقیقت

لوگوں نے خوش خلتی کے متعلق بہت کھ لکھا ہے لیکن اس کی حقیقت پر کسی نے روشنی نیس ڈالی جن لوگوں نے بھی اس موضوع پر الم اٹھایا انہوں نے خوش طلق کے نتائج و شمرات پر بحث کی اوروہ بحث بھی کمل نسیں کی الکہ جس کے ذہن میں بوشمو آیا اس نے وہی لکھ دیا۔ خوش خلتی کی حقیقت و ماہیت اور اس کے عمل شرات و نتائج کاموضوع ہزوز مشنع کلام ہے۔ خوش خلق کے بارے میں چند اُقوال : اس سلط میں ہم بزرگوں کے کھ اُقوال وارشادات نقل کرتے ہیں۔ حضرت حسن بعری فراتے ہیں کہ خوش طلق یہ ہے کہ خدرہ مور ہے ال خرج کرے اور لوگوں کی اُفتت برداشت کرے۔ واسلی فرماتے ہیں کہ خوش خلتی سے کہ نہ وہ کسی سے جھڑے اور نہ کوئی دوسرا اس سے جھڑا کرے عشاہ کمانی کے مزدیک خوش خلتی ایزا رسانی سے باز

احياء العلوم جلدسوم

رہے اور دو سروں کی ایزا پر مبر کرنے کا نام ہے۔ ایک پزرگ کے بقول خوش خلتی ہے کہ آدی لوگوں کے قریب بھی ہواور ان میں اجنی بھی ہو' واسلی نے ایک مرتبہ ہے بھی فرمایا کہ تکی اور کشادگی میں گلوق کو راضی رکھنے کا نام خوش اخلاقی ہے ابو حثان کہتے ہیں کہ اللہ تعالی ہے خوش رہنا خوش خلتی ہے متعلق دریافت کیا تو انہوں نے جواب دیا کہ اس کا اولی درجہ ہے کہ آدی خل ہے کام لے 'کسی ہے اپنے لیے انقام نہ لے ' ظالم پر رحم اور شفقت کرے ' اس کے لیے منفرت اور ہوایت کی دوار شفقت کرے ' اس کے لیے منفرت اور ہوایت کی دھا کرے ' ایک مرتبہ انہوں نے اس سوال کے جواب میں فرمایا کہ رذق کے سلسلے میں خدا تعالی سے بدگمان نہ ہو' اس پر اعتماد کرے ' اس کا وعدہ پورا نہ ہونے پر خاموش رہے ' اس کے حقوق اور اس کی مخلوق کے حقوق میں کو تابی نہ کرے حضرت علی کرتم اللہ وجہدا ارشاد فرماتے ہیں کہ حسن خلق تیں نہ تعملتوں ہے عہارت ہے محرات ہے اجتناب ' طلال کی طلب' اور اہل وعیال پر کرتم اللہ وجہدا ارشاد فرماتے ہیں کہ حسن خلق تیں ہے کہ قبول حق کے بعد مخلوق کا ظلم اس سے ہنانے میں کامیاب نہ ہو۔ ابو سعید الحزاز کہتے ہیں کہ خوش خلتی ہی ہے کہ اللہ تعالی کی خوشنودی کے سوا تیراکوئی مقصد نہ ہو۔ اس طرح کے اقوال بیشار ہیں۔ لیکن ان اقوال میں خوش خلتی کی حقیقت کے بجائے اس کے تمرات نہ کور ہیں ' ثمرات میں بھی مخصوص شمرات کا ذکر ہے۔ ان اقوال کے ذکر کے بچائے ہو کہ خوش خلتی کی حقیقت کے بجائے اس کے تمرات نہ کہی مخصوص شمرات کا ذکر ہے۔ ان اقوال کے ذکر کے بچائے ہم خوش خلتی کی حقیقت بیں۔

خوش خلقی کی حقیقت: یمال دولفظ بین فکق اور محلق۔ اور دونوں لفظ یجا بھی استعال کئے جاتے ہیں مثلاً کما جا تا ہے کہ فلال مخص فلق بھی ہے اور سرت بھی وہ فلا ہری حسن بھی رکھتا ہے اور باطنی حسن محص فلق بھی۔ اور سرت بھی وہ فلا ہری حسن بھی رکھتا ہے اور باطنی حسن سے بھی آراستہ ہے۔ اس طرح کی عبارت میں فکق سے مراد فلا ہری صورت ہے اور قبلق سے مراد باطنی صورت ہے اور بداس لیے کہ انسان جم و روح سے مرتب ہے ، جم کا مشاہرہ آ تکھ سے ہوتا ہے ، اور روح کا ادراک بھیرت سے ہوتا ہے جم و روح دونوں بی کی ایک بیئت اور صورت ہے ، یہ صورت بُری بھی ہوتی ہے اور اچھی بھی۔ بھیرت کے ذریعہ ادراک کی جانے والی روح کی نبست اپنی افضل اور اعلی ہے۔ چنانچہ اللہ تعالی نے بھی روح کی نبست اپنی طرف کر کے اس کی عظمت کا اظهار فرمایا۔ ارشاد ہے:

إِنِّى ۚ خَالِقَ بَشَر ٱمِنَ صَلْصَالُ مِنُ حَمَا مَسُنُونِ فِإِذَا سَوَّيْتُهُ وَ نَفَخُتُ فِيهِ مِنُ رُّوْجِي فَقَعُولُكُسُا حِلِيْنَ (پ٣١٣ است٢٩-٢٩)

میں ایک بشرکو بھی موئی مٹی سے جو کہ مردے ہوئے گارے سے بنی ہوگی پیدا کرنے والا ہوں سوجب میں اس کو ہنا چوں اور اس میں اپنی طرف سے جان وال دوں تو تم سب اس کے رُو برد سجدہ میں کر پڑنا۔

اس آیت میں جم مٹی کی طرف اور روح باری تعالیٰ کی طرف منسوب ہے۔ یہاں روح اور نفس دونوں سے ایک ہی چز مراد ہے' اگر ہم کمیں روح کے بجائے نفس کا لفظ استعال کریں تو اس سے مغالطہ نہ ہونا چاہیے۔ اب خلق کی تعریف نفے' خلق نفس میں ایک ایسی راسخ دیئت کا نام ہے جس سے افعال باکسانی صادر ہوں' اگر اس دیئت سے صادر ہونے والے افعال شرعاً اور عقلاً عمدہ ہوں تو اسے خوش خلتی کما جائے گا اور بُرے ہوں تو بہ خلتی نام ہوگا۔

اس تعریف میں راسخ بیئت کی قید اس لیے لگائی می کہ مثلاً اگر کوئی بعض نادار حالات میں بت سامال خرج کردے تو اسے سخادت پیشہ نہیں کہا جائے گا جب تک سخاوت کی صفت اس کے نفس میں ثابت و رائخ نہ ہو' افعال کے باکرانی اور کسی تکلف کے بغیر صدور کی قید اس لیے لگائی ممئی کہ مال خرج کرنے میں تکلف کرنا' سخاوت اور ٹکلف اور جدّو جمد کے ذریعہ غصر پر قابو پانا جلم نہیں ہے ہمیوں کہ خلق وہ ہے جو کسی تکلف کے بغیر ظاہر ہو۔

یمان چار امور ہیں اول فعل کا اچھایا برا ہونا ووم فعل کی اچھائی یا برائی پر قادر ہوں موم ان کی معرفت حاصل ہونا، چمارم نفس میں ایس بیت کا موجود ہونا جو حُسن و جج میں سے کسی ایک کی طرف ماکل ہوسکے اور اس پر ان دونوں میں سے ایک آسان .

ہوجائے خلق نعل کا نام نہیں ہے 'بت ہے لوگوں کے مزاج ہیں ساوت ہوتی ہے لیکن وہ خرج نہیں کہاتے بھی اس لیے کہ ان
کے پاس مال نہیں ہو آ اور بھی کسی دو سرے مانع کی دجہ ہے 'دو سرا جھی ٹی الحقیقت بخیل ہو آ ہے لیکن ریا و ناموری کے لیے یا
کسی دو سری ضرورت سے مجبور ہوکر خرج کر آ ہے 'خلق جس طرح فعل کا نام نہیں اس طرح نعل پر قدرت اور قوت کا نام بھی
نہیں 'کیوں کہ آدی دینے یا نہ دینے لین سخاوت و بخل بلکہ تمام اضداد پر یکسال قوت رکھتا ہے 'اور ہرانسان کو فطر آدینے یا نہ دینے
پر قاور پردا کیا گیا ہے قدرت سے بدلازم نہیں آ اکہ اس میں خلق سخاوت یا خلق بحل ہوگا۔ اس طرح خلق معرفت کو بھی نہیں کہ
سے اس لیے کہ حسن وقع اور تمام اضداد کی معرفت ایک ہی طریقے پر ہوتی ہے 'اور سب سے متعلق ہو عتی ہے 'اصل میں خلق
چوتے معنیٰ سے عبارت ہے 'لین اس دیک کا نام ہے جس کے ذریعہ آدی تھیں بخل یا سخا پر مستعد ہو آ ہے۔

حسن باطن کے چار اُرکان : جس طرح نظاہری حسن محض آکھوں کی خوبصورتی کا نام نہیں 'بلکہ تمام احصاء آکھ' ناک ' کان 'بونٹ اور رخسار وغیرہ کی موزو نیت کو حسن کتے ہیں 'اور ان تمام کی خوبصورتی ہے حسن ظاہر کی شکیل ہوتی ہے اس طرح باطنی حسن کے بھی چار اُرکان ہیں ان چاروں ارکان میں بھی حسن کا پایا جانا ضروری ہے 'یہ سب ارکان معتدل اور موزوں رہیں کے قو آدی حسن باطن کے اعتبار سے محمل کملائے گا۔ وہ چار ارکان ہیں قوتتِ علم 'قوتتِ خضب' قوتتِ شہوت اور قوتتِ عدل یعنی مہلی متیوں قوقوں کو اعتدال پر رکھنے کی قوتت۔

قت علم کی خوبی اور اس کا حسن میہ ہے کہ انسان اس کے ذریعہ اقوال میں جموث سے 'احتقادات میں حق و باطل' اور افعال میں حسن و بھی میں فرق کرنے پر قادر ہوجائے' جب میہ قوت اس درج کی ہوجائے گا تو اس کا ثمرہ حکمت کی صورت میں دیا جائے گا' افزاق کی اصل حکمت ہے' اس کے متعلق اللہ تعالی کا ارشاد ہے:۔

وَمَنُ يُتُونَ الْحِكُمَةَ فَقَدُاوُنِي خَيْراً كَثِيراً (پ٣١٥ آيت٢١) اورجس كودين كافيم ل جائاس كويدى خرى چزل كئ-

خفب اور شوت کی قرتوں کی خوبی ہے ہے کہ بیدونوں کھت یعنی عقل و شریعت کے اشاروں پر چلیں اور قوت عدل کا حاصل یہ ہے کہ شوت و خفب کی قرتوں کو حکمت کے تابع اور پابٹر کردے عمل ناصح اور مشفق مشیر کی طرح ہے 'اور قوت عدل عقل کے مشوروں کو نافذ کرنے والی ہے ' غفب وہ قوت ہے جس میں عمل کے اشارات کی سنیڈ مقصود ہے اس کی مثال ایس ہے جس میں عمل کے اشارات کی سنیڈ مقصود ہے اس کی مثال ایس ہے جس میں عمل کے اشارات کی مشورت ہو گئا ہے کہ وہ شکاری کے اشارے کے بغیر نہ آگے بردھتا ہے اور نہ بیجیے ہما ہے ' شوت اس گھوڑے کی طرح ہے جس پر سوار ہو کر شکار کے لئلا جا تا ہے ' گھوڑا کبھی مرد ما یہ برکش وا رئیل ہو تا ہے قوت عدل سے شہوت کو بھی قابو میں رکھا جا تا ہے ' ورنہ آدی شکار کرنے کی بجائے خود شکار ہوجائے۔

جس مخص میں یہ چاروں رکن درجہ اعتدال پر ہوں کے وہ خوش اخلاق ہوگا اور جس مخص میں بعض ارکان معتدل اور بعض غیر معتدل ہوں کے وہ معتدل کی بد نبعت خوش اخلاق کملائے گا 'ید ایسا ہی ہے جیسے کی مخص کے چرب پر آ بھیں خوبصورت ہوں اور باتی اصفاء اچھے نہ ہوں تو اسے آ بھوں کے اعتبار سے حسین کما جاتا ہے ......اور باتی اصفاء کے اعتبار سے بدصورت قرار دیا جاتا ہے 'قوت خصب کے حسن اور احتدال کا نام شجاعت ہے 'اور قوت شہوت کے احتدال وحن کو جفت کہتے ہیں 'قوت خصب اگر حدّ اعتدال وحن کو جفت کہتے ہیں 'قوت خصب اگر حدّ اعتدال سے زیادہ ہوگی تو اسے بردی اور تو تو شہوت کے اعتدال وحن کو جفت کہتے ہیں 'قوت شہوت کی حد اعتدال سے زیادہ ہوگی تو اسے جور کما جاتا گا 'اور کم ہوگی تو اسے بردی اور نامردی قرار دیا جاتا گا 'اس مرد تو تو شوں میں اعتدال بین شجاعت اور عِقت ہی مطلوب ہیں 'طرفین لیمن کی اور زیادتی مطلوب ہیں خوات میں ہیں بلکہ خدموم ہیں اور انہیں فضا کل کے بجائے رذا کل کما جاتا ہے حکمت کو غلط عدل میں کی یا زیادتی نہیں ہوتی اس کی ضد مطلوب نہیں ہوگا تو تھم ہوگا۔ قوت علم کا اعتدال حکمت کملاتا ہے حکمت کو غلط

www.ebooksland.blogspot.com

احياء العلوم "جلدسوم ۹۲

اغراض میں استعال کرنا اسے مداعتد ال سے ہاہر کرنا ہے'اگریہ استعال زیادتی کی صورت میں ہے تواسے خبٹ اور فریب کہتے ہیں اور کی کی صورت میں ہے تو ہے وقوفی کہتے ہیں۔ علم کا درجۂ اوسط حکمت کہلا تا ہے۔ اس تغسیل سے ظاہر ہوا کہ اخلاق کے بنیادی اصول اور ارکان چار ہیں۔ حکمت 'شجاعت 'مِغنت اور عدل۔

حکمت سے نفس کی وہ حالت مراد ہے جس سے آدی تمام افتیاری افعال میں سمجے کو غلط سے متاز کرلے اور عدل سے نفس کی وہ حالت اور قوت مراد ہے جس کے ذریعہ وہ خضب اور شہوت پر حکومت کرے اور انہیں حکمت کے الع بنائے مجاوت سے مراد وہ قوت ہے کہ خضب کی قوت عشل کی آباح اور مطبح ہو 'اور اس کی مرض کے بغیر نہ اقدام کرتی ہو اور نہ امراض ہے جفت سے مراد وہ قوت ہے کہ خضب کی قوت عشل کی آباح اور مطبح ہو 'اور اس کی مرض کے بغیر نہ اقدام کرتی ہو اور نہ امراض ہی اور اس کی مرض کے بغیر نہ اقدام کرتی ہو اور نہ امراض ہی باروں اصول ہیں مثلا قوت مشل کے اعتدال سے بی محان پیدا ہوتے ہیں حسن تم بیر 'جود ہو آب اور اعمال کی باریکیوں پر افزاد اس قوت کی زور تا ہو ہے کہ تخیل کی ملامتی کے باد جو تی 'جافت 'ب شعوری ' اور جنون بیلے امراض پیدا ہوتے ہیں۔ ناتج ہم کاری سے مراد ہے کہ تخیل کی ملامتی کے باد جو تی بعض آدی ایک امریس تجربہ کار ہو تھے امراض پیدا ہوتے ہیں 'اور وہ کر ہم نہ ہو اسے اعتدال کی ہو تہ ہو گئے کا راستہ معلوم نہیں ہو آ۔ محافت اور جنون میں یہ فرق ہے کہ احتی کا مقد تو شمیح کا راستہ معلوم نہیں ہو آ ، جو خیز افتیار کے قابل نہ ہو اسے اعتدال کی ہو تہ ہو کہا ہوتے ہیں کرم 'وہری 'خساست 'احساس کمتری اور استفامت 'خسہ بینا ' وقار 'اور سنجیدگی وغیرہ اس قوت کا نام تبور ہے 'اور کی ہے ابات 'ولت 'خوف 'خساست 'احساس کمتری اور استفامت 'خساس نوال ہوتے ہیں 'اس خلق کا اعتدال کی حدود سے تجاوز کرنا حرم 'طع' بے شری 'خبات' اسراف 'واٹ 'واٹ 'خوف' کامر نور ہو گئے کا مرض وغیرہ جیسے رزا کا کا باعث بتا ہے۔ اس نوت کا اعتدال کی حدود سے تجاوز کرنا حرم 'طع' بے شری 'خبات' اسراف بینا 'است ناتھ کا اعتدال کی حدود سے تجاوز کرنا حرم 'طع' بے شری' خبات' اسراف بتا ہے۔ اس نوت ہو کہا کہا کہا کہ بتا ہو گئی کا مرض وغیرہ جیس رزا کم کا باعث بتا ہے۔ اس نوت ہو کہا کہا کہا کہا کہا کہا کہا کہ بتا ہو گئے کا مرض وغیرہ جیس رزا کمل کا باعث بتا ہے۔ اس نوت ہو کہا کہا کہا کہ بتا ہو کہا کہا کہا کہا گئی ہو کہا گئی نات کہا گئی کہا کہا کہا کہا کہا گئی ہو کہا گئی ہو کہا کہا کہ بتا ہو کہا کہا کہا کہا گئی ہو کہا کہا کہا کہا گئی ہو کہا کہا کہا کہا کہا گئی ہو کہا کہا کہا کہا کہا کہا گئی گئی کور کیا گئی کہا کہا کہا کہا کہا کہا کہا کہا کہا گئی گئی کی کور کیا کہا کہا کہا کہا کہا کہا کہا گئی گئی کور کیا کہ کہا کہا کہا کہا ک

خلاصہ یہ ہے کہ محاس اخلاق کے چار اصول ہیں تھت 'شجاعت عفت اور عدالت 'باقی اخلاق ان ہی چاروں اصولوں کی فروع ہیں۔ ان چاروں اصولوں میں کمال اعتدال آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے علاوہ کمی کو نصیب نہیں ہوا 'بعد کے لوگوں میں تفاوُت ہے 'جو فض ان اخلاق میں آپ ہے جس قدر قریب ہے وہ اللہ تعالی ہے ای قدر قریب ہے اور جو بحید ہے وہ خوا و ند قدوس سے اس قدر بحید ہے۔ جو فض ان تمام اخلاق کا جامع ہے وہ اس بات کا مستحق ہے کہ لوگ اس کی اطاعت کریں 'اس کی طرف رجوع کریں اور جمام افعال میں اس کی اقد اکریں اور جمام افعال میں اس کی اقد اکریں اور جو فض ان اخلاق ہے محروم ہو بلکہ ان کی اضداد کا جامع ہووہ اس بات کا مستحق ہے کہ اسے شہریدر کردیا جائے اور لوگ اس سے قطع تعلق کرلیں 'کیوں کہ وہ انسان نہیں شیطان کا نما کندہ ہے 'جس طرح شیطان ہو تاہے اور لوگ اس سے بھی دور ہونا چاہیے جس طرح جامع اخلاق مخض ملکوتی صفات سے اپنی قرابت کی بنا پر لعنت اور اعراض کا مستحق ہو آ ہے اس طرح ہو تھو شیطانی اوصاف سے اپنی وابستگی کی بنا پر لعنت اور اعراض کا مستحق ہو آ ہے اس ملی اللہ علیہ وسلم مکارم اخلاق کی تحیل کے لیے مبعوث ہوئے ہیں 'جیسا کہ حدیث شریف میں وارد ہے 'یہ اخلاق وہ حدیث شریف میں وارد ہے 'یہ ان وہ ان مورد کر ان کی ان کیا کہ دورائی وہ انسان کی ان کیا کہ دورائی انسان کر انسان کی انسان کی میں کر کر مورد کر انسان کی کر کر دورائیں کی میں کر کر دورائی کر کر کر دورائیں کر دورائی کر کر کر دورائی کر دورائی کر کر کر دورائی کر دورائی کر کر دورائی کر کر دورائی کر دورائی کر دورائی کر کر کر کر دورائی کر ک

مِنَ جَنَين قُرْآن كَرِيم فَ مُومَنِين كُرُاوماف مِن ذَكْرَكِها بِ ارشاد بِدَ إِنَّمَا الْمُنُومِنُونَ الَّذِينَ امْنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمُ يَرُ تَابُوا وَجَاهَدُوا بِامُوالِهِمُ وَانْفُسِهِمُ فِي سَبِيلِ اللَّمِاوُلُ كَيْمُ الصَّادِقُونَ (ب٢١ سَ)

پورے مومن وہ بیں جو اللہ اور اس کے رسول پر ایمان لائے پھر شک نمیں کیا اور اپنے مال اور جان سے خدا کے رائے میں محنت اٹھائی بیا لوگ ہیں ہیں۔ خدا کے رائے میں محنت اٹھائی بیالوگ ہیں ہیں۔

الله تعالی اور اس کے رسول پر کسی ترود کے بغیرایمان لانا یقین کی قوت کا عمل ہے اور قوت یقین ثمو عقل اور منتہائے

#### www.ebooksland.blogspot.com

احياء العلوم جلدسوم

حکت ہے۔ مال کے ذریعہ مجاہرہ کرنا سخاوت ہے' اوریہ مجاہرہ شموت کو قابو میں رکھتے ہے ہو تا ہے' اور نفس کے ذریعہ مجاہرہ کرنا شجاعت ہے' یہ مجاہدہ عقل کی شرط کے مطابق اور اعتدال کی مدود کے اندور مہ کر قوتت غضب کے استعمال ہے ہو تا ہے' محابثہ کی تعریف میں اللہ تعیالی نے ارشاد فرمایا :۔
تعریف میں اللہ تعیالی نے ارشاد فرمایا :۔

اَشِدَاءُعَلَى الْكُفَارِ وُحَمَاءُبِينَهُمْ (ب١٩٦٦)

وہ کا فروں کے مقالبے میں تیز ہیں اور ایس میں مرمان ہیں۔

اس آیت میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ شِدّت اور رحمت کے الگ الگ مقامات ہیں نہ ہرحال میں شدّت کمال ہے اور نہ رحمت قابلِ تعریف۔

### رياضت ہے اخلاق میں تغیر

جولوگ اعقاد کی تمرای کا شکار ہیں وہ ریاضت اور مجاہدے کوشاق بھتے ہیں "انہیں یہ کوارہ نہیں کہ وہ نفس کے تزکیہ و تطہراور اظلاق کی تہذیب و تغیر میں مشخول ہوں وہ اپ اظلاق کے فساد کو اپ قشور "نقص اور خبث پر "محمول نہیں کرتے بلکہ وہ یہ کتے ہیں کہ اظلاق بھے پیدا ہوئے ہیں ایسے ہی رہتے ہیں ان میں تغیر ممکن ہی نہیں ہے کیوں کہ فطرت میں تبدیلی نہیں ہو بحق اس دعویٰ کی انہوں نے وو دلیلیں بیش کی ہیں "ایک ہی کہ خلق باطنی صورت کا نام ہے "اور خلق ظاہری صورت کو کہتے ہیں "اور ظاہری صورت میں تبدیلی ممکن نہیں ہے ، شاہ کوئی پست تقالبنا قد قسیں بیرها سکتا 'نہ طویل القامت اپنا قد قد چھوٹا کر سکتا ہے نہ ہمورت وضورت ہو سکتا ہے نہ خوبصورت ہو صورت کو ظاہری صورت پر قیاس کرنا چاہیے 'وو مری دلیل ہے ہے کہ حن خوبصورت ہو سکتا ہے نہ خوبصورت ہو سکتا ہو نہ ہونا لا صاصل شک ودو کرنا ہے اور اپنی عمر کو بے فائدہ کاموں ہیں فطرت کا مقتصفی ہیں ان کا سلسلہ ختم نہیں ہو گا ان کے درئے ہونا لا صاصل شک ودو کرنا ہو اور ایا ہونا محال ہے۔ ذیل میں ہم ان فرنوں دیوں دونوں دلیوں کا مقدم ہو ہونا کی گوف ہونے گا نہ ہونا کی کی خوب اور ایا ہونا محال ہوں ہوں دونوں دلیوں کا مقدم ہو ہی ہونا کو کون کا دونوں دلیوں کا جو اس محال ہوں ہون کی خوب کی خوب کہ قلب فائی لذتوں کی طرف ملتفت نہ رہے اور ایا ہونا محال ہوں ہیں۔

پہلی دلیل کا جواب : ہے ہے کہ اگر اخلاق میں تغیر ممکن نہ ہو تا تو نہ وعظ و تصبحت اور آؤیہ و تعلیم کی ضرورت تھی 'اور نہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم صحابہ کرام شے ہے ارشاد فرماتے حسندو الحدلاق کم (اپ اخلاق ایسے بناؤ()) اخلاق کا تغیر آدمیوں ہی ساتھ مختل نہیں ہے بلکہ جانوروں کے اخلاق بھی بدل جاتے ہیں 'باز کو دیکھو کہ دوو حثی ہونے کے باوجود کس طرح انسان کے ساتھ مانوس ہو جاتا ہے 'شکاری کٹا تعلیم کے بعد اس قابل ہوجاتا ہے کہ اپ آقا کے تھم کی تعمیل جن شکار کے پیچے دوڑے 'اے پکڑے اور کھائے بغیر آقا کو چیش کرے 'اسی طرح سرکش کھو ڈا ٹردھانے ہے مطبح بن جاتا ہے 'کیا ہے سب اخلاق میں تغییر کنونے نہیں ہیں۔ اس سلطے جن اصل بات ہے کہ موجودات کی دو تشمیں ہیں 'کائل اور ناقص۔ کائل موجودات وہ ہیں جو چیے اسمان 'ستارے جسم کے ظاہری اور اندرونی اصفاء 'حیوانات کے اجزاء وغیرہ۔ ناقص موجودات وہ ہیں کہ ابھی ان کا وجود ناکمل آسان 'ستارے جسم کے ظاہری اور اندرونی اصفاء 'حیوانات کے اجزاء وغیرہ۔ ناقص موجودات وہ ہیں کہ ابھی ان کا وجود ناکمل ساخت ایس ہے کہ اگر اسے بوریا جائے اور اس کی خدمت کی جائے (یعنی پانی دیا جائے) تو یہ شخطی درخت بین سے کہ اگر اسے بوریا جائے اور اس کی خدمت کی جائے (یعنی پانی دیا جائے و یہ ممکن نہیں کہ کو کہ اس میں ساخت ایس ہے کہ اگر اسے موجود ہوں جسے کہوری و بات کی تو یہ شخطی درخت بین سے کہ اگر اسے بوریا جائے اور اس کی خدمت کی جائے (یعنی پانی دیا جائے) تو یہ شخطی درخت بین سی کہ کہ درخت بین کی صلاحیت موجود ہوں ہیں کہ افتیارے مثاثر ہوتی ہا درایک حال ہے دو سرے کی ملاحیت نہیں ہو جب شخطی کا حال ہے دو بندے کی صلاحیت نہیں ہی جب شخطی کا حال ہے دو بندے کی افتیارے مثاثر ہوتی ہا درایک حال سے دو سرے کھل بغنی کی صلاحیت نہیں ہے 'جب شخطی کا حال ہے دوری کے افتیارے مثاثر ہوتی ہا درایک حال سے دو سرے کی سے کہ کہ دورین کے افتیارے مثاثر ہوتی ہا درایک حال سے دو سرے کی کھل بغنی کی صلاحیت نہیں ہو کہ کہ اس کی سے کہ دوری کے افتیارے مثاثر ہوتی ہا دورایک حال سے دوریرے کی کھی کھی کی کو کو کو کو کمل کی دورین کے کو کھی کھی کو کو کو کو کو کھی کو کھی کو کھی کی کو کھی کی کھی کو کو کو کھی کے دوری کے کو کھی کے کھی کو کی کو کو کو کو کھی کی کھی کے کو کی کو کھی کو کھی کو کھی کھی کو کھی کو کھی کو کھی کو کھی کو کھی کو کو کھی کو کھی کو کھی کی کو کھی

<sup>()</sup> الويمرين لال في مكارم الاخلاق عن رواية معاذ بلفظ "يا معاذ حسن حلقك للناس"

#### www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم جلد سرم

حال میں بدل جاتی ہے تو خفب اور شہوت کی قوتی کیوں متغیر نہیں ہو سکتیں 'ہاں ان قوتوں کو ہالکل ہی ختم کردیتا ہمارے افتیار میں نہیں ہے 'ہم ریاضت اور مجاہدے کے ذریعہ ان قوتوں کو اپنے قابو میں تو کرسکتے ہیں لیکن انہیں ختم نہیں کرسکتے 'ہمیں اس کا محم دیا گیا ہے 'اور میں ہماری اُخروی نجات کا سبب اور وصول اِلی اللہ کا ذریعہ ہے البتہ طبائع مختلف ہیں 'بعض طبیعتیں تغیر کو جلد قبول کر لیتی ہیں 'اور بعض دریے تعمل کرتی ہیں' طبائع کے اختلاف کی دو و جس ہیں۔ ایک ہید کہ وہ چیز جس کا تغیر مقصود ہو طبیعت میں انتہائی رائخ ہو یعنی اس چیز کے وجود کی متت اتن ہی ہو جتنی آدمی کے وجود کی۔ شہوت 'خضب' اور کمبر ہر خلق کا تغیر ممکن ہے 'لیکن سب سے ذیا وہ مشکل شہوت کا بدلنا ہے 'کیونکہ میر پیدا ہوتا ہے 'اس کے بعد قوت تمیر نہدا ہوتی ہے۔ دو سری وجہ بیہ کہ وہ خلق نہیں ہوتے 'خصہ عام طور پر سات سال کی عمر میں پیدا ہوتا ہے 'اس کے بعد قوت تمیر نہدا ہوتی ہے۔ دو سری وجہ بیہ کہ وہ خلق ممل کی کھرت اس کے معت عادت والے اس کے بعد قوت تمیر نہدا ہوتی ہے۔

انسان کے چار مرات : اس سلیے میں انسان کے چار مرات ہیں 'پہلا مرتبہ یہ کہ آدی جس حالت میں پیدا ہوا ہے ای حالت میں رہ ' حق دباطل' اور ایجھ بڑے میں تیزنہ کر سکے ' بلکہ اپنی اصل فطرت کے اعتبارے ہر طرح کے اعتبادات خالی ہو' اس مخص کا علاج ہیں ۔ وہ مرا ہے ' اس مریش کو مرف ایک استاذا کی مُرشد اور ایک اندرونی ہو' کی ضرورت ہے ' تاکہ وہ محرک اے مجاہدے کی تحریک دیتا رہ ۔ اس کے اخلاق بہت جلد ایجھے ہو سکتے ہیں۔ وہ مرا مرتبہ یہ ہو کہ آدی بڑائی کو برائی ہمتنا ہو لیکن نیک عمل کو خوگر نہ ہو' بلکہ شیطان نے اے عمل بریس البھار کھا ہو' وہ اپنی شوات کا تالع ہو اور درا و حق ہو نے کہ اور وہ نیک میں کہ اس کی اصلاح ہو کے باوجود اپ عمل کے قصورت واقف ہو' اپ عمض کی اصلاح پہلے کی بہ نبیت زیادہ شخت ہو اور درا ہو حق ہو کہ اور وہ خوت کی اصلاح کے دو مرحلے ہوں گے ایک یہ کہ اس کی بڑی عادت چمڑائی جائے دو مرا پر کہ اے ایجھے کام کا عادی بنایا ہو' اور اعمال ہو سکتی ہو بریس کی اصلاح کی توق ہو ۔ تیمرا مرتبہ یہ ہو کہ وہ والیت دور ہے جس ہو تو دور بھی ہو جائے گا وہ کہتا ہو' اور اعمال بد اس کی زدیک وجوب کا درجہ رکھتے ہوں' ان ہی اظان و اعمال پر اس کی پرورش بھی ہو جائے میں انہائی سخت ہو۔ نیم انہائی میں جانا ہو ' اور اعمال بد اس کی اصلاح کی توق ہی نمیں کی جائے ' کہو تا ہو ہو اور امیں باہو وہ درج میں ہو اس کی اصلاح ہو کون کون میں سب بدور کیا جائے گا۔ چو تھا مرتبہ یہ ہے کہ وہ خود بھی برائی میں جنال ہو' اور وہ مرول کو بھی انہائی شخت در جے پر ہے' اور اس کی گمرائی تہ ہہ ہہ بسک اس کی اصلاح تا ممکن اور محال ہے۔

۔ ان چاروں میں پہلا محض محض جابل ہے ' دو سرا جابل اور گمراہ ہے ' تیسرا جابل ' کمراہ اور فاسق ہے 'چوتھا جابل ' کمراہ ' فاسق اور فتندیرکور ہے۔

دوسری دلیل کا جواب : مکرین کاید کمنا که ریاضت سے شوت اور خضب کی قرقوں کا استیمال مقصورہ جب کہ ایا ہونا مکن نہیں ہے۔ ہم یہ کہتے ہیں کہ ان قرقوں کا استیمال یا خاتمہ ہر گز مقصود نہیں ہے، بلکہ شہوت کی تخلیق فائدے کے لیے ہوئی ہے، آدی میں اس کا موجود رہنا ہمی ضروری ہے، چنانچہ آگر کمی مخض میں کھانے کی شہوت نہ رہے تو وہ ہلاک ہوجائے، جماع کی شہوت نہ رہے تو نسل انسانی کا سلسلہ منقطع ہوجائے، اس طرح آگر فضب کا وجود ختم ہوجائے تو آدی مملک چزوں سے اپنا وفاع نہ کرسکے اور ہلاک ہوجائے ان قوتوں کو نیست و نابود کرنا مقصد نہیں ہے، بلکہ انسی افراط و تغریط سے بچاکر درجہ اعتدال پر وفاع نہ کرسکے اور ہلاک ہوجائے ان قوتوں کو نیست و نابود کرنا مقصد نہیں ہے، بلکہ انسی افراط و تغریط سے بچاکر درجہ اعتدال پر افاع مقصود ہے۔ مثلة خضب میں یہ مقصود ہے کہ آدی میں نہ تہور ہو اور نابزدلی بلکہ اس کے خضب کی قوت عقل کی پابند ہو۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں:۔

أشِتَاء عَلَى الْكُفّارِر حَماء بينه مُرْب ٢٩ ١٦ است ٢٩)

احياء العلوم اجلد سوم

44

وہ کا فروں کے مقالبے مین تیز ہیں اور آپس میں مموان ہیں۔

اس میں محابہ کا وصف شدّت بیان کیا گیاہے 'شدّت خفس ہی سے پیدا ہوتی ہے 'اگر خفس کی قوّت نہ ہوتی تو نہ شدّت کا وجود ہو آ اور نہ جماد ہو تا۔ غفس اور شہوت کی قوتوں کو بکسر کس طرح ختم کیا جاسکتا ہے جب کہ انبیاء علیم السلام بھی ان سے خالی نہیں ہیں۔ چنانچہ سرکارِ دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔

انماانابشر اغضب كمايغضب البشر (ملم انن) مين انسان ي مون انسان ي طرح فعد كرنا مون -

روایات میں ہے کہ جب کوئی بات آپ کی مرضی کے ظاف پیش آئی تو خفب کی شدّت سے آپ کے رُخسار مبارک سرخ ہوجاتے لیکن اس حالت میں بھی آپ حق بات ہی فرماتے خصر آپ کو حق کوئی سے نہیں ہٹا آ تھا (بخاری ومسلم۔ عبداللہ بن الزبیر) باری تعالی کا ارشاد ہے:۔

وَالْكَاظِمِيْنَ الْغَيْظُو الْعَافِيْنَ عَنِ النَّاسِ (پ٣١٥ آيت ١٣٨) اور غمه ك منط كرن والح اور لوكون ت وَرَكْوْرَكُر والح

اس آیت میں ان لوگوں کی تعریف کی گئی ہے جو خصہ پی لیتے ہیں 'یہ نمیں فرمایا کہ ان میں خصہ نمیں ہو تا۔ اس سے معلوم ہوا کہ غضب اور شہوت کا با لکیّہ ختم ہوتا فیر فطری چزہے اور یہ شریعت کو مطلوب نمیں ہے شریعت کو مطلوب ہیں ہے کہ یہ دونوں قوتیں اعترال کے اس درجے پر آجا نمیں کہ عقل کو ان پر غلبہ اور تفوق حاصل رہے 'نہ یہ کہ دونوں عقل پر غالب آجا نمیں 'تبدیل علق کا حاصل ہی ہے۔ بعض او قات انسان پر شہوت اتنی شدت کے ساتھ حملہ آور ہوتی ہے کہ عقل اس کے دفع کرنے پر قادر نمیں رہتی تاہم ریاضت کے ذریعہ اس کا حدِ اعتدال پر آجانا ممکن ہے 'امتحان اور تجربے سے بیاب پوری طرح ثابت ہوجاتی ہے 'اور اس میں کمی طرح کا کوئی ابرام یا شک باتی نمیں رہتا۔ اس امر پر کہ اخلاق میں افراط و تفریط کے بجائے اعتدال مطلوب ہے قرآن باک کی یہ آیت دلیل ہے۔

وَالَّذِيْنَ إِذَا أَنْفَقُو المَّهُ يُسُرِ فُو اوَلَمْ يَقْتُرُو او كَانَ بَيْنَ ذَالِكَ قَوَاماً (پ١٩ر٣ آيت ٢٤) اوروه جب فرچ كريا احترال اوروه جب فرچ كريا احترال

اس آیت میں سفاوت کی طرف اشارہ ہے جو اسراف اور بھی کا درمیانی درجہ ہے نیز فرمایا۔ وَلَا تَجُعَلُ يَدَكَمَعُلُولَةً اللّٰى عُنُقِكُو لَا تَبُسُطُهَا كُلَّ الْبَسْطِ (پ١٥ سمار ٢٩ است ٢٩) اور نہ تو اپنا ہاتھ کرون ہی ہے ہاندھ لینا جائے اور نہ ہالک ہی کھول دینا جائے۔

شوت طعام میں بھی اعتدال پر زور دیا گیا ہے۔ ارشاد رہائی ہے: کگو او انشر بو او کا تُسُرِ فُو النّه لا یُحِبُّ الْمُسْرِ فِینَ (پ۸ر۴ آیت۳۱) اور خوب کھا دُاور پواور مدے مت نکوب ٹک اللہ تعالی پند نہیں کر تا مدے نکنے والوں کو۔

فنب کے بارے میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے:۔ اشِدَّاء عَلَى الْكُفَّارِ رَحَمَاء بِينَهُمُ (ب٢٦٦ آيت ٩٧) وه كافروں كے مقالج میں تیز ہیں اور آپس میں میران ہیں۔

مدیث شریف میں ہے:۔ (بہعق۔مطرف بن عبداللہ ) www.ebooksland.blogspot.com

بمترين أمور درمياني أموريس-

اوسط درجے کے پندیدہ و مطلوب ہونے کے پس پردہ ایک را زہے۔اور اس را زکی تحقیق یہ ہے کہ سعادتِاُ خردی کا مدار اس پر ہے کہ قلب دنیا کے عوار ض سے پاک ہو جیسا کہ ہاری تعالی فرماتے ہیں:۔

ُ اِلاَ مَنُ اَتَى اللَّهِ عَلَيْبِ سَلِيْبِ (پ١٩ر٥ آيت ٨٩) مريان (اس كي نجات موكي) جو الله كياس (مَقْر سے) پاك دل لے كر آئے گا۔

بخل اور اسراف دونوں کا تعلق ونیاوی عوارض ہے ہے ول کا ان دونوں عوارض ہے فالی ہونا ضوری ہے ایعی نہ وہ مال کے جمع و احتفاری طرف کا سرا کہ واور نہ اس کو فرج کرنے کا حریص ہو جمید کہ جے فرج کرنے کا حرص ہوگا اس کا دل اس طرف گار ہے گاکہ کمیں ہے اللہ آگے کہ سے مال آئے اور وہ فرج کرے 'جب کہ بخیل کی ساری توجہ اِمساک (مال کو روکنے پر) ہوگی۔ قلب کی سلامتی ہے کہ وہ ان دونوں چنوں ہے اس لیے ہم نے وہ مالت توافی کی جس میں ہدونوں وصف ہو موجود نہیں ہیں چنا نچہ گرم ہائی کی حرارت نکل جائے نہ ہوں اور وہ حالت درجہ اعتدال کی ہے درجہ اعتدال میں یہ دونوں وصف ہو موجود نہیں ہیں چنا نچہ گرم ہائی کی حرارت نکل جائے اور وہ خوا ہے تو اس پائی کو نہ گرم کہتے ہیں اور نہ فیڈا کہتے ہیں بلکہ گنگا کہتے ہیں کی حقادت اسراف اور بخل کا درمیانی درجہ ہے جواعت تہور اور نامروی کے درمیان کی صفت ہے ، مفت موسی اور جود کی درمیانی کیفیت کا نام ہے 'باتی تمام اطلاق کو بھی اس پر قیاس کرنا چاہئے 'ہر خاتی میں افراط و تغریط نہ موم ہے اور اعتدال مقدود ہے۔ البتہ استاذ اور مُرشد کو چاہئے کہ دو ایک مناز حال کی گرائی کرتے رہیں اور اس سلیے میں کی طرح کی دخصت نہ دیں 'کیوں کہ اگر انہوں اپنے شاگر دو مرد کے سائے خضب اور بخل کی گرائی کرتے رہیں اور اس سلیے میں کی طرح کی دخت ہیں نہ دے تو یہ مکن ہے کہ دوہ کی تھوڑے کی امازت زیادہ پر ماکن نہ ہوں اس طرح اعتدال کا ورجہ حاصل ہوگا۔ کم کی اجازت زیادہ کے لیے بمانہ بن جائے گی کن میں تو تھ کی کا نمیں تو کے گئی کرائی کی کرائی کی کرائی کہ کم عقل لوگ اس ہے دوہ کی کہ مادا غضب بھی حق ہے اور بخل بھی حق ہے۔

# حسنِ خلق کے حصول کاسبب

یہ بات آب اچھی طرح سمجھ بھے ہیں کہ حس خلتی کا حاصل ہے کہ قت عقل معتدل ہو عکت کال ہو شہوت اور غضب کی قت میں اعتدال کے ساتھ شریعت و عقل کے آبانع اور مطبع ہوں یہ اعتدال دو جہوں ہے حاصل ہو آ ہے پہلی دجہ یہ ہے کہ آوی پر خدا کا فضل و کرم ہو اور وہ اپنی پیدائش کے روز اقال ہی ہے خوش خلق اور کا بال انتقل ہو اشہوت و غضب اس پر غالب نہ ہوں بلکہ یہ دونوں عقل و شرع کی پابٹہ ہوں۔ ایسے فضص کو عالم بننے کے لیے فاہری تعلیم کی اور مؤدب بننے کے لیے فاہری آدیب کی ضورت نہیں ہوتی بلکہ یہ فطری عالم اور مؤدب ہو آ ہے جیسا کہ جعرت عیلی علیہ السلام 'حضرت بجی علیہ السلام ' عالم الانبیاء سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ و سلم اور دو سرے انبیاء علیم الصلاۃ والسلام شعب اور یہ امریکی بعید نہیں ہے کہ آدی کی طبع اور فطرت میں وہ بات موجود ہو جو اکساب سے حاصل ہوتی ہیں مہم السلاۃ والسلام شعب اور یہ اور اوساف ہوتے ہیں۔ دو سری دجہ یہ ہوت ان اوساف کے حال بعض نو تات ان اوساف کے حال لوگوں سے اختیاء کہ ان اخلاق کو مجاہرے اور لوگوں سے اختیاء کہ ان اخلاق کو مجاہرے اور سے اختیاء سے حاصل کرے بینی نفس سے وہ کام لے جن سے مطلوبہ خلق حاصل ہوجائے شاہ جو محض سخاوت انتیار کرنا چاہتا ہو سے اس کرے لیے نفس پر صبر کرنا پڑے اور اس سے حاصل کرے بینی نفس سے وہ کام لے جن سے مطلوبہ خلق حاصل ہوجائے شاہ جو محض سخاوت انتیار کرنا چاہتا ہو سے میں موات بیشہ لوگوں کی تقلید کرنی چاہئے اور ان کے طریقے پرمال خرج کرنا چاہئے 'خواہ اس کے لیے نفس پر صبر کرنا پڑے 'اور یہ سے سے حاصل کرے بین قلید کرنی چاہئے اور ان کے طریقے پرمال خرج کرنا چاہئے 'خواہ اس کے لیے نفس پر صبر کرنا پڑے 'اور یہ سے سے حاصل کرے بیک تھید کرنا چاہئے 'خواہ اس کے لیے نفس پر صبر کرنا پڑے 'اور یہ سے سے حاصل کرے بیا ہوئے پرمال خرج کرنا چاہئے 'خواہ اس کے لیے نفس پر صبر کرنا پڑے 'اور ان کے طریقے پرمال خرج کرنا چاہئے 'خواہ اس کے لیے نفس پرمر کرنا پڑے 'اور کو اور کرنا چاہت 'اور کو اور کرنا چاہئے 'اور کو کو کا کو کرنا چاہئے 'خواہ اس کے لیے نفس پرمر کرنا پڑے 'اور کو کو کو کو کرنا چاہئے کو کو کا کو کرنا چاہئے 'کو کو کو کو کو کرنا چاہئے کی کو کو کا کو کرنا چاہئے کو کو کو کو کرنا چاہئے کی کو کو کو کرنا چاہئے کی کو کرنا چاہئے کرنا چاہئے ک

احياء العلوم جلدسوم

سلسلہ اس وقت تک جاری رہنا چاہے جب تک کہ نفس اس کاعادی نہ ہوجائے اور سخاوت طبیعت نہ بن جائے۔ اس طرح جس مختص پر کبر غالب ہو اور وہ متواضع بننا چاہتا ہو اسے متواضع نوگوں کے افعال کی پابٹری کرنی چاہے 'اور اس سلسلے میں اس وقت تک مجاہدہ کرنا چاہئے اور نفس کے تواضع پر ماکل کرنا چاہئے جب تک کہ یہ صفت عادت نہ بن جائے اور تواضع اس کے نفس پر سمل نہ ہوجائے 'تمام اخلاق محمودہ کے حصول کا یمی طریقہ ہے۔ اس کی انتزایہ ہے کہ متعلقہ خلق آدمی کی طبیعت بن جائے اور اس میں اندیت محسوس ہونے گئے 'شلا تخی اس محض کو کما جائے گا جو مال خرچ کرے اور اس میں اسے لڈت ملے 'اگر خرچ کر آ ہو' اور میں اندیت محسوس ہونے گئے 'شلا تخی اس محض کو کما جائے گا جو مال خرچ کر آ مواضع وہ محض کملائے گا جے تواضع میں مزہ طے۔ دیکی لذت کے بجائے تکلیف ہوتی ہوتی ہوتی اس موسے جب تک کہ نفس تمام اعمالی بدسے نفرے نہ کرنے گئے 'اور ان سے تکلیف محسوس نہ کرنے گئے 'اور تمام اچھے اعمال کا عادی نہ بن جائے 'اور ان کی پورے شوق و رغبت کے ساتھ پابٹری نہ کرنے گئے '

جعلت قرة عينى فى الصلاة (نمائى - انس) ميرى آكدى فعدك نمازيس ركى گئے -

نمازیں آپ نے آکھوں کی محدثرک اس کی محسوس کی کہ یہ نیکی آپ کی عادت بن گئی تھی ،جب تک نفس عبادت میں مشقت اور ممنوعات کے ترک میں دشواری محسوس کر تا رہے گا تب تک نقصان باتی رہے گا اور سعادت کا کمال حاصل نہ ہوگا۔ البتہ مشقت اور تکلیف کے احساس کے ساتھ اعمالِ حسنہ کی موا کھبت عدم موا کھبت سے بہترہ مگر رغبت کے ساتھ نیک عمل کرنے سے بہتر نہیں ہے ارشادِ باری ہے:۔

وَإِنَّهَالَكَبِيْرَةُ الْآعَلَى الْخَاشِعِيْنَ (پ١٥ آيت٥٥) اورب شک نماز د شوار مرور ہے ليكن جن كے دل میں خشوع ہے ان پر د شوار نہيں ہے۔ سركار دوعالم صلى الله عليه وسلم ارشاد فرماتے ہيں:۔

أعبدالله في الرضاء فان لم تستطع ففي الصبر على ماتكره خير اكثيرا (طرائي مير)

الله کی عبادت رضا کی حالت میں کر'اگریہ ممکن نہ ہو توجو چڑ تھے تاپند ہو اس پر مبر کرنے میں بواخ ہے۔ پھر سعادت کا یہ کمال نہیں ہے کہ بھی فعل رضا و رغبت سے ہو'اور اس میں لذّت طے'اور بھی اس کے برعکس ہو' بلکہ جرلحہ اور ہر آن ایک ہی حالت رہنی چاہئے' بلکہ عمر کے ساتھ ساتھ شوق و رغبت اور اُنس و رضا میں زیادتی ہونی چاہئے' سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم سے کمی مخص نے سعادت کے متعلق وریافت کیا' آپ نے فرمایا ہے۔

طول العمر في طاعة الله (ابومنصور ديلي- ابن عمر) في العمر في طاعت من عمر كاطويل بونا-

یی وجہ ہے کہ انبیاء علیم السلام اور اولیاء اللہ موت کو ناپند کرتے تھے "کیونکہ الدنیا مزرعة الا خرق (دنیا آخرت کی کیسی ہے، جس قدر عمر ہوگا، انس طاہرے آطہر بنے گا، کیسی ہے، جس قدر عمر ہوگا، انس طاہرے آطہر بنے گا، اظلاق قوی سے قوی مَرُ اور حسن سے آحسن بنیں گے، علاوہ آزیں عبادات کا مقعد یہ ہے کہ قلب پران کا اثر ہو اور قلب پراثر اس وقت ہو تا ہے جب عبادات پر مُواطَبَت اور داومَت ہو۔

ان اخلاق کا مقصدیہ ہے کہ ول میں دنیا کی محبت ہاتی نہ رہے 'اور اللہ کی محبت رائع ہوجائے 'اللہ کی ملا قات کے علاوہ کوئی چنر اسے محبوب نہ ہو' وہ اپنا تمام مال اس طریقے پر خرچ کرے جس طریقے سے اللہ تک پنچا جاسکتا ہو' غضب اور شہوت دونوں انسان بإء العلوم جلد سوم

کے لیے متحرین ان دونوں قوتوں کو شریعت کے ہلائے ہوئے طریقے پر استعال کرے اور انہیں بھی وُصول إلى الله كا ذریعہ بنائے۔ پھراس طرح کے کاموں سے خوش ہو' اور انت پائے۔ اگر کسی کو نماز میں راحت ملتی ہویا سی محموں کی محمد کرک میسر ہویا عبادات المجھی معلوم ہوتی ہوں تو یہ کوئی جرت انگیزیات نئیں ہے عادت نفس کے آندر اس سے بھی زیادہ عجیب وغریب چیزوں کے ظهور کا باعث بن سکتی ہے ، ہم شاہوں اور خوش حال لوگوں کو بیشہ غمو کرّب میں جتلا پاتے ہیں 'وو سری طرنِ مفلس جواری کو دیکھتے وہ ہار کر بھی خوش ہو یا ہے اور مزہ پا تا ہے حالا تکہ جس حال میں وہ ہے اگر دو سرے بھی اس میں جتلا ہوجائیں تو بے تمار زندگی ہی دو بمرموجائے اللہ (جوتے) سے مال ختم ہو تا ہے المرتاه و برماد ہو تا ہے ازندگی کی آسائنیں چھنتی ہیں حاکمان وقت کی ہاز پُرس کا خوف تلوار کی طرح کنکا رہتا ہے ، پر بھی اس کا چَہ کا ختم نہیں ہو تا کیوں کہ کھیلتے کھیلتے وہ قمار کا عادی بن جا تا ہے اور کوشش کے باوجود وہ اسے چھوڑ نہیں یا تا۔ کوتر باز بھی اپنے کھیل کا آتا دلدادہ ہے کہ دن بحرد حوب میں کمڑا رہتا ہے ' دحوب کی شدّت اسے محسوس نہیں ہوتی کیوں کہ کو ترول سے اسے عشق ہے ' خلاؤں میں ان کی اُ ژان سے اسے دکچیں ہے 'اور بازی لگانا اس کا محبوب مشغلہ ہے میں حال ان بد طینت لوگوں کا ہے جن پر رات دن کوڑے برستے ہیں ہاتھ کاٹے جاتے ہیں انتمائی ہولناک سزائیں دی جاتی ہیں ویدوبندی صعبتیں برداشت کرنے پر مجبور کیا جاتا ہے لیکن وہ اپنی حرکات سے باز نسیں آتے وہ اپنے مشاغل کو قابلِ اخر مجھتے ہیں 'اور تمام سزائیں بشی خوشی برداشت کرتے ہیں صدیہ ہے کہ اگر چوروں کو قتل بھی کردیا جائے تو وہ مسروقہ مال کا پتا نہ ویں اوراپنے ساتھیوں کی نشاندہی نہ کریں۔اس کی وجہ بی ہے کہ وہ اپنے کام کو کمال اور تہور کو شجاعت سجھتے ہیں اور ان مشغلوں کے اتنے عادی ہو مے ہیں کہ ان کے لیے سرائیں سینے سے بھی گریز نہیں کرتے 'یہ سرائیں ان کے لیے سامان راحت ہیں۔ بدترین حال ان مختشل کا ہے جوعورتوں کی صورت بتالیتے ہیں 'اور اپنی اس زموم حرکت پر فخرکرتے ہیں ہر محض اپنے اپنے حال میں متت اسيخ اسيخ پيشے ير نازال ہے 'خواہ وہ کلوک و سکا طين ہوں ' يا منجراور جام - بيدسب امور عادت اور ايك بى كام پر مسلسل مواظبت کے منتج میں سامنے آتے ہیں 'اور جب اپنے ہم زاق اور ہم مشرب لوگوں میں بھی ان کامشاہدہ ہو تا ہے توبیہ امور تفس میں اور زیادہ رائخ ہوجاتے ہیں بسرحال جب نفس انسان باطل سے تلذّہ حاصل کرسکتا ہے اور بُرائیوں کی طرف اکل ہوسکتا ہے قوحق سے لطف کیوں نمیں اٹھائٹلا 'اوراجیما نیوں کی طرف کیوں نمیں مائل ہوسکتا بلکہ رزائل کی طرف میلان طبعی نمیں ہوتا 'یہ ایہای ہے جیسے کوئی مخص مٹی کھانے کی رخبت رکھتا ہو کیا اس رغبت کو فطری کما جاسکا ہے۔ کسی مخص کا تحکمت اللہ کی محبت معرفت اور عبادت کی طرف ماکل ہونا ایسا ہے جیسے کوئی کھانے پینے کی طرف ماکل ہو ،جس طرح کھانے کی رخبت فطری ہے اس طرح اللہ ک محبت امعرفت اورعبادت کی طرف میلان مجی طبیعت قلب کامفتفی ہے اکوں کہ قلب امررتانی ہے اشموت کے نقاضوں کی طرف اس کامیلان عارضی تو ہوسکتا ہے دائی اور فطری نہیں ہوسکتا والب کی اصل غذا حکمت معرِّفت اور مجت اللی ہے اگر عوارض کی وجہ سے وہ طبئ تقاضوں سے مخرف ہوجائے توبد ایبا ہے جیے کسی مخص کے معدے میں خلل ہوجائے اور کھانے کی اِشتماباتی نہ رہے 'حالا تکہ کھانا معدے کی غذا ہے 'اور اس پر انسان کی زندگی موقوف ہے۔ اس مثال سے یہ بات ظاہر ہوئی کہ جو دل غیراللہ ک طرف جس قدر ماکل ہوگا ای قدر اس میں مرض ہوگا ہاں آگر کمی غیراللہ سے محبت اللہ کے لیے ہو تو کوئی مضا کقہ نہیں'ا سے مرض سي كما مات كا بلك يد محبت بعي طبعى كملات كي-

اس تغییل سے یہ بات امچی طرح ثابت ہو پھی ہے کہ ریاضت کے ذریعہ اخلاق حنہ کا اکتباب کیا جاسکتا ہے لینی اگر کوئی مخض اولاً انہیں بتگف اختیار کرے اور ان کی پابندی رکھے تو آخر الا مرید اخلاق طبی اور خلتی ہوجاتے ہیں، قلب اور اعتماء کے مابین یہ عجیب تعلق ہے کہ جو صفت قلب میں پیدا ہوتی ہے اعتماء پر اس کا اثر ضرور پڑتا ہے اور اعتماء کی اشارے پر حرکت کرنے لگتے ہیں اس طرح اعتماء پر جو حرکات طاری ہوتی ہیں قلب ان سے متأثر ہوتا ہے ، قلب اور اعتماء کی آثر پذیری کا یہ سلسلہ جاری رہتا ہے۔ اس حقیقت کو ایک مثال کے ذریعہ جمنے میں آسانی ہوگی۔

احياء العلوم جلدسوم

شلاکوئی مخص فن کتابت میں ممارت حاصل کرنا جاہے تو اس کا یہ طرفتہ ہے کہ وہ مش کے سلسلے میں ماہرین فن کا تبول کی تقلید كرے اور جس طرح وہ حدف و الفاظ لكھتے ہيں اس طرح وہ بھی لكھے اور عرصة دراز تك اس كي مثل جاري ركھ يمال تك كم كابت اس كى عادت بن جائے اور خوبصورت حوث جس طرح به كلف جنے تھے اب بلا كلف بنے كيس اس طرح أكر كوكى من مقید بنا جاہے تو اسے فتهاء کی تقلید کرنی جاہئے ایعنی فقہ کے مسائل کا بار بار بھرارُ واعادہ کرنا چاہئے تاکہ وہ مسائل أذبر موجائيں اور دل تک ان کا اثر پنچ 'اور تقيبه النّنس موجائے اس طرح عنی مثلق 'بردبار اور متواضع بننے کا خواہش مند بھی ان لوگوں ی تقلید کرے جو صح معنی میں سفادت ، تقری علم اور تواضع کے زیورے اراستہ ہیں۔ تقلید کی ابتدار تکلف سے موتی ہے ،بعد میں زر تقلید افعال عادت بن جاتے میں اور طبیعت میں جڑ پکڑ کیتے میں اظلاق کے اکساب کی میں تدہیرہے۔

یماں یہ بات یادر کمنی چاہے کہ جس طرح نقد کا طالب علم ایک روز کی چھٹی سے اپنے مقصد میں ناکام نہیں ہو تا اور ایک دن ك مطالعه و تحرار ب قتيمه نهيس بنااى طرح اعمال حسنه ك ذريعه قلب ك تزكيه ملحيل اور حسين كاطالب أيك دن كي عبادت سے یہ مقصد حاصل نہیں کرسکا اور نہ ایک روزی معصیت سے اس مقصد کی پختیل میں رکاوٹ ہوسکتی ہے۔ اکابرے اس قول کا یمی مطلب ہے کہ آیک تناو کبیرہ دائی بر بختی کا باعث نہیں ہوگا۔ البتہ ایک روز کا تفطّل دد مرے روز کے تفطّل کا سبب بن سکتا ہے۔ اگریہ سلسلے دراز رہے تو طبیعت میں مستی پدا ہوسکتی ہے اور انس بے عملی کاعادی بن سکتا ہے اوریہ مستی اور بے عملی فقہ سے محروی کا باعث بن سکتی ہے ہی حال صغیرہ گناہوں کا ہے کہ ایک گناہ صغیرہ کا ایر تکاب دوسرے صغیرہ گناہ کا سبب ہو آ ہے اور بہت سے صغیرہ کناہ مل کر کبیرہ گناہ بن جاتے ہیں۔ اُلعیاذ باللہ۔ نیز جس طرح ایک رات کے مطالعہ فقہ کا اثر فوری نہیں ہو تا ہلکہ بدن کے تدریجی نشودنماکی طرح آہستہ آہستہ ہو تا ہے اس طرح ایک رات کی عبادت کا اثر ہمی فوری طور پر مرتب نہیں ہو آ بلکہ بتدریج موتا ہے لین اس کا یہ مطلب نہیں کہ ہم ایک رات یا ایک ساعت ملکہ ایک لحد کی مختر تین عبادت کو حقیر سمجیس اس لے کہ تموڑا تموڑا بت ہوجا آہے کہ مصدال چند مخضر مخضر عبادتیں طویل عبادت بن جاتی ہیں کمیا عجب کہ مخضر عبادت است اخلاص کی بنائر طویل عبادت سے فائق اور اجرو تواب میں زیادہ ہو ، سرحال مخصرعبادت بھی مورز ہوتی ہے ہمواس کی تاثیر محسوس نہ ہو' تا قیرے مخفی رہنے یا نہ رہنے ہے کوئی فرق نہیں پڑتا اس لیے کہ عمادت کی انتنا تواب ہے' اور وہ منائع نہیں جاتا۔ اس پر معصیت کو قیاس کرنا چاہئے۔

بت سے نتماء ایک دن کی تعطیل کو حقیراور غیر مور سمجھتے ہیں۔ ان کی بید عادت مسلسل تعطیل کا باعث بن سکت ہے ، وہ نفس کو تقطیل کے غیرمور ہونے کا فریب دیتے رہیں مے اور طبیعت کو فقہ سے دور کرتے رہیں مے میں حال ان لوگوں کا ہے جو صغیرہ مناہوں کو اہمیت نہیں دیے اور انہیں حقر تصور کرتے ہیں' اور انس کو توبد کا فریب دیے رہیے ہیں' یمال تک کہ توبہ کی توفیق نسیں ہوتی اور موت کا اپنی پنجہ انسیں اپنی گرفت میں لے آیتا ہے گناہوں پر امرار سے دل سیاہ ہوجاتے ہیں 'اور توبہ کی توثق نہیں

ہوتی وبد کادروزاہ بند ہونے سے می مرادے اور می اس آیت کے معنی ہیں۔ وَجَعَلْنَامِنُ بَيُنِ أَيْدِيهِمُ سَلَّاقِ مِنْ حَلْفِهِمُ سَلَّاقِ مِنْ حَلْفِهِمُ سَلَّا (پ٣٢ر١٨ آيت ٩)

اور ہم نے آیک آزان کے سامنے کردی اور ایک اوان کے بیچے کردی-

حصرت علی فراتے ہیں کہ قلب میں ایمان کی ابتدا ایک سفید نقطے سے ہوتی ہے عتنا ایمان نیادہ ہوتا ہے اس نقطے کی سفیدی اور جم میں اضافہ ہو تا رہتا ہے یمال تک کہ تمام دل نورانی موجاتا ہے اور نفاق کا اغاز ایک سیاہ نقطے سے موتا ہے ،جس قدر نفاق برمتانے ای قدراس نقطے کی سای اور حِتی دِعود میں زیادتی ہوتی رہتی ہے یمال تک کہ قام قاب سیاور جا تا ہے۔ اس تفسیل سے ثابت ہوا کہ اچھ اخلاق مجی طبعی ہوتے ہیں اور خلقتہ آدی کے نفس میں اے جاتے ہیں مممی ان کا اکتساب كرناير أب اكتباب كى ابتدا تكليف سے موتى بعد ميں يى اخلاق عادت اور طبيعت بن جاتے ہيں۔ فيك لوكوں كے مشام

احياء العلوم جلدسوم

اور ان کی تقلید سے بھی اجھے اخلاق حاصل ہوتے ہیں 'کوآپ کہ طبائع نقل میں ماہر ہوتی ہے' اور وہ خیرو شرہر طرح کے امور سرقہ کم لئتی ہیں' جس محض میں یہ تنیول باتیں طبع' عادت اور تعلم بیک وقت موجود ہوں بلاشبہ وہ محض فنیلت کے اعلی درجے پر ہے' اور وہ محض ذکت اور خدا تعالی سے بعد کے انتمائی درجے پر ہے جس کی طبیعت بھی سلیم نہ ہو' عادیاً شرکو پند کریا ہو اور وہ ست احراب بھی برے ہوں' باتی لوگ ان دونوں کے درمیانی درجات پر ہیں' قرآن یاک میں ہے۔

فَمَنُ يَعْمَلُ مِثُقَالَ دُرَّةٍ خَيُراَيَرَهُ وَمَنُ يَتَّعُمَلُ مِثُقَالَ دُرَّةٍ شِرَّا يَرَهُ (ب٣٦٣٠) مِت ٤-٨)

جو هخض (دنیا میں) ذرّہ برابر نیکی کرے گاوہ (وہاں) اس کو دیکھ لے گا اور جو مخض ذرّہ برابر بدی کرے گاوہ س کو دیکھ لے گا۔ سرین کے موسط میں میں مدیر جو دیدوں میں مدیر میں مدیر

وَمَاظَلَمَهُمُ اللَّهُ وَلَكِنْ كَانُو النَّفُسَهُمْ يَظُلِمُونَ (پ١١٠م آيت ٣٣) اوران برالله تعالى نے درا علم نيك ليكن وه آپ بى اپ اوپر علم كررے تھے۔

تہذیب اخلاق کے حصول کا تفصیلی طریقہ

بدن اور نفس: یہ بات آپ پہلے جان بچے ہیں کہ اظاق میں اعتدال نفس کی صحت اور اعتدال ہے انحراف نفس کے مرض کی علامت ہے' یہ آبیا ہی ہے بدن کے مزاج میں اعتدال شدر ستی اور اعتدال ہے انحراف بھاری کی دلیل ہے' زیر بحث موضوع کے سلسلے میں ہم بدن کو بطور مثال بیان کرسکتے ہیں' جس طرح بدن ہے امراض دور کر کے اس کی صحت اور تدرستی کے لیے کوشش کی جاتی ہے' اس طرح نفس سے اخلاق وفیلہ دور کئے جاتے ہیں اور اسے اخلاق فاصلہ ہے آراستہ کیا جا آ ہے' انسان کے جسمانی نظام میں اصل اعتدال ہی ہے' غذا اور خواہشات کے عوارض سے معدے میں خلک واقع ہو تا ہے اس طرح نفس انسانی میں بھی اصل اعتدال ہی ہے' چنانچہ اس اعتدال نفس کی طرف مشہور حدیث میں اشارہ ہے کہ ہر بچہ معتدل مزاج 'اور صحح فطرت کا حامل میدا ہو تا ہے' بعد میں اس کے والدین اسے اپنے اپنے طرز پر ڈھال لیتے ہیں' حدیث کے الفاظ یہ ہیں۔

کل مولودیولدعلی الفطرة وانما ابواه یه و دانه او پنضر انه او یمجسانه (بخاری و ملم-ابوبرة)

مربح فطرت (اصلی ایمان بر) پیدا ہو تا ہے اور اس کے دالدین اسے یمودی انصرانی المحوی منالیتے ہیں۔

مطلب یہ ہے کہ آدی عادت یا تعلیم کے ذراعہ رذا کل اختیار کرتا ہے پیدائش کے وقت یہ رذا کل اس کے اندر پیدائسی ہوتے نیز جس طرح بدن ابتدا ہی سے کال پیدائسی ہو تا بلکہ آہستہ آہستہ بڑھتا ہے اور نشوو نمایا تاہے اس طرح نفس بھی شروع سے کال پیدائسیں ہو تا بلکہ بتدر تے کمال حاصل کرتاہے 'البتہ بدن کی طرح نفس میں کمال حاصل کرنے کی صلاحیت ہوتی ہے 'تعلیم و تربیت اور تزکیہ و تمذیب سے نفس کامل ہو تا ہے۔

اگربدن میح ہوتو طبیب اس کی صحت کی حفاظت کے لیے تدبیریں کرنا ہے اور بیار ہوتو اس کی صحت کی واپسی کے لیے جدوجہد کرتا ہے اس طرح آدمی کو چاہئے کہ وویا ک وصاف اور شاکت و مهذب نفس کی حفاظت کرے اور صفات کمال اور صفاء سے محروم نفس ممال اور صفاء پیدا کرنے کی کوشش کرے جس طرح بدن کے نظام احترال کو در ہم برہم کرنے والی علمت کا علاج اس کی ضد سے کیا جاتا ہے لین حرارت کا محدودت کا حرارت سے اس طرح نفس کے امراض کا علاج بھی ان کی اضداد سے کیا جاتا ہے۔ مثل جاتا ہے۔ مثل کا علاج سے اور مرص و جاتا ہے۔ مثل جاتا ہے۔ مرض کا علاج تواضع سے اور حرص و

احياء العلوم جلدسوم

ہوس کا علاج نفسانی خواہشات کے سلاب پر بندلگانے سے کیا جاتا ہے خواہ اس علاج میں تکلف ہی کیوں نہ کرنا پڑے۔جس طرح بدن کی جاریوں کا علاج دوا کی تلخی برداشت کرنے اور دل کی خواہشات کو دبانے سے ہو تا ہے اس طرح نس کے امراض بھی عجابدے کی تکنی اور شدت پر مبرکے بغیردور نہیں ہوتے بلکہ دل کے امراض میں اس مجابدے کی ضورت بچھے زیادہ ہی پرتی ہے 'اس کے کہ بدن کی بیاریوں کا خاتمہ تو اس وقت ہوجا تاہے جب انسان کی روح اس کے جنم کاساتھ چھوڑتی ہے لیکن ول کے امراض مرنے کے بعد بھی بیشہ بیشہ کے لیے باتی رہ جاتے ہیں۔ نیزجس طرح حرارت کے نتیج میں پیدا ہونے والے جسمانی مرض کے لیے بر سرد دوا اس وقت تک مفید ہوتی جب تک وہ مرض کی شدّت وضعف کو سامنے رکھ کر جبویزند کی مخی ہواور اس میں مقدار کی کی<sup>،</sup> نطادتی کی رعایت ندی گئی ہو'اس کے لیے اطباع نے ایک معیار مقرر کرد کھا ہے اس معیار کی روشنی میں دودوا کی مناسب منیداور مرض کے لیے مؤر مقدار تجویز کرتے ہیں 'اگریہ معیار طحوظ نہ رہے تو مرض نم ہونے کی بجائے زیادہ بوجائے ای مال نفس کی باریوں کا ہے۔معالج کو چاہتے کہ وہ جن اخلاق کا ان کے آضدادے علاج کرے ان میں بید معیار ملحظ رکھے۔دوا کامعیار مرض کی یع بیون معین کیا جاتا ہے ، چنانچہ طبیب اس وقت تک کسی مرض کاعلاج نہیں کرتا جب تک وہ یہ پتا نہیں چلا لیتا کہ زیرِ علاج مرض كاسبب باردى يا حارى أكروه مرض حرارت كى بنائر ك تووه اس كے ضعف وشدت پر نظر دالتا ہے ، محرد ن كے احوال ، وقت کے تقاضے مریض کی عمراور اس کے مشاغل وغیرہ بھی معالج کی نظریس رہتے ہیں اور وہ انہی کی روشنی میں علاج تجویز کر تا ب ای طرح مرشد کوچاہے کہ دہ اپ ذریطاح موصانی مریضوں پر ریا ضل اور مجاہدوں کا اتنا بوجدنہ ڈالے کہ وہ اسے برداشت نه کرسکیں 'نیزائیے مریض کے لیے کوئی مجاہدہ اس وقت تک تجویزنہ کرے جب تک اس کے مرض کا صبح طور پر اندازہ نہ کرلے۔ علاج کے سلسلے میں طبیب کا فرض یہ ہے کہ وہ مرض دیکھ کردوا دے 'اگر اس نے تمام امراض کاعلاج ایک ہی دوا ہے کیا تو اس کا انجام مریضوں کی ہلاکت کے علاوہ کچھ نہیں ہوسکا۔ ای طرح مرشد کو چاہیے کہ وہ اپنے تمام مریدین کی اصلاح کے لیے ایک بی طریقه اختیارند کرے۔ اگر کسی نے ایساکیا تووہ اپنے روحانی مریضوں کے دلوں کو ہلاکت میں جتلا کردے گا مرشد کا فرض بیہ ہے کہ وہ سب سے پہلے اپنے مرید کے مرض کی تشخیص کرے اس کے حالات پر نظروالے اس کے تن دسال اور طبیعت و مزاج کی رعایت كرے 'اور يد ديمے كه وہ مجاہدے كى كس قدر مشقت اور نعب برداشت كر باہے 'ان تمام امور كا جائزہ لينے كے بعد وہ اس كے ليے کوئی مجاہدہ تجویز کرے۔ اگر مرید مبتدی ہواور شریعت کی صدودے ناواقف ہوتو پہلے سے طمارت اور نماز اور ظاہری عبادات کے مسائل سكملائ جائي أكروه حرام مال مين مشغول مو اور معصيت كا إرتكاب كرنا مو تواسع منع كرے اور كناموں كى زندگى مذارنے سے ردے ،جب اس کا ظاہر گناہوں کی آلودگی سے پاک اور عبادات کے نور سے مؤر ہوجائے تواحوال کے قرائن سے اس کے باطن کا جائزہ لے اور اخلاق وعادات اور قلب کے امراض کا تجزیبے کرے 'اگر اس کے پاس ضرورت سے زائد مال ہو تو اس سے لے لے اور خیرات کردے تاکہ اس کے ول میں مال کی طرف کوئی اِلنفات باقی نہ رہے اور وہ بوری طرح اللہ کی طرف ما كل موجائ اى طرح أكر مريد ك دل مي تكبّر رغونت اور عزت نفس كااحساس زياده موتواسے ما تكنے اور لوگوں كے سامنے دست سوال درا زکرنے کے لیے بازار بھیج "کیونکہ تکبراور رغونت اور اپنے آپ کو برا سجھنے کا حساس ذّت کے بغیر نہیں جا آ۔اور مكداكرى سے زيادہ باعث ذلت چركوئى دوسرى نسيس ب جب تك يد بمارى المجى طرح ختم ند موجات اس وقت تك دواسے اس ذلیل پیشے کی پابندی کرنے کا مکلف بنائے "كبراور رعونت قلب كى بدترين مملك بارياں بين اگر سمي مردير جم ولباس كى نظافت كا خیال غالب ہو اور دہ صفائی کی طرف زیادہ ماکل نظر آتا ہو تو اس سے کمریلو کام لئے جائیں شا کمری صفائی کرائی جائے کندی جگوں پر جما رو لکوائی جائے 'بادر ہی خانے کا کوئی کام سرد کردیا جائے آکہ وحویں سے سابقہ پڑے 'اور نظافت کی رعونت باتی نہ رہے۔ جولوگ اپنے کپڑوں میں زیب و زینت افتیار کرتے ہیں اور خوبصورت جائے نمازیں تلاش کرتے ہیں ان میں اور دلنوں میں کوئی فرق نہیں ہے وکنیں بھی دن بھرای آرائش میں مشغول رہتی ہیں نیزاس میں بھی کوئی فرق نہیں ہے کہ آدی اپنے آپ کو

احياء العلوم جلدسوم

پوج یا پھرکے منم کی پرستش کرے 'جب بھی بندہ فیراللہ کی پرستش کر تا ہے اس کا قلب اللہ سے مجوب ہو جا تا ہے 'جو مخص اپنے لباس میں اس کی پاکی اور حلت کے علاوہ بھی کسی چیز کا خیال رکھے وہ آپ نفس کا بچاری ہے ، مجاہدے کے لطا نف میں یہ بھی ہے کہ اگر کوئی مرید این می خموم اور فتیج عادت سے بازنہ آئے تو اس کا رخ اس خموم عادت سے بٹاکر کسی دو سری خموم عادت کی طرف چیردینا جاہے جو اس سے کم درج کی ہو۔ یہ ایہا ہی ہے جیسے کوئی فخص کیڑوں پر نگا ہوا خون پیشاب سے وطوعے اور پیٹاب کوپانی سے دھوڑا لے۔ یہ اِس صورت میں ہے جب کہ پانی سے خون زائل نہ ہو تا ہو' یا جیسے بچے کو کتب میں اولا گیند بلے سے کھیلنے کی ترخیب دی جائے ' پر کھیل سے اچھے لباس کی طرف ماکل کیا جائے ' آجھے لباس اور زینت و نفا خرسے ریاست و جاو کی طلب پر اکسایا جائے اور آخر میں اسے آخرت کی ترخیب دی جائے اگر کمی مخص کا دل آیک دم ترک جاہ پر آمادہ نہ ہو تو اسے معمولی درج کی جاہ کی ترغیب دی چاہئے اور اسے بتدریج اس صفت سے ہٹانا چاہئے اس طرح اگر کسی مخص پر کھانے کی ہوس غالب پائے تواسے روزہ اور کم خوری کا پابند کردے ' پھراہے اس امر کا مکلف بنائے کہ وہ لذیذ کھانے تیار کرے ' وہ سروں کو کھلائے ' اور خود نه کھائے 'یمال تک کہ اس کا نفس عادی ہوجائے اور اس میں مبری قوتت پیدا ہوجائے 'ہوس کا خاتمہ ہوجائے۔اس طرح اگر کوئی مرید نوجوان ہو' اور نکاح کا خواہش مند ہو لیکن نان نفقہ سے عاجز ہو تواسے روزہ رکھنے کے لیے کے بعض او قات روزے سے بھی شوت کم نہیں ہوتی اس صورت میں مرید سے کے کہ وہ ایک دن اپنا روزہ پانی سے افطار کرے 'روثی نہ کھائے' دوسرے دن روٹی سے افطار کرے پانی نہ بے گوشت اور وو سرے سالنوں کے استعال سے مع کرے یہاں تک کہ اس کی شہوت ختم ہوجائے شروع میں بھوک ہے اچھا کوئی دو مرا علاج نہیں ہے 'اگر اس پر غصے کا غلبہ دیکھیے تو مختل اور خاموثی افتیار کرنے کا تھم دے اور اس پر ایسے لوگ مسلط کردے جو بد اخلاق ہوں اور ایسے ہی لوگوں کو خدمت پر اسے مامور کردے باکہ ان سے ساتھ رہتے رہتے وہ انتوں پر مبر کرنے کا خوکر بن جائے جیسا کہ ایک بزرگ کے بارے میں بیان کیا جاتا ہے کہ وہ زیاوہ تراپے لوگوں کی مزدوری کیا کرتے تھے جو بداخلاق ہوں اور زشت روئی اور درشت کلامی ان کی عادت ہو' وہ ان کی طرف ہے چنچنے والی ہرانت پر مركت تع اور غمد في ليت تع شروع شروع مي اياكر في كي انس كلف عد كام لينارا ابعد من مبران كي عادت بن میایاں تک کہ اس سلسلہ میں ان کا نام مثال کے طور پرلیا جانے لگا۔ بیض بزرگ اپنے اندر کمزوری اور بزدلی پاتے تھے اس کا علاج انهول نے اس طرح کیا کہ وہ سمندر کے سینے پر اس وقت سنر کرنے لگے جب موسم سرد ہو 'اور موجیس مضطرب ہوں۔عبادت سے سستی اور کابل کے علاج کے لیے ہندوعابد رات بحرایک ہی پہلو کھڑے رہتے ہیں بعض بزرگ سلوک کی ابتدا میں ست تھے ، انہوں نے اپنے مرض کاعلاج اس طرح کیا کہ رات بحر مرکے بل کھڑے دے باکہ نفس اس مشقت سے محبرا کریاؤں بر کھڑا ہونے پر رضا مند ہوجائے بعض لوگوں نے مال کی محبت ول سے اس طرح سے زائل کی کہ درہم و دینار دریا برد کردئے خرات کرنے کے بجا دریا میں بمانے کو انہوں نے اس لیے ترجے دی کہ خیرات کرنے میں ریا کاری کا اندیشہ تھا۔

ان مثالوں سے امراض قلب کے علاج کے طریقے معکوم ہوتے ہیں تکن یماں ہاراً مقعد ہر مرض کی دوا بیان کرنا نہیں ہے ، دوائیں اور علاج کے طریقے تو ہم آئحدہ صفحات ہیں بیان کریں گئے اس وقت تو ہمارا مقعد صرف یہ بیان کرنا ہے کہ ہر مرض کا علاج اس کی ضد پر عمل کے ذریعہ ہی ممکن ہے۔ اللہ تعالی نے اپنی کتاب میں یہ طریقہ علاج ایک ہی جملے میں بیان فرمایا ہے:۔ وَاَمّا مَنْ خَافَ مَقَامَرَ يِبِهُونَهُ مَی النّفُس عَنِ الْهَوٰی فَانِّ الْجَنَّنَةُ هِ مَی الْمَاوٰی (پ ۲۰۹۰ م

اور جو مخص (دنیا میں) اپنے رب کے سامنے کھڑا ہونے سے ڈرا ہو گا اور نفس کو حرام خواہش سے رو کا ہو گا سوجنت اس کا ٹھکانہ ہو گا۔

مجابدے میں اصل اور اہم تربات یہ ہے کہ جس بات کا عربم کرے اسے پوراکرے۔ چنانچہ اگر کوئی مخص ترک شہوت کا عربم

10/

احياء العلوم جلدسوم

کرلے اور اس راہ میں پچھ دشواریاں پیش آئیں تو ان دشواریوں کو انگیز کرنے کا حوصلہ رکھے 'اوریہ سجھ کہ یہ دشواریاں بطورِ اہتااً و آزمائش پیش آئی ہیں 'ان دُشواریوں سے نبرَد آزما ہوکراپنے ارادے پر قائم رہائی مجاہدہ ہے عمد تھنی کرے گاتو نفس کو الی ہی عادت ہوجائے گا 'اور وہ تباہ ہوجائے گا 'اگر خدا نخواستہ مجمی عہد تھنی کی نوبت آجائے تواپنے آپ کو مزادے جیسا کہ ہم نے محاب عادت ہوجائے گا 'اور تمام اور مراقبہ کے باب میں نفس کو مزاد سینے کے موضوع پر محقظو کی ہے آگر نفس کو مزانہ دی تو نفس اس پر غالب آجائے گا 'اور تمام ریاضت بریاد جائے گی۔

### قلۇب كى بيارى اور صحت كى علامتىن

جانا چاہئے کہ ہرعضوبدن ایک مخصوص تعل کے لیے پیدا ہوا ہے 'اگروہ قعل جس کے لیے عضوی مخلیق کی گئی ہے اس عضو سے مرزَد نہ ہوا در مرزَد ہو تو اصطراب کے ساتھ مرزَد ہو تو کما جائے گا کہ یہ عضوا بی صحت کھو چکا ہے ' ہاتھ کا مرض یہ ہے کہ اس میں پکڑنے کی صلاحیت باتی نہ رہے ' آنکہ کا مرض یہ ہے کہ وہ دیکھنے سے محروم ہوجائے۔ اس طرح قلب کا مرض یہ ہے کہ وہ اپنے اس محصوص قعل سے عاجز رہ جائے جس کے لیے اس کی مخلیق عمل میں آئی ہے 'اور قلب کا فعل علم ' محمت اور معرفت' اللہ تعالیٰ کی محبت' اس کی عبادت' اس کے ذکر سے لذت حاصل کرنا اور اسے اپنی ہرخواہش پر ترجیح دیتا' نیزا پی تمام خواہشات اور اعضاء سے اس پر مددلینا ہے 'چنانچہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں۔۔

وَمَاْ خَلَقْتُ الْحِنَّ وَالْإِنْسَ الاَّلِيَّعِبُدُونِ (ب٢١٢ آيت ٥٦)

اور میں نے جن اور انسان کو اس واسطے پیدا کیا ہے کہ میری عبادت کیا کریں۔

بسرحال ہر عضو کے ساتھ کوئی نہ کوئی فاکدہ مخصوص ہے قلب کا مخصوص فعل تحکت اور اللہ تعالی کی معرفت ہے انسانی کی خصوص سے خصوص میں ہوئی جائے ہیں کہ وہ ہمائم سے متاز ہوجائے ہی کہ کھانے پینے 'دیکھنے 'اور جماع کرنے کی قوت تو جانوروں کو بھی میسر ہے 'انسان کی خصوصیت یہ ہے کہ وہ اشیاء کی حقیقوں کا اور اک رکھتا ہے 'اور یہ حقیقت ہے کہ اشیاء کی اصل 'ان کا موجد اور مخترع اللہ تعالی ہیں 'اب اگر کوئی مختص کسی شئی کا علم رکھتا ہے لیکن اس کے موجد کی معرفت نہیں رکھتا تو کہا جائے گاکہ وہ اس سے مجت ہی دہ اس شئی کی حقیقت سے واقف ہی نہیں ہے 'معرفت کی علامت محبت ہے 'جو اللہ تعالی کی معرفت رکھے گاوہ اس سے محبت ہی کہ اس پر دنیا کی کسی محبوب چیز کو ترخیج نہ دی جائے جیسا کہ ارشاور بہانی ہے:

قُلُ إِنْ كَانَ ابِاءَ كُمُ وَابِنَاءُ كُمُ وَاخْوَانُكُمُ وَازُواجُكُمُ وَعَشِيرَ ثُكُمُ وَامُوالَ إِفْنَرَ فَكُمُ وَالْ كَانَ الْمَا فَعَا وَمَسَاكِنَ تَرُضُونَهَا اَحَبَ الْيَكُمُ مِنَ اللّهِ فَتُمُوهَا وَيَحَارَةٍ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنَ تَرُضُونَهَا اَحَبَ الْيَكُمُ مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَحَهَا دِفِي سَبِيلِهِ فَنَرَبَّصُواحَتَى يَاتِي اللّهِ بِأَمْرِهِ (بِ١٠٥ آيت ٢٣)

آب كم دَيْخَ كُمُ الرّ تهارك مال باب اور تهارك بيغ اور تهارك مال ورتهارا اور تهارا الله المرتهارا المرتبي المردة تم كان المردة تم كوانديث بواوروه محرول عن اوراس كى داه من جماد كرنے عن زيادہ بيارك بول تو تم كواند عن اورا سكا در اسكا در اسكان در اسكا

جس کے دل میں اللہ تعالی کے سواکس اور چیزی محبت ہے اس کا دل بھار ہے یہ ایما ہی ہے جیسے کس کے معدے کو روٹی کے بجائے مٹی کی رغبت ہوجائے 'ایسا معدہ مریض کملا تا ہے 'یہ قلب کے امراض کی علامتیں ہیں 'اس سے معلوم ہوا کہ تمام قلوب بھار ہیں۔ اِلّا ما شاء اللہ۔

احياء العلوم جلد سوم ٨٠

بعض امراض استے مخفی ہوتے ہیں کہ مریض کو ان کا علم بھی نہیں ہوپا تا۔ دل کے امراض کا حال کچھ ایہا ہی ہے کہ صاحب مرض کو اپنے مرض کا پند بھی نہیں چلا۔ اس لیے وہ ان سے غفلت برتا ہے 'اگر وہ مرض کا حال جان لے تو اس کی دوا گئی پر مبر کرنے کی ہمت کھو بیٹے اس لیے کہ دل کے مرض کی دوا شوتوں کی خالفت ہے جس کی تکلیف جاں کنی کی تکلیف سے زیاوہ شخت سمجھی جاتی ہے 'اگر کسی مخض کے اندر مبر کا یا را بھی ہو تو ایسا طعبیب حاذق میشر نہیں آتا جو اس کا صحح طریقے پر علاج کرسکے 'ول کی بیاریوں کے معالج علاء ہو سکتے ہیں 'لین ان کے قلوب خود بیاریوں میں مجتلا ہیں 'جب وہ اپنا ہی علاج نہیں کرپاتے تو دو سرے کا علاج کیا کہ بیاریوں کے معالج علاج کا علم مرث چکا ہے نہ ان علاج کیا کہ میٹ بیاریوں کے علاج کا علم مرث چکا ہے نہ ان بیاریوں کو سیجھنے والے رہے اور نہ علاج کرنے والوں کا وجود رہا۔ لوگ دنیا کی محبت میں غرق ہیں' اور ایسے اعمال میں مشخول ہیں بیاریوں کو سیجھنے والے رہے اور نہ علاج کرنے والوں کا وجود رہا۔ لوگ دنیا کی محبت میں غرق ہیں' اور ایسے اعمال میں مشخول ہیں جس کا ظاہر عباوت ہے اور باطن ریا ہے' یہاں تک اصل امراض کی علامات کا ذکر تھا۔ اب معالجہ کے نتیج میں حاصل ہونے والی صحت کی علامات کا حال سُنئے۔

اس سلسلے میں اس بیاری پر نظرر کھنی چاہتے جس کاعلاج کرنا ہے ، اگروہ بیاری مثلاً بنل ہے جوہلاک کرنے والی اور الله تعالیٰ سے دور کرنے والی ہے تو اس کاعلاج مال خرج کرنے سے ہوگا، لیکن بعض او قات مال خرج کرنے میں صدود سے تجاوز کیا جا تا ہے اور اِنفاق اسراف میں داخل ہوجا تا ہے 'اسراف بھی ایک مرض ہے 'یہ ایبا ہی ہے جیسے کوئی مخص بُرددَت کاعلاج حرارت سے کرے اور اتنی زیادہ حرارت پنجائے کہ برووت پر حرارت غالب آجائے ظاہرہے کہ حرارت کا غلبہ بھی مرض ہے ' بلکہ مطلوب اعتدال ہے'جس میں نہ حرارت غالب ہوتی ہے اور نہ برُودت' خرج کرنے میں بھی اِسراف اور بخل کا در میائی درجہ مطلوب ہے'اگر آپ نقطة اعتدال ورووچيزوں كے درميان حدّا وسط معلوم كرنا چاہيں تو اس كا طريقه يه ہے كه اس فعل پر نظرة اليس جو كمني خلق كے باعث وجود میں آئے اگر وہ نعل سہل اور لذیذ معلوم ہو تو جان لینا جائے کہ یمی خلق نفس پر غالب ہے ، شاہ اگر مال جع كرنے اور اے روکنے میں نفس کو مستحقین پر خرج کرنے کے مقابلے میں زیادہ نفرت ہو تو سمجہ لینا جائے کہ نفس پر علق بحل غالب ہے۔اس صورت میں خرج کرنے اور مستحقین کوان کاحق پنچانے کا الزام کرے اور اگر نفس کو مستحق پر خرج کرنے کے مقابلے میں غیر مستحق پر خرج کرنے میں زیادہ لذت ملتی ہوادر ریہ خرچ کرنا جمع کرنے سے زیادہ سبل لگنا ہو تو سمجھ لینا چاہیے کہ نفس پر خلق اِ سراف غالب ہے۔اس صورت میں مال جمع کرنے اور روکنے کی طرف رجوع ہونا چاہئے ننس کی محرانی اس طرح جاری رکھنی چاہئے اور بید و میصتے رہنا چاہئے کہ کون سافعل نفس پرشاق گذر تا ہے'اور کون سافعل سن ہے۔اور یہ محرانی اس وقت تک جاری رہنی چاہئے جب تک ال کی رغبت قطعی طور پر ختم نہ ہوجائے یعنی نہ نفس کو خرج سے دل جسی رہے 'اور نہ جمع وامساک کی طرف اس کا اِلنفات رہے بلکہ اس کی حیثیت پانی کی سی موجائے جو ضرورت کے لیے رو کا جا تا ہے اور ضرورت کے وقت خرج کیا جا تا ہے 'نیز بذل (خرچ كرف) كواساك (روكف) يركونى ترجيج ينه موجوول اس درجه كاموجائ كاوه ان اخلاق رديله سے پاك رہے كا-الله تعالی تک چینے کے لیے ول کا دُنیاوی علا کُل سے لا تعلق ہوتا ضروری ہے ، آکہ جب دنیا سے اذن سنر ملے تو نہ دل میں کسی شی کی طرف اِتفات ہو اور نہ اس کے اسباب کا دھیان ہو۔ اس صورت میں نفس کی رب کریم کے حضور واپسی اس نفس اطیفہ کی واپسی ہوگی جو خود بھی اپنے رب سے رامنی ہے اور رب بھی اس سے رامنی ہے 'ایسے ہی نفُوس اللہ کے مقرّب بندوں انبیاء 'صدّ یقین ' شراءادر ملاء کے زمرے میں شار کئے جاتے ہیں۔

درمیانی درجہ دونوں طرف کے درجات میں آنتائی دقت ہے' بلکہ یہ کمنا زیادہ بستر ہے کہ وہ بال سے زیادہ باریک اور تلوار سے
زیادہ تیز ہے۔ جو لوگ دنیا میں اس دشوار گذار صراط (راستے) پر قائم رہیں گے وہ آخرت کے کہل صراط سے سلامتی کے ساتھ
گذریں گے' اور کیونکہ آدی صراطِ مشتم کے درجہ اوسط کے ایک نہ ایک جانب تھوڑا بہت جمک بی جاتا ہے اس کا دل
اس جانب متعلق رہتا ہے جس جانب جمکتا ہے۔ اس لحاظ ہے اسے پچھ نہ پچھ عذاب ضرور ہوگا گودہ دونرخ کی آگ ہے اس طرح

نگل جائے جس طرح کی جمکی ہے اور اس کی رو تارکے اندرے گذرتی ہے اللہ تعالی فراتے ہیں۔ وَانْ مِنْكُمُ إِلاَّ وَارِدُهَاكَانَ عَلَى رَبِّكَ حَنْمَا مَقَضِيّا أَثُمَّ نُنَجِى ٱلْذِينَ اتَّقَوُا (پ٣١ر ٨ آيت الد ٢٢)

اورتم میں سے کوئی بھی نہیں جس کاس پرے گذرنہ ہویہ آپ کے رب کے اعتبارے لازم ہے (ضرور) پورا ہوکر رہے گا پھرہم ان لوگول ن کو نجات دے دیں گے جو خدا سے ڈریں۔

متقین سے وہ لوگ مراد ہیں جو مراطِ متعقم سے قریب زیادہ اور بعید کم رہے ہیں مراطِ متعقم پر ثبات قدی کی ای دشواری کے پیش نظر ہندے پر سورۂ فاتحہ کے دوران شب وروز میں سڑو مرتبہ یہ دعا واجب ہوئی ہے:۔

اَهُلِنَا الصِّرَاطَ المُسْتَقِيْمَ (بِرَايت)

بتلاديجي بم كوراسته سيدها

موایت ہے کہ کمی بزرگ نے خواب میں سرکار دوعالم صلی الله علیه وسلم کی نطارت کی اور عرض کیا: یا رسول الله! آپ نے ارشاد فرمایا ہے کہ سورة ہود نے جھے بو ژھا کردیا۔ اس سورت میں الیمی کیا بات ہے؟ آپ نے فرمایا کہ اس سورت میں یہ آیت ۔۔۔

فَاسْنَقِمْ كَمَا أُمِرُتَ (ب٣١٦ تت١١)

آپ جس طرح که آپ کو تھم ہوا ہے (راودین) پر متعقم رہے۔

بہر حال سید معے رائے پر قدم رہنا اگر چہ سخت دشوار ہے لیکن انسان کو استقامت ہے قریب تر رہنے میں کمی غفلت سے کام نہ لینا چاہئے۔ اگرچہ وہ عین استقامت حاصل نہ کرپائے جو مخض نجات کا خواہاں ہے اسے یہ بات احجمی طرح سمجھ لینی چاہئے کہ نجات صرف نیک اعمال میں منحصر ہے' اور نیک اعمال احتمے اظلاق کے پہلو سے جنم لیتے ہیں' اس اعتبار سے ہربندے کو اپنے اوصاف اور اخلاق کا جائزہ لیتے رہنا جاہئے' تاکہ اگر کوئی نقص ہوتوا سے دور کیا جاسکے۔

# اپنے عیُوب بیجانے کا طریقہ

اللہ تعالیٰ جس بندے کے ساتھ بھلائی کا ارادہ فرماتے ہیں اے اس کے میوب پر مظلع فرمادیتے ہیں 'جس ہخص کو گھری بھیرت میسر ہوتی ہے اس پر میوب مخلی نہیں رہجے 'اور جب میوب کاعلم ہوجا آ ہے تو ان کے علاج میں بھی آسانی ہوجاتی ہے 'لین اکثر لوگ اپنے میوب سے نا واقف ہیں حال یہ ہے کہ آدمی دو سرے کی آ کھ کا بڑنکا دیکھ لیتا ہے لیکن اپنی آ کھ کا شہتیر نہیں دیکھ پا آ۔۔۔۔اپنے میوب پچانے کے چار طریقے ہیں:

سلا طریقیہ: بیہ کہ کمی ایسے چیخی مجلس میں حاضری دیا کرے جو ننس کے عیوب سے واقف اور مخلی آفات پر مطّلع ہو'اس فی بات سے اور مجاہرے کے باب میں اس کی ہدایات پر عمل پیرا ہو' یہ حال مرید کا مُرشد کے ساتھ اور مجاہرے کے باب میں اس کی ہدایات پر عمل پیرا ہو' یہ حال مرید کا مُرشد کے ساتھ اور استاذا ہے شاگرد کو اس کے باطنی میوب سے آگاہ کرتا ہے ان کے اِزالے کا طریقہ تبویز کرتا ہے' اس نمانے میں نہ کورہ طریقہ پر عمل کرنے والے شاذو ناور ہی ملتے ہیں۔

دو سرا طریقیہ : بیہ ہے کہ کوئی مخلص وفاشناس نیرک اور دیندار دوست تلاش کرے اور اسے اپنے نفس کا گراں مقرّر کردے آگہ وہ اس کے آحوال اور آفعال پر نظر رکھے 'اور ظاہر و ہاطمن میں جو مرائی مجی دکھیے اس پر تنبیہ کرے 'اکابر علائے دین کا طریقہ

می رہا ہے۔ حضرت عرقوارشاد فرمایا کرتے سے کہ اللہ تعالی اس شخص پر رحم فرمائے جو جھے میرے عیوب سے آگاہ کرے ' چنانچہ دہ حضرت سلمان فاری سے اپنے عیوب کے متعلق دریا فت کرتے سے 'ایک مرتبہ حضرت سلمان آئے تو آپ نے ان سے پوچھا کہ اگر میرے متعلق کوئی فلا بات تم نے شنی ہو تو جھے ہتلاؤ آکہ میں اپنی اصلاح کرلوں۔ شروع میں انہوں نے معذرت کی لیکن جب حضرت عمر نے زور دے کر فرمایا تو انہوں نے کہا کہ جھے معلوم ہوا ہے کہ آپ دستر خوان پر دوسالن بیک وقت جمع کر لیتے ہیں 'اور سے کہ آپ دستر خوان پر دوسالن بیک وقت جمع کر لیتے ہیں 'اور سے کہ آپ دستر خوان پر دوسالن بیک وقت جمع کر لیتے ہیں 'اور سے معلوم ہوا ہے چاس دو جو ڑے ہیں ایک دن کا اور ایک رات کا۔ حضرت عمر نے دریا فت کیا کہ ضمیس ان دو باتوں کے علاوہ بھی پچھ معلوم ہوا ہے جو اب دیا: نہیں: فرمایا: ان دونوں باتوں کے سلسلے میں مطمئن رہو' آپ حضرت حذیفہ ہے بھی اپنے عیوب دریا فت کرتے اور ارشاد فرماتے کہ تم منافقین کے سلسلے میں سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کے را ذرار ہو کیا میرے اندر بھی شمیس تراشت کرنے کوئی علامت نظر آتی ہے؟ خور سیجے کہ حضرت عمرانی جالت شان اور علو مرتبت کے باوجود اپنی ذات پر کیسی کیسی ہمتیس تراشیت کے باوجود اپنی ذات پر کیسی کسی ہمتیس تراشیت کے باوجود اپنی ذات پر کیسی کسی ہمتیس تراشیت کرنے اور کرس کرس طرح کوگوں کو اپنے عیوب ہتلانے پر مجبور کرتے۔

یہ جس کی عقل زیادہ اور منعسب بلند تر ہوگا وہ خود بسندی کے مرض میں بہت کم جتلا ہوگا اور اپنے نفس کو پاکباز سمجھنے کی بجائے متم اور غلط کار سجمتارہ کا۔اس زمانے میں ایسے دوستوں کا ملنا دشوارہ جو کسی رعایت کے بغیر عیب سے آگاہ کردیں 'زیادہ تر دوست خوشامہ بند ہوتے ہیں کہ عیب کو ہنر کہنے میں بھی کوئی قباحت محسوس نہیں کرتے ' بلکہ اسے دوسی کا حق ادا کرنے سے تعبیر کرتے ہیں کچھ دوست حاسدانہ طبیعت رکھتے ہیں' اور برها چڑھا کرعیب ہٹلاتے ہیں' مخلص' بے غرض' اور سیجے دوست کا وجود آپ ان لوگوں سے کیوں نمیں ملتے؟ فرمایا ایسے دوستوں سے مل کرکیا کروں جو میرے عیوب سے مجھے آگاہ نہ کریں۔ دین سے محبت ر کھنے والوں کی اولین خواہش میں ہوتی ہے کہ دو سرے لوگ ان کے عیوب کی نشاندی کردیا کریں ' دنیا کی رسوائی آخرت کی رسوائی کے مقابلے میں بہت معمولی ہے لیکن اب لوگوں کی حالت اس کے برعکس ہے 'ان دوستوں کو دشمنوں کی فہرست میں سب سے اوپر جگہ ملی ہے جو ہمیں مارے عیوب سے آگاہ کریں' اور ہمیں نفیحت سے نوازیں یہ ایمان کی مزوری ہے کہ ہم آپ عیوب کی نشاندہی پر برا فروختہ ہوں' اخلاق ردیلہ کی مثال ایس ہے جیسے سانپ' مچھو وغیرہ اب آگریہ موذی کیڑے تہارے کپڑوں میں مکس جائیں اور کوئی مخص تہیں ان کی اذبت ہے آگاہ کرے اور ان نے بہنے کی تاکید کرے یا بہنے کا راستہ تلائے توکیا وہ تمہارا وسمن ہے؟ ہر گز نہیں!اس مخص کا ہمیں ممنون احسان ہونا چاہئے اور بچھو وغیرہ سے بہنے کی کوشش کرنی چاہئے ' عالا نکہ بچھو کے زہر ملے اَثرات ایک دو روز رہیں تے 'جب کہ اخلاقِ بد کا اثر موت کے بعد بھی باتی رہے گا' پھرکیا بات ہے کہ ہم اینے ناصح کو دشمن تصور كرتے ہيں' اور اس كے بتلائے ہوئے عيوب كا إزاله نہيں كرتے' بلكه الثانس كے اندر عيوب تلاش كرنے علتے ہيں آكه وہ آئندہ نفیحت کی جرات نہ کرسکے۔ ناصح کو وسمن وہی لوگ سجھتے ہیں جن کے قلوب معاصی کی کثرت سے سیاہ اور سخت پڑھکے مول 'میر ضعف ایمان ی کاشاخسانہ ہے۔ آے اللہ! ہمیں رُشد و ہدایت کا راستہ دکھلا ، ہمیں ہمارے عیوب سے آگاہ فرما' اور اُن عیوب کے ازالے کی قت سے نواز 'اور ہمیں ان لوگوں کا شکریہ اوا کرنے کی توثق عطا کرجو ہمیں ہمارے عیوب سے آگاہ کریں۔

تیسراطریقہ : بہ ہے کہ اپنے عیوب کاعلم دوستوں کے ذریعہ حاصل کرے 'اس لیے کہ دشمنوں کی آکھ عیب کے علاوہ کچھ نہیں دیست اور زبان عیب کے علاوہ کوئی بات ظاہر نہیں کرتی 'ہمارا خیال توبہ ہے کہ آدمی خوشار پند دوستوں کی بہ نبست عیب جو عیب بین اور عیب کو دشمنوں سے زیادہ فائدہ اٹھا سکتا ہے اس لئے کہ دوست عمو آتعریف ہی کرتے ہیں' ان کی آئھیں صرف اچھائی دہتی ہیں 'ان کی زبانوں پر صرف اچھائی دہتی ہے ہے کہ آدمی فطر آدشمنوں کی تکذیب کرتا ہے اور ان کی ہریات کو حمد پر محمول کرتا ہے لیکن اہل بھیرت دشمنوں سے بھی فائدہ اُٹھا لیتے ہیں۔

چوتھا طریقہ: یہ کے کو کوں سے مِلے مُلے اور جوبات ان میں بُری دیکھے اسے سامنے رکھ کراپے ننس کا احساب کرے اگروہ

بات اپنے نفس میں پائے تو اسے دور کرے۔ مؤمن مؤمن کے لیے آئیٹ کی طرح ہو تا ہے' ہر ہفس کو چاہئے کہ وہ اپنے مسلمان

ہمائی کے آئینے میں اپنی تصویر دیکھے' اس کے عیوب کے ذرایعہ اپنے عیوب معلوم کرے' اور یہ سبھے کہ خواہشات کی اتباع کے
معاطے میں عام طور پر طبائع قریب قریب ہیں' جو بات ایک میں ہوگی اس کا کل یا جزء دو سرے میں ہمی ہوگا۔ ان اصولوں کی روشنی
معالیے عیوب ڈھونڈے اور قلب کو ان عیوب ہے پاک کرے۔ اگر تاریب اور تزکیہ کے لیے یہ طریقہ افقیار کیا جائے تو ہر محص
میں اپنے عیوب ڈھونڈے اور قلب کو ان عیوب ہے اور نہ مرتی کی۔ حضرت عینی علیہ السلام ہے کمی محض نے دریافت کیا کہ
کی خود بخود اصلاح ہوجائے' نہ مؤوب کی ضرورت ہے اور نہ مرتی کی۔ حضرت عینی علیہ السلام ہے کمی معلوم ہوئی میں نے اس سے
کی خود بخود اصلاح ہوجائے' نہ مؤوب کی ضرورت ہے اور نہ مرتی کی۔ حضرت عینی علیہ السلام ہے کمی معلوم ہوئی میں نے اس سے
کی خود بخود اصلاح ہوجائے' نہ مؤوب کی خود بخوا کی تعلیم و تمذیب میں مشخول ہو' اور آزراو شفقت انہیں فیعت
نفس کی تمذیب و تزکیہ سے فارغ ہونے کے بعد اللہ کے بندوں کی تعلیم و تمذیب میں مشخول ہو' اور آزراو شفقت انہیں فیعت
کرے' اور اسے مرض کا علاج موجود ہے۔ ایے استاذ کا دامن تھا ہے رہنا چاہئے وہ اس کے مرض کا علاج کرے گا اور اسے
ہلاکت سے بچائے گا۔

## قلوب کے امراض کاعلاج ترک شہوات دلائل نقل شواہد شرع

آگر آپ ندکورہ بالا تنصیلات پر غور کریں گے تو بصیرت کے دروازے کمل جائیں گے 'اور علم ویقین کی روشنی سے قلوب کے امراض اور ان کے علاج کا طریقہ واضح ہوجائے گا۔ لیکن آگر آپ غور و فکر کے ذریعہ امراض اور ان کے معالجے کی معرفت حاصل کرنے سے عاجز ہوں تو تعلید اور ایمان بالغیب کے طور پر ان کی تصدیق ضرور کرنی چاہئے 'کیونکہ ایمان کا درجہ الگ ہے اور علم کا درجہ الگ ہے اور علم کا درجہ الگ ہے اور علم کا درجہ الگ ہے درجہ الگ ہے درجہ الگ ہے ہوگہ ودو میں مور کرتے ہیں ۔

مَرِّدُ مَا اللَّهُ اللَّذِينَ أَمُودُ المَدْرُ وَمَا وَرَوْ وَالْعِلْمَ دَرِّ جَاتٍ (ب۸۱۲ آیت) الله تعالی تم مِی ایمان والوں کے (اور ایمان والوں میں) ان لوگوں کے جُن کو علم دین عطا ہوا ہے (اُن حوی) درجے بلند کرے گا۔

چنانچہ جس مخص نے سبب دریافت کے بغیراس امری تقدیق کی کہ اللہ تعالی تک پہنچے کا واحد راستہ شوات کی مخالفت ہے اس نے ان لوگوں کا درجہ حاصل کیا جو ایمان لائے 'اور جس نے اس حقیقت کا بھید پالیا وہ ان لوگوں میں سے ہے جنہیں ایمان کے ساتھ ساتھ علم بھی عطاکیا گیا ہے۔ اللہ تعالی نے اہلِ ایمان اور اہلِ علم دونوں ہی سے بھلائی کا دعدہ فرمایا ہے۔ ارشاد ہے: وکی لا و عَدَاللّٰهُ الْحُسْمَةُ فِي (بِ٥ر ۱۰ آیت ۹۵)

اورسب سے اللہ تعالی نے اچھے کمر کا وعدہ کیا ہے۔

شریعت کے شواہد : بسرطال اس حقیقت پر کہ ترک شوات ہی اللہ تک پنچ کا واحد ذریعہ ہے۔ آیات احادیث اور علاء کے اقوال شاہد ہیں۔ اللہ تعالی فرمائے ہیں:

وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَوَى فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِى الْمَاوَى (پ٣٠٨ آيت ٣٠٨٠) اور جس نے نُس کو حرام خواہش ہے روکا ہوگا سوجت اس کا مُمکانہ ہوگا۔ اُولِ کَالَّذِیْنَ اُمْتَحَنِ اللَّهُ قُلُورَ ہُمُ لِلتَّقُولَى (پ٢٩ س٣ آيت ٣) يہ وہ لوگ ہيں جن كے دلوں كو اللہ تعالى كے تقولى كے خالص كريا ہے۔ www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم جلد سوم

اسى تغيريه بكرالله تعالى نان كردوس عشواتى مجت نكال دى سركاردد عالم صلى الله عليه وسلم ارشاد فرما تا جه المحدوث المؤومن بين خمس شدائد مؤومن يحسده ومنافق يبغضه وكافر يقاتله وسيطان يضله وكافر يقاتله وسيطان يضله ونفس تنازعه (مكارم الاخلاق-انس)

مؤمن پانچ معیبتوں کے درمیان ہے، مؤمن اس سے حد کرتا ہے، منافق اس کے تیک بغض رکھتا ہے، کافراس سے جنگ کرتا ہے اور شیطان اے گمراہ کرتا ہے اور نفس اس سے جنگزا کرتا ہے۔

اس مدیث میں ہلایا گیا کہ نفس جھڑا اُود عمن ہے اس کے ظاف جماد کرنا ضروری ہے۔ ایک روایت میں ہے کہ اللہ تعالی نے
اپنے پیغیر حضرت داؤد علیہ السلام پر وحی نازل فرمائی کہ اے داؤد! اپنے رفقاء کو شوات کو لقمتہ ترکیا نے سے ڈرا۔ کیونکہ جن قلوب
کی عقلیں شہوتوں سے متعلق ہیں وہ مجھ ہیں۔ حضرت عیلی علیہ السلام نے ارشاد فرمایا: اس مخص کے لیے خوش خبری ہوجو حال کی
شہوت کی مستقبل کی موعودہ چیز (وعدہ کی ہوئی چیز یعنی جنت) کی خاطر چھوڑ دے۔ نیز آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ان لوگوں سے
فرمایا جو جمادسے واپس آئے تھے:۔

مرحباً بكم قدمتم من الجهاد الاصغر الى الجهاد الاكبر خوش آميد! تم چموتے جمادے بوے جماد كى طرف والس آئے ہو۔ لوگوں نے عرض كيا: يا رسول الله! جماد اكبر كيا ہے؟ فرمايا: جماد نفس(۱) - نيزا يك مرتبه ارشاد فرمايا: -المجاهد من جاهد من الله عنوں علام الله عزوج ل (ترزی 'ابن ماجہ - نشالہ بن سعيد") مجاہدوہ ہے جو اللہ تعالى كى اطاعت ميں نفس كا مجاہدہ كرے -

ایک مدیث میں ہے:۔

کف اَذاک عن نفسک ولا تنابع هواها فی معصیة الله اذ تخاصمک یوم القیامة فیلعن و بعضک بوم القیامة فیلعن و بعضک بعضاالا ان یغفر الله تعالی و یستر (۲) این نفس کوای ایزائے مین اور الله کی معسیت میں اس کی خواہش کا اِبْراع مَت کر اس لیے کہ وہ قیامت کے روز تھے سے خصومت کرے گا اور تیرا ایک حمد دو سرے کو لعنت کرے گا اِلّا یہ کہ الله تعالی تیری مغفرت کردے اور تیری یردہ یوشی فرادے۔

بزرگوں کے اقوال : حضرت سفیان قوری ارشاد فراتے ہیں کہ نفس کے علاج سے نوادہ کوئی علاج جمعے سخت محسوس نہیں ہوا۔ بھی وہ میرے حق میں ٹمفید ہو یا اور بھی قضر ہو یا۔ ابو العباس موصلی آپ نفس سے کہتے کہ نہ تو شزادوں کی طرح دنیا کے مزت لوثیا ہے اور نہ عابدوں کی طرح مجاہدہ کرتا ہے کیا تو جمعے جنت اور دوزخ کے درمیان قید کرائے گا مخے شرم نہیں آئی۔ حضرت حسن بھری فراتے ہیں کہ مرکش گھوڑے کے مقابلے میں نفس کو نگام کی ضرورت زیادہ ہوتی ہے۔ یہ حیلی بن معاذ فرائے ہیں کہ نفرکش گھوڑے کے مقابلے میں نفس کو نگام کی ضرورت زیادہ ہوتی ہے۔ یہ حیلی بن معاذ فرائے ہیں کہ نفرک کے ماتھ ریاضت کی تلواروں سے الواور ریاضت ہے کہ آدمی کم کھائے تم سوئے بقدرِ ضرورت بولے اور لوگوں کی ایڈ اور میرکرے سے منبل مقصود تک مین میں کانمیا بی حاصل ہوتی ہے 'آدمی کے ایشن میں شہوتیں جم لیں' یا لیے سب سے زیادہ و شوار گذار امرازیت کے وقت محل اور معیبت کے دقت مبرہے۔ بسرحال جب نفس میں شہوتیں جم لیں' یا لغوگوئی کی لڈت اور طاوت جوش میں آئے اس وقت کم خوابی کی میان سے کم خوری کی گوار نکالے اور خاموثی کے اتھوں سے وہ

<sup>(1)</sup> ير رويات كتاب عائب القلب من كذر يكل ب- (٢) اس روايت كى كوئى اصل محص نسي للى-

حياء العلوم جلدسوم

کاری ضرب لگائے کہ نس اپنے مظالم سے باز آجائے اور اس کے فقتے سرو پر جائیں اور ول شہوت کی آلا تشوں سے پاک و صاف
ہوجائے اگر نس کے ساتھ ہے سلوک کیا گیا تو وہ پاک مواف منو اور ہاکا بھلکا ہوجائے گا فیر کے میدان اس کے راستے ہوں ہے ،
طاعات کی واویاں اس کی گذر گاہیں ہوں گی۔ اور وہ ان میدانوں اور واریوں شراس طرح وو رہے گاجس طرح مو و اہموار زشن پر
سرے وو رہ آج یا اس طرح مو تو ترام ہوگا جس طرح بادشاہ ہی کی سرکر گا ہے۔ یصیبی بن معاذرازی ہے بھی فرایا کرتے تھے کہ
انسان کے و شمن تین ہیں ، ونیا شیطان ، نفس ، ونیا سے ڈہر کے ذریعہ بچو۔ اور شیطان پر اس کی شافت کرکے فلہ ماصل کو ، اور
انسان کے و شمن تین ہیں ، ونیا مشیطان ، نفس ، ونیا سے ڈہر کے ذریعہ بچو۔ اور شیطان پر اس کی شافت کرکے فلہ ماصل کو ، اور
کو شوتی سرک کرکے معلوب کو۔ ایک پر وانا کتے ہیں کہ جس فضن پر نفس کا فلہ ہو آ ہے وہ شہوتوں کا اس برہو آ ہے ، اس
کے پاؤں میں خواہشات کی ذبیریں پر جاتی ہیں ، اس کی باگ ڈور معن کی گرفت سے نکل جاتی ہے ، وہ اسے جد حرجاجات ہے پہر ا
عاصل نہیں ہوتی ، ابر یکی وراتی فرماتے ہیں کہ جس نے شہوات کے ارتکاب سے اصفاء کو خوش کیا اس تے اپنے دل کی ذہین میں
عاصل نہیں ہوتی ، ابر یکی وراتی فرماتے ہیں کہ جس نے شہوات کے ارتکاب سے اصفاء کو خوش کیا اس تے اپ دل کی ذہین میں
مامس نمیں ہوتی ، ابریکی وراتی فرماتے ہیں کہ جس نے شہوات کے ارتکاب سے اصفاء کو خوش کیا اس تے اپ دل کی ذہین میں
کی شہوتوں سے میات درکھ اس اور شہوات ہیں کہ وہی آئی ہو ہوں کہ وہ السام کو معرکے جوانوں کا
مامس نمی ہواپ وار وہ بارہ بزار عظمانے معرکے عظیم الفان جلوس کی تیادت کرتے ہوئے ایک دراسے سے کہ ذریے وہ سے احماد کروں تو ایک دیا ہوں کو بادشاہ کرویا ہوں کو قلام ہوا ہوا وہ میرو تقوی نے فلاموں کو بادشاہ کرویا ہو اس میات سے ماری مورات ہو سے اور اس مورات نے بادشاہوں کو قلام ہوا ہوا ہو اس کو میات دراس کو بادشاہ کرویا۔ حضرت ہو سے مارے حضرت ہو سے اور اس کو بادشاہ کرویا ہوا ہو ہو ہو گئی ہو تھوں کو بادشاہ کرویا۔ حضرت ہو سے مالی کی دورات کی دورات کی ہوئی ہو ہو گئی ہو کے ایک دراسے کی دورات کو سے میات کو میں اور شوات نے بادشاہ کرویا ہو ہوں کو بادشاہ کرویا۔ حضرت ہو سے میں ہوئی کی دیکھ کی ہوئی ہوئی ہوئی کرویا ہوئی کی میں کو بادشاہ کی کو بادشاہ کی کرونے کو بادشاہ کی میں کی کو بادشاہ کی کو بادشاہ کی کو بادشاہ کی کو ک

اِنَّهُ مُن يُتَيِّقِ وَيَصْبِرُ فَإِنَّ اللَّهُ لَا يُضِيعُ أَجُرَّ الْمُحْسِنِينَ (پسارس آیت ۴۰) واقع جو مخص کناموں سے پچاہے اور مبرکر ماہے تو اللہ تعالی ایے نیک کام کرنے والوں کا جر ضائع نہیں کرتا۔

علاء كامتفقد فيملم: برمال تمام علاء اوروا نثورون كامتفقد فيعلديه به كدة خرت كي سعادت ماصل كرف كا مرف ايك ى

حياء العلوم بجلد سوم

ذراید ہے اور وہ یہ ہے کہ نفس کو ہوا وہوں ہے وور رکھا جائے اور خواہشات کی آباع ہے روکا جائے۔ اس اعتبارے اس فیط پر
ایمان لاتا اور عمل کرنا واجب ہے۔ قابل ترک شہوات اور فاقابل ترک شوات کے متعلق ہم پہلے بیان کرچے ہیں۔ ریاضت کا
حاصل اور خلاصہ یہ ہے کہ نفس ان چڑوں ہے مرف بعد و منورت معتقع ہوجو قبریں اس کے ساتھ نہ جائیں 'لیجی لباس' نکاح'
کھانا اور مسکن و فیرو چڑیں جو زندگی کے لیے فاکر ہیں 'ان چڑوں میں مرورت کی مقدار ہے تجاوز کرنے کا مطلب یہ ہوگا
کہ وہ ان ہے عبت رکھتا ہے 'اور مرنے کے بعد ان کی خاطرونیا میں واپس آنے کا معتقی ہے 'اور ونیا میں واپس کی خواہش وی قنص
کرسکتا ہے جس کا آخرت کے اجر و ثواب میں کوئی حصہ نہ ہو۔ ونیا کی محبت ایک مرض ہے اور اس مرض سے نجات کی مرف
کرسکتا ہے جس کا آخرت کے اجر و ثواب میں کوئی حصہ نہ ہو۔ ونیا کی محبت ایک مرض ہے اور اس مرض سے نجات کی مرف
ایک بی صورت ہے اور وہ یہ کہ آدمی کا دل اللہ کی مجبت و مرف اللہ بی کے فضل و کرم اور اس کی بخشی ہوئی قوت و
حد تک قناعت کرے جواس کی مشخولیت میں مانع نہ بنیں 'اور یہ صورت صرف اللہ بی کے فضل و کرم اور اس کی بخشی ہوئی قوت و
طاقت سے میشر آتی ہے۔

لوگول کی چار قسمیں: جولوگ اس حقیقی ریاضت تک نہ پیچ سکیں انہیں اس سے قریب ترورجات تک پینچ کی کوشش ضرور کرتی جائے۔ اس سلطے میں چار طرح کے لوگ ہیں پہلے وہ ہیں جن کا ول اللہ تعالی کے ذکر میں مستخی رہتا ہے معیشت کی ضرورت مستخی کرکے دنیا کی طرف ان کی توجہ نہیں ہوتی 'یہ لوگ صدیقین کے زمرے میں ہیں 'مگریہ درجہ بلند طویل ریاضت' اور ایک عرصے تک شہوات ترک کے رکھنے کے بعد عاصل ہوتا ہے۔ وہ مری حتم میں وہ لوگ ہیں جن کے قلوب ہر کھے ہر آن دنیا میں دوب مرح ہیں اللہ کا ذکر کرتے ہی ہیں تو بطور حدیث لفس کے کہتے ہیں 'یعنی صرف زبان پر ذکر آتا ہے 'ول ہے اس کا کوئی تعلق نہیں ہوتا۔ یہ لوگ زمرہ ہاک ہونے والوں) میں واطل ہیں۔ تیسری حتم میں وہ لوگ ہیں جو دین اور دنیا دونوں میں مشغول ہیں کی تعلق نہیں گئی قلب پر غالب ہوگا ای قدر جلد انہیں عذاب کے نہات کی جائے دنیا غالب ہے یہ لوگ دونرخ میں نیاوہ دریا تک رہیں گئی ہونا ور دنیا دونوں نے مشغول کرر کھا ہے لیکن ان کے دلول پر دین خالے دنیا غالب سے یہ لوگ دونرخ میں نیاوہ دریا تک رہیں گئی توت ان کی نجات کی جو کہ ہا کہ میں وہ لوگ دونرخ میں نیاوہ دریا تک رہیں گئی توت ان کی نجات کی اس میں جو کہ اس کے نہیں دونوں نے مشغول کر رکھا ہے لیکن ان کے دلول پر دنیا غالب سے یہ لوگ دونرخ میں نیاوہ دریا تک رہیں گئی توت ان کی نجات کا باصف ہے گئی اے اللہ ! تو ہی ماری دنیا غالب سے میں وہ دریا تک میں ہے 'فدا کے ذکر کی قت ان کی نجات کا باصف ہے گئی اے اللہ ! تو ہی میں ہے 'فدا کے ذکر کی قت ان کی نجات کا باصف ہے گئی اے اللہ ! تو ہی ماری کی اے اللہ ! تو ہی ان کے دنیا غالب ہی میں ذات کی بھی ذات کی بیا ہیں۔

مباحات سے لڈت : بعض لوگوں کا خیال ہے ہے کہ جائز چڑوں سے لڈت حاصل کرنا جائز ہے اس صورت میں خدا سے دوری کس طرح ہوگی۔ ان لوگوں کا یہ خیال علا ہے 'اصل حقیقت ان لوگوں پر منتشف ہوئی ہے جنس نے دنیا کی مجت کو تمام گناہوں کی جز کما ہے 'اور جن کے خیال میں تمام نیک اعمال اس مجت سے ضافع چلے جاتے ہیں ضورت سے زائد مباح چڑ مباح ہونے کے بادی و دنیا میں شام ہے 'اور آدی کو اس کے خالق سے دور کرتی ہے۔ ابراہیم خواص کتے ہیں کہ میں ایک مرجہ کوولام پر مقیم تھا' میں نے وہاں ایک ورخت پر آثار و کھے 'کھانے کو ول چاہا' اور آیک آثار قر لیا' اسے قر در کھایا قر کھنا تھا پھیک کر آگے برم کیا' ورائے میں ایک فضی ملا' اس کے جم پر بھرس لیٹ رہی تھیں' اس نے مجھ و کھا تو آواز دی اے ابراہیم ایمن نے جرت سے کہا تو موں ہوائی ہوں کہ اور دی ہوں کہ ہو خدا رسیدہ کون ہے اور بھی کیے جانا ہو کہ اور دی گئی ہوں کہ اور دی گئی ہوں کہ اور کہ ہوں کہ اور دی گئی ہوں کہ اور کہ ہوں کہ ہو خدا رسیدہ بین' اپنے لیے دعا کیوں نہ یہ دعا کی کہ اور تعالی میں جموزے کی جو اب نہ بین پرااور آگے برہ گیا۔ میں معلی خرائے ہیں کہ چواب کی جو سے کوئی جو اب نہ بین پرااور آگے برہ گیا۔ میر کی ہوائی ہوں کہ جو سے کوئی جو اب نہ بین پرااور آگے برہ گیا۔ میر کی بین گرائے ہیں کہ چاہیں میرا کی ہوائی ہیں جو درک کھاؤں 'لین میں کے اپنے دل کیا ہو نہ اس کے جو کہ کہ ایک میں مورک کی جو اب نہ بین پرااور آگے برہ گیا۔ میں معلی خرائے ہیں کہ چاہیں سال سے میرا دل چاہتا ہے کہ مجورکے شرے میں دف ترک کھاؤں 'لین میں کے اپنے دل کیا ہو نہیں بی ہو کہ ہوں کہ ہو سے کوئی جو اب نہیں بی ہو کہ کہ کور کے شیرے میں دف ترک کھاؤں 'لین میں کے اپنے دل کیا ہو نہیں گور کے تیا ہوں کہ کور کے شیار کی کھورکے شیرے میں دف ترک کھاؤں 'لیکن میں کے اپنے دل کی بیت نہیں ان کے دیا ہوں کہ کی ہو سے کوئی جو اب کی میں کے اپنے دل کی بیت نہیں ان کی ہو کہ کی ہو کہ کی ہو کہ کورک کے اس کورک کھاؤں 'لیکن میں کے اپنے دل کی بیت نہیں کی میں کی کورک کھاؤں 'لیک کھی کی میں کی سور کی کھی کورک کی ہو کے کہ کورک کے میں کی کھی کی کورک کے دیا کہ کورک کی ہو کے کورک کی کے دور کی میں کی کورک کی کورک کی کھی کی کورک کی کورک کے در کی کورک کی کر کے کہ کی کورک کی کورک کی کورک کی کورک کی کورک کی کی کورک کی کی کورک کی کر کے کر کیا کی کورک کی کورک کی کورک کی کورک کی کورک کی کورک کی

وَرَضُوابِالحَيَا وَالتُنيَاوَ اطْما نَوْ ابِهَا (بار ١٦ مت ١)

وَمَا الْحَياةُ اللُّنْيَافِي الْأَخِرَ وَالْأَمَيَّاعُ إِلْهِ ١٢٥ آيت٢١)

ادريد ربيوي زندگي آخرت كے مقابلے مِن بجوالك مقام اللي كادر بجو بمي نس ہے۔ اِعُلَمُوَ اَنْمَا الْحَيَا ٱللَّذُيَا لَعِبُ وَلَهُوْ وَزِيْنَا قُوْتَفَا حُرَّ بِيُنَكُمُو تَكَا اُدَّ فِي الأَمُو وَالْاَ وُلَا دِلاہِ ٢٤/٢ اِيت ٢٠)

تم خوب جان لو که دنیوی زندگی محض امو و لعب اندنت ایک دو سرے پر باہم افر کرنا اور اموال و اولاد میں ایک دو سرے پر باہم افر کرنا اور اموال و اولاد میں ایک دو سرے سے زیادہ بتلانا ہے۔

ہم الله تعالى سے سلامتى اور حفاظت كے خواستكار بيں۔

# www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم جلد سوم

رکھا جا تا ہے'اوراس کی آکھیں ہی دی جاتی ہے' تاکہ وہ نضامیں پرواز کرنے کا عادی ندرہے' پھراہے کوشت کھلا کرمانوس کیا جا تا ہے تاکہ اپنے آتا کو پچان لے اور اس کی آواز پرووڑا کیلا آئے میں مال ننس کا ہے انس اس وقت تک اپنے رب سے مانوس نہیں ہو نا جب تک کہ اسے خلوت و مُزلت کے ذریعہ اس کی عاد توں سے لا تعلق نہ بنایا جائے 'کان کی غیر ضروری بات سننے سے ' آئم کی غیر ضوری چزدیکھنے سے اور زبان کی فیر ضوری لفظ اوا کرنے سے حفاظت نہ کی جائے۔ اس مرحلے سے گذرنے کے بعد نعس کوذکرو ناکی غذا دی جاتی ہے ماکہ اے اپنے اتا و مالک ہے انس موجائے اور دنیا کے تمام علائق منقطع موجا کیں کید مرید کے ننس پرشاق گذرتے ہیں انیکن جب مسلسل ریاضت کی ذرایعہ ننس عادی ہوجا تا ہے تو اس خلوت میں اس کی لذّت اور اس لا تخلقی یں اسکی دل جبی کا سامان پیدا ہوجا آہے 'اس سلسلے میں مریدی مثال اس بچے کی سے جس کا دودھ چھڑا دیا جائے' شروع شروع میں وہ دودھ سے محروی پر خوب رو آ ہے بیکونکہ دوسال سے دورہ ہی غذا تھی'اب اچانک وہ اس غذا سے محروم کردیا میا ہے'اس لے رونا مجی ہے 'ضر مجی کرنا ہے 'نہ کھ کھا تا ہے نہ پتیا ہے 'لیکن آہے اہمت وہ دو سری غذا لینے لگتا ہے 'یماں تک کے مال کے دودھ کا تصور بھی باقی نہیں رہتا 'وہی کھانا جس سے اسے تعرف منی اچھا لگنے لگتا ہے ہی حال سواری کے جانور کا ہے 'ابتدا میں اس پرزین کنا 'لگام پسانا اور سواری کرنا بت زیادہ مشکل ہے 'جانور اپنے سوار کو پریشان کر تاہے لیکن اگر سوار ہوشیاری سے کام لے اور اسے عادی بنا دے تو اس کی سر کھی اطاعت میں بدل جاتی ہے ، پہلے اسے زنجروں اور رسیوں میں قید کیا جاتا ہے ، مر رفتہ رفتہ وہ الیا مؤدّب ہوجاتا ہے کہ جس جکہ سوار اسے چھوڑ دے وہاں سے ہلا مجی نس ہے خواہ بندھا ہوا ہو یانہ ہو ، سرحال جس طرح چوپایوں اور پرندوں کی تائیب و تربیت کی جاتی ہے اس طرح نفس کی تائیب بھی کی جاتی ہے انفس کی تائیب بیہ کہ آسے دنیا کی نفتوں اور لذّتوں سے خوش ہوئے 'انہیں دیکھنے اور استعال کرنے سے منع کیا جائے 'اور ہراس چیزے روکا جائے جو مرنے کے بعد ساتھ ندویں 'اور اسے ہتلایا جائے کہ ایس چیزوں سے محبت کرنے سے کیا فائدہ جو آخرت تک ساتھ ندوے عکیں 'اور راستے کی کسی منزل پرداغ مفارقت دے جائیں جب نفس کو اس حقیقت کا یقین ہوجائے گاکہ دنیا کی ہرچیز خواہ وہ کتنی ہی محبوب کیوں نہ ہوجدا مرور ہوگی تووہ ان عارضی اور فیر ابت چزوں سے ول لگانے کے بجائے دائی اور پائیدار چزوں سے دل لگائے گالیمن ذکر النی سے تعلق رکھے گاجو قبر میں بھی ساتھ رہے گا اور اس کی وحشوں کو دور کرے گا۔ لیکن تنس کوید یقین چند روز کے مبرے نتیج میں حاصل ہو تا ہے دنیاوی رندگی آخرت کی زندگی کے اعتبارے چند روزہ ہے ، ہمیں کوئی عقلند ایبانسیں ملتاج حضری وائمی راحت کی خاطر سنرکی چند روزہ مشقت انگیزنہ کرے کیا مینوں اور برسوں تک سکون کی زندگی بسر کرنے کے لیے زندگی کے چند ماہ و سال کسی ہنر کے حصول میں صرف نہ کرنے پر راضی ہو 'ویکھا جائے تو ابدالابادے مقابلے میں دنیای زندگی اتن بھی نہیں جتنی تمام عمرے مقابلے میں ایک دن جب اس چھ موزہ زندگی کے لیے مشتنی بداشت کی جاتی ہیں ازتیتی سی جاتی ہیں اور تکلیفیں اُٹھائی جاتی ہیں تو وائی زندگی کے لیے یہ مشتن اور معینیں کیوں نمیں برداشت کی جائیں گی؟

عجابرے اور ریاضت کا طریقہ : عجابرے اور ریاضت کا طریقہ ہر فض کے لیے الگ الگ ہے 'بکہ یہ کمنا زیادہ مجے ہے کہ ہر فض کو اس کے مزاج کے مطابق مجابدہ اور ریاضت کا طریقہ بتایا جاتا ہے 'لین اتن بات سب کے حق میں یکساں ہے کہ دنیاوی آسب میں سے جس فض کو جس چیز سے خوشی ہوتی ہے اس سے اپنا تعلق منقطع کرلے شاہ جو لوگ مال اور جاہ سے خوش ہوت ہوں وہ مال اور جاہ کی عجت دل سے نال در جاہ کی عجت میں تو سے خوش ہوں وہ اپنے دل کو ان خواہشات سے خالی کرلیں۔ اگر وہ ان چیزوں کے نہ طاب سے ناراض ہوں یا غمزدہ اور شکر نظر آئیں تو یہ ہو لوگ قرآن کریم نے ایسے ہی لوگوں کے متعلق یہ اعلان کیا ہے۔

ور صُواْ بِالحدیدَ اوّ اللّٰہ نُنْ اور اس میں جی لاکھ جیں۔

اور دود نیاوی ذیر گی پر راضی ہو سے جیں اور اس میں جی لا جیٹے ہیں۔

اور وہ دنیاوی ذیر گی پر راضی ہو سے جیں اور اس میں جی لا جیٹے ہیں۔

احياء العلوم اجلد سوم

دنیا کے یہ اسباب مرد کے حق میں ذہرِ قاتل ہیں ان اسباب سے لاتفلقی افتیار کرنے کے بعد مُزلت افتیار کرلنی چاہئے اور لوگوں سے الگ ہوکراپنے دل کی محرانی کرنی چاہئے تاکہ وہ ہر لحہ اللہ کے ذکر اور فکر میں مشغول رہے اور ان تمام خواہشات اور شہوات اور وَسَاوس پر نظر رکھے جو اس کے ذکر و فکر میں مخل ہوں ان خواہشات اور شہوات اور وساوس کا إذالہ اس طرح کرے کہ ان کی جزیں ختم کردے یا ان اسباب کا قلع قبع کرے جو وساس اور شہوات کے ظہور کا باعث بنتے ہیں ' زندگی بحر مراقبہ و احتساب اور إذالہ واستیصال کا یہ ممل جاری رکھے فنس کا مجاہدہ موت ہی پر ختم ہوتا ہے۔

#### خوش خلقی کی علامات

بعض دہ لوگ جو اپنے عیوب سے ناواقف ہیں معمولی مجاہدے ہی کو اپنے سنری آخری منزل سجے لیتے ہیں اور فواحش د مکرات سے بیخنی کو سلوک کی معراح تصور کرلیتے ہیں اور اس خوش فنی میں جٹلا ہوجاتے ہیں کہ ہم نے اپنے تفس کی تمذیب کرلی ہے افلاق اجھے بنالئے ہیں۔ اب ہمیں نہ کسی مجاہدے کی ضرورت ہے اور نہ سلوک و ارادت کی راہ میں کسی تک و قولی جاہدے ہے المیت الماق کی علامات بیان کریں ایسے لوگوں کو مخفراً اتا سمجے لیتا ایسے لوگوں کی خوش فنی دور کرنے کے لیے ضروری ہے کہ ہم حن اخلاق کی علامات بیان کریں ایسے لوگوں کو مخفراً اتا سمجے لیتا ہو ایسے کہ خوش فلی ایمان ہے اور بد خلتی اور منافقین کے اوصاف بیان کے مجے ہیں 'یہ سب خوش فلی اور بد خلتی کے بتائج و شرات ہیں 'دیل میں ہم مؤمنین کی صفات پر مشمل کھی آبات بیان کرتے ہیں:۔

قُدُافَكَ الْمُثُومِنُونَ الَّذِينَ هُمُ فِي صَلَاتِهِم خَاشِعُونَ وَالَّذِينَ هُمُ عَنِ اللَّغُو مُعْرِضُونَ وَالَّذِينَ هُمُ لِلزَّكُوةِ فَاعِلُونَ وَالَّذِينَ هُمُ لِفُرُوجِهِمْ خَافِظُونَ الْأَعْلَى أَرُواجِهِمُ اوْمَامَلَكَتُ اِيْمَاتُهُمُ فَاتَهُمُ عَيْدُ مَلُومِينَ فَمْنِ إِبْنَغُلَى وَرَاءَ ذَالِكَ فَأُولِكَ هُمُ الْعَادُونِ وَالَّذِينَ هُمُ لِا مَانَاتِهِمُ وَعَهْدِهِمُ رَاعُونَ وَالَّذِينَ هُمُ عَلَى صَلَاتِهِمُ يُحَافِظُونَ اولَكِكَ هُمُ الْوَارِثُونَ (بِ١٨ اَيت ١٠)

بالتحقین ان مسلمانوں نے آخرت میں فلاح پائی جو اپنی نماز میں خشوع کرنے والے ہیں اور جو لغو ہاتوں سے
بر کنار رہنے والے ہیں 'اور جو اپنا تزکیہ کرنے والے ہیں 'اور جو اپنی شرمگاہوں کی حفاظت رکھنے والے ہیں '
لیکن اپنی بیبیوں سے یا اپنی (شرمی) لویڈیوں سے (حفاظت نہیں کرتے) کیوں کہ ان پر اس میں کوئی الزام نہیں
ہے۔ ہاں جو اس کے علاوہ اور جگہ (شوت رانی) کا طلب گار ہو 'اپنے لوگ حد (شرمی) سے نکلنے والے ہیں
اور جو اپنی (سردگی میں لی ہوئی) امائتوں اور اپنے عمدوں کا خیال رکھنے والے ہیں اور جو اپنی نمازوں کی پابندی
کرتے ہیں (پس) ایسے ہی لوگ وارث ہونے والے ہیں۔

ایک جکه ارشاد فرمایانه

اَلَتَانِبُونَ الْعَابِدُونَ الْحُمِدُ وَنَ السَّائِحُونَ الرَّاكِعُونَ السَّاحِدُونَ الْأَمِرُونَ بِالْمَعُرُو بِالْمَعُرُوفِ وَالْنَّاهُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ اللَّهِ وَيَشِرِ الْمُتُومِنِينَ (بِالمَّاتِدِ)

اورایے ہیں جو گناہوں سے توبہ کرنے والے ہیں اور (اللہ کی) عبادت کرنے والے ہیں اور حرکرنے والے اور گری والے اور گری اور کری والے اور گری اور کری والے اور گری باتوں کی تعلیم کرنے والے اور گری باتوں سے باز رکھنے والے اور اللہ کی حدوں (لیمنی اَحکام کا) خیال رکھنے والے ہیں اور ایسے مؤمنین کو آپ

HA

احياء العلوم جلدسوم

خوشخبری سناد بیجئے۔

وَعِبَادُ الرَّحُمْنِ الَّذِينَ يَمُشُونَ عَلَى الْأَرُضِ هَوُنَا وَإِنَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوُا سَلَامًا وَالَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمُ سُجَّنَا وَقِيامًا - (اللّي الْحَرِ السّورة) (پ١٩٠٣ آيت ١٠٠١)

اور حضرت رحمٰن کے خاص بندے وہ ہیں جو زشن میں عاجزی کے ساتھ چلتے ہیں اور جب ان سے جمالت والے لوگ (جمالت کی) بات کرتے ہیں تو وہ دفع شرکی بات کرتے ہیں 'اور جو راتوں کو اپنے رب کے آگے سجدہ اور قیام یعنی نماز میں گئے رہتے ہیں (سورت کے آخرت تک)

سير آيات معيار بيس : جس فض پر اپنا حال مشتبه بوجائے اسے ان آيات كى روشنى بي اپنا جائزہ لينا چاہئے "ان اوصاف كى موجود ہيں اور بعض موجود كى حسن فلق كى علامت ہے "اگر كمى فض ميں بعض اوصاف موجود ہيں اور بعض مفقود ہيں تو موجود اوصاف كى عظامت كے اورجو اوصاف موجود نہيں ہيں ان كے حصول كے ليے جدد جد كر تا رہے۔ سركار دوعالم صلى الله عليه وسلم نے مؤمنين كے بيشار اوصاف ميان كے جيں اور ان سب سے محاسِ اخلاق كى طرف اشارہ فرايا ہے "ايك مرتبہ ارشاد فرايا :-

لایگومن احد کم حتلی بحب لاخید مایحب لنفسه (بخاری وسلم-انس) کوئی مخص اس وقت تک مؤمن نہیں ہوسکا جب تک کہ وہ اپنے بھائی کے لیے وی چڑپندنہ کرے جو اپنے لیے پیند کرتا ہے۔

من كانيئومن باللهواليوم الآخر فليكرم ضيفه بخارى وملم-ابوشرى فزاى) بوشرة فزاى) بوشرة فزاى بايد الداوريوم آخرت يرايمان ركمتا بواسات ممان كااكرام كرنا جائي

ایک روایت می فلیکرم جار ه این پروی کاآرام کرنا جائے) کے الفاظ بیر-(بخاری ومسلم-ابو مررة) ایک روایت میں بدالفاظ بین-

فليقل خير الوليصمت (باري وسلم-الوبرية) اے چاہيے كدوه كلم فيركم يا خاموش رہ

ایک جگه اجمے اخلاق کے حال مخص کومؤمن قرار دیا ہے ورایا:

اكمل المؤمنين ايمانا احسنهم إخلاقان

معومنوں میں ایمان کے اعتبارے زیادہ کائل افض وہ ہے جو اخلاق میں سب نے زیادہ امجما ہے۔ ایک مرحبہ ارشاد فرمایا:۔

الله أيتم المؤومن صموتاوقورافادنوامنه فانه يلقى الحكمة (ابن اجدا يوظاد) جبتم مؤمن كوفاموش اورباد قارد يكوواس كقريب بوجاداس لي كدوه مكت سكما تاجد

ارشاد فرمایا:

من سر ته حسنته وساءته سيئته فهو مئو من (احر، طراني عاكم ايوموى اهمى) جر فض كوايي نيكا الجمي اوريراكي بري معلوم بووه فض مؤمن ب

یہ روایت ایک سے زائدہار گذر چکی ہے۔

اور فرمایا:

لایحل لمئومن ان ینظر الی اخید بنظر آتو فده (این الهارک فی الامر) کی مؤمن کے لیے جائز میں ہے کہ وہ اپنے الی فی الرف تعلیف وہ تعرب کیا۔

نيز فرمايا بسه

لایحل لمسلمان پردعمسلما کی سلمان کے لیے جائز نبیں ہے کہ وہ کسی سلمان کو جمڑے۔

یه بمی فرمایا:۔

أَتما يتجالس المتجالسان بامانة الله عزوجل فلا يحل لاحدهما ان يغشى على (١)

ودہم نشیں خدا تعالی کی امانت پر ایک ود سرے کے پاس جلیتے ہیں اس کی سے لیے جائز نمیں کہ وہ

اہے بمائی کی کوئی ایسی بات (دو سرول پر) فلا ہر کرے جس کا (فلا ہر کرنا) اے تاپند ہو۔

بعض لوگوں نے اجھے اخلاق کی یہ علامات بیان کی ہیں کہ آدمی باخیا ہو لوگوں کو افقت نہ پہنیا گاہو 'نیک اور پاکہان ہو' زمان کا سیا ہو 'کیٹر العل ہو ' لفزش کم کھا تا ہو ' لغو گوئی ہے دور ہو ' باو قار ' صایر ' شاکر ' بردیار ' مشیق اور خدد دو ہو غیبت ' جلد باز ' کیند پرور' بخیل اور حاسد نہ ہو' اللہ کے لیے بغض رکھتا اور اللہ کے لیے جبت کرے ' ایک مرتبہ سرکارووعالم صلی اللہ علیہ وسلم ہے مؤمن اور منافق کی علامات وریافت کی سکی تو آپ نے اشاو فرمایا:۔

ان المئومن همته في الصلاة والصيام و العبادة والمنافق همته في الطعام والشر الكالبهيمة(ع)

مؤمن کی مت نماز روزه اور عبادت میں مولی ہے اور کافری مت جیائے کی طرح کماتے پینے میں مولی

-4

تہارے پاس خدا کا جو مال ہے اس میں سے جملے بھی دو' آپ نے اس کی طرف دیکھا' مسکرائے اور اسے کچھ دینے کا تھم فرمایا (بخاری دمسلم' بدوایت انس جب قریش نے آپ کو بہت زیادہ ستایا اور مار پیٹ بھی کی تو آپ نے شکایت کی بجائے یہ دعا فرمائی۔ اگلہ ہم آغیفر کر لیقٹو میٹی فیانہ ہم لا یکٹل میٹون (ابن حبان بیسی۔ سل بن سعد) اے اللہ جمیری قوم کو معاف کرد بھی 'اس لیے کہ یہ لوگ جانے نہیں ہیں۔

بعض لوگ کتے ہیں کہ آپ نے یہ دعا جنگ اُحد کے موقع پر فرمائی تھی۔ آپ کے انہی اظلاقِ حنہ کی ہنا پر قرآن کریم نے یہ جامع تعریف فرمائی:۔

> وَإِنْكَ لَعَلْمِ خُلَقِ عَظِيمٍ اورب تك آب بدے اخلاق پر (پیدا موسے) ہیں۔

روایت ہے کہ معرت ابراہیم ابن اوہم ایک روز جگل کی طرف محے وہاں احس ایک سپای بلا سپای نے ان سے پوچھا کہ کیا تو بنده (ظلام) ب انهول نے جواب دیا ہاں اس نے آبادی کا پتا دریافت کیا اس نے قبرستان کا راستہ بتلا دیا اس نے غصر سے کما کہ میں آبادی کا پتا معلوم کردہا ہوں اور تم قبرستان کا پتا بنا رہے ہو ، فرمایا ، قرستان بی آبادی ہے ، یہ س کرسابی بت زیادہ معتعل ہوا اور اس نے کوڑے سے اتا مارا کہ سرے خون بنے لگا ای حالت میں وہ انہیں پکر کر شریں لے تیا او کوں کے دریافت کرنے پر سپای نے تمام واقعہ بتلایا 'لوگوں نے کہا یہ ابراہیم بن اوہم ہیں۔ سپای یہ سن کر محوث سے اتر پڑا اور ابن ادہم ك الته باول چوف لكا اور معانى ما تك لكا بعد مين الوكول في حضرت ابراهيم سے بوچها كه آپ في سابى كو دريا فت كرنے پريد کوں کما تھا کہ میں بندہ ہوں فرمایا: اس نے یہ نہیں معلوم کیا تھا کہ تو کس کا بندہ ہے بلکہ یہ یوچھا تھا کہ کیا تو بندہ ہے اور کیوں کہ میں وا تعتد بندہ ہوں اس لیے میں اعتراف کرلیا ،جب اس نے جھے زَدو کوب کیا تو میں نے اس کے لیے جنت کی دعاما تھی۔ لوگوں نے کما اس نے آپ پر علم کیا تھا۔ فرایا: مجھے بقین تھا کہ اگر میں نے اس کے علم پر مبرکیا تو مجھے تواب طے گامیں نے سوچا یہ بات پھھ ا مچی نہیں ہے کہ اس کی دجہ سے جھے تو تواب طے اور اسے عذاب ہو۔ ابوطنان خیری کو کسی مخص نے دعوت کے بمانے سے اپنے مم بلایا 'جب آپ اس کے محر تشریف لے محے تو اس نے کما کہ اس دقت تو میں کچے بھی انظام نہ کرسکا' آپ داپس چلے آئے' تمورى ى دور چلے سے كدوه مخص جاكة موا آيا اور كينے لگا كداس وقت جو كھ كمريس موجود ب اس پر قناعت كر ايج آب دوباره اس کے ساتھ چل دیے اس بار بھی اس نے معذرت کردی می بار ایسانی ہوا الیکن آپ نے بڑا نہیں مانا نہ پیشانی پر شکن آئی اور نه لَب پر شکوه آیا۔ آخروه فض خود شرمنده موا اور پاؤل میں پڑکیا اور کئے لگا کہ میں نے آپ کو آنانا چاہا تھا 'سجان اللہ! آپ کے اخلاق کتے عظیم ہیں ورایا تم میرے جس فلق کی تعریف کردہ ہویہ تو کتے میں بھی ہے کہ جب تم اسے بلاتے ہو چلا آ تا ہے اور جب دور بمكاتے ہو بماك جا ان بى بررگ كاواقع سے كر ايك روز كى كل سے كذر رہے تھے اوپر سے كسى نے ان كے اوپر راکھ ڈال دی اپ سواری ہے آرے اور حل تعالی کے حضور میں مجدہ مشراداکیا کروں نے راکھ جمازی اور آمے برو کے ا لوگوں نے کماکہ اس موزی کو یکھ تو کہتے جس نے آپ پر داکھ ذال ہے ، فرمایا: جو مخص اگ کاستی ہے اگر اس پر داکھ کر جائے تو اے خصد نہ کرنا چاہئے۔ حضرت علی بن مولی رضا کا رغب سانولا تھا کیونکہ ان کی والدہ حبثی تھیں' آپ کے وروازے پر ایک حمام تما جب جمام من تشريف لي جات و آب ك لي جمام خال كديا جا ناها الك روز آب حمام من مح حماي كيس كيا بوا تما است مِي ايك فض آيا اس في سمجاك آب حام ك فادم بن و كرف ألار حام من چلاكيا اور اس عم دين كاكريد كوده كو" آن والاجو يحمد كتاربا" آپ كرت رب التع مين حاتى أكميا اس نيه صورت حال ديكمي توور كرماك كيا "آپ حام ب با ہر آئے او کول نے انہیں بتلایا کہ مای آپ کے خوف سے چلا کیا ہے ، فرایا: اس میں بیارے مای کاکیا تصور انسور اس مخص

171

كا ہے جس نے اپنا نطفہ حبثن كے حوالے كيا۔ ابو عبداللہ خياط كے بارے ميں بيان كياجا آ ہے كہ آپ دكار پر بيٹ كركيڑے سيتے تھے۔ایک مجوی جو آپ سے کینہ رکھتا تھا اپنے کپڑے ان سے سلوا آباور اُجرت میں کھوٹے سکتے دیتا "آپ انسیں لے لیتے نہ واپس كرت اورنداس اللات كدتون كحوث سكةدع بن ايك روزوه أجرت دين كي لي آيا تودكان براب كاليك شاكرد بيناتها أ مجوى نے حسب معمول كھوٹے سكے دے اور اپنے كرئے طلب كے شاكردنے كھوٹے سكے والي كردے اور كرا دينے الكار كرويا ابو مبدالله آئے توشاكردنے انس واقعہ بتلایا۔ آپ نے فرمایا تونے براكيا ، يوى ايك سال سے يى معالمه كرا رہا ہاور میں خاموش سے یہ سکے لے کر کویں میں وال دیتا ہوں تاکہ وہ کسی مسلمان کو دھوکانہ دے سکتے وسف ابن اسباط فرماتے ہیں کہ حسن علق کی دس علامتیں ہیں مخالفت کم کرنا ، حسن انعباف ہے کام لینا 'انقام ندلینا ' برائیوں سے نفرت کرنا ، معذرت قبول کرلینا ، ننس کو طامت کرتا' دو سروں کے بجائے اپنے عیوب پر نظرر کھنا' چھوٹے بدے ہر مخص کے ساتھ خندہ روئی سے پیش آنا' ہرادتی و ا علی سے رم معتلو کرنا۔ کمی مخص نے سل ستری سے دریا دنت کیا کہ حس علق کیا ہے؟ آپ نے فرمایا: اس کا اوٹی درجہ یہ ہے کہ كى سے انقام ند لے إيذا برداشت كرے كالم ير رحم كرے أور اس كے ليے مغفرت كى دعاكرے۔ احنت بن قيل سے وريافت کیا گیا کہ آپ نے جلم کس سے سیکھا ہے؟ انہوں نے جواب دیا تیس بن عامم ہے۔ ساکل نے ان کے جلم کا واقعہ دریا فت کیا ' فرمایا ان کی ایک باندی ایک سے لے کر آئی جس پر کہاب بن رہے تھے اور باندی کے ہاتھ سے سے چھوٹ کر قیس بن عاصم کے ایک بچ پر گر پڑی پچہ گرم سے کی تکلیف برداشت نہ کرپایا اور مرکیا ' باندی اس واقعہ سے بہت تھبرائی میں ہے اس سے کما کہ کمچھ غم نہ كر من في تحقي الله في كي أواد كرويا معزت اوليل قرني كي حالت بي تقيى كد محط ك بيج أن بر يقروب كي بارش كيا كرت شخ آپان سے کتے بچ اگر مارنا اتنای ضروری ہے تو چھوٹے چھوٹے پھرمارد تاکہ میرے پاؤں سے خون نہ لکے اور نماز میں کوئی حرج ہو۔ احنت بن قیر ایک مخص نے گالیاں دیں "آپ نے کوئی جواب نہیں دیا 'اور آئے برو مے 'وہ مخص بھی پیچیے پیچیے گالیاں بكا موا چلا اب اپ عظے كے قريب بن كررك مح اور اس سے كئے الے اے فض دو كھے كالياں باقى بيں وہ بھي بيس دے لے الیانه موکه تیری گالیاں من کرمحلے والے مشتعل موجائیں اور تخصرایز البنچائیں۔ ایک مرتبہ حضرت علی تے اپنے تمہی غلام کو آواز دی اس نے کوئی جواب نہیں دیا آپ نے دوبارہ بلایا تب بھی وہ اپنی جگہ سے نہیں بلا ، تیری آواز میں بھی اس نے جنبش نہیں کی ، آب خوداً من كراس كياس تشريف لے محك ويكه كديا مواہ "آپ نے فرمايا: من نے تجمع تين مرتبه بلايا محيات ميري آواز نسيس من عي كين الله من كين من في سوياكم آب جواب نددين برخانو بول مح نسي اس لي سن كركيا أب في الا جامیں نے بچے اللہ کے لیے آزاد کردیا۔ الک بن دینار کو کسی مخص نے ریا کار کم کر آوازدی آپ نے اس کا شکریہ ادا کیا اور فرمایا کہ تونے یہ نام خوب ایجاد کیا ہے اہل بعروا سے بعول محے معے کی بن زیاد کے پاس ایک ترد خو بد مزاج غلام تھا او کوں نے ان ے دریافت کیا کہ آپ اے اس کی تُندخونی اور بد مزاجی کے باوجود رکھتے کیوں ہیں ، فرمایا: ناکہ میں اس سے جلم سیکھوں۔ ان واقعات سے پیا چا ہے کہ ان بزرگوں کے نفوس مسلسل ریاضت کی وجہ سے امتدال پر آگھے تھے اور فریب خیانت کید اور حسد وغیرہ کے عیوب سے پاک ہو مجے تھے 'وہ ہر مال میں اللہ کی تقدیر پر رامنی وشاکر تھے ''ادی کے نفس کا اس درجہ تک پنچنا بی حسن علق کا اعلی معیار ہے 'بد خلقی کی انتها ہے کہ آدی اللہ تعالی کے تعطے سے ناراض ہو 'اور تقدیر کے خلاف نبرو آزما ہو۔ سرحال حن فلق كي يد چند علامات بين جس فض كا باطن ان علامات سے خالى بواسے اس فريب ميں جالاند بوتا جائے كدوه اچھے اطلاق کا عامل ہے اس کا نفس بیار ہے اسے ریاضت اور مجاہدے کے ذریعہ اپنے نفس کاعلاج کرانا چاہئے تاکہ وہ حسن ملق کے اس اعلیٰ درجے پر فائز ہوسکے جو مقربین اور صدیقین کو حاصل ہے۔

# بچوں کی تعلیم و تربیت اور ان کے اخلاق کی تہذیب و عسین

جانتا چاہیے کہ بچوں کی تعلیم اور ان کی اخلاقی تربیت ایک اہم فریضہ ہے بچہ والدین کے پاس اللہ کی امانت ہو تا ہے اس امانت کی حفاظت ضروری ہے اور یہ حفاظت اس صورت میں ہوسکتی ہے کہ اسے ضائع ہونے سے بچایا جائے بیچے کا دل صاف ستمرا رواح کے عیوب سے پاک سادہ و معصوم اور ایک قیمی موتی کی طرح نازک اور گرال قیت ہوتا ہے 'نہ اس کی سطم پر کوئی نقش ہو آہے' نہ اس کے آئینے میں کوئی تصویر ہوتی ہے اس کی سطح پرجو لعش بھی کردیا جائے وہ اسے تبول کرنے کی ملاحیت رکھتا ہے مثلًا أكراب خيرى تعليم دى جائے اور نيك اعمال كاعادى بيايا جائے تواس كى نشودنما خيراور نيك اعمال پر موكى وو خود محى دين وونيا ک سعادتیں سمینے کا اور اس کے والدین اور مظمین بھی اجرو تواب کے مستق ہوں ہے ، اس طرح اگر اے برائی کاعادی بنایا جائے اور جانوروں کی طرح اس سے لاروائی برتی جائے نہ اسے کوئی اچھی بات بتلائی جائے نہ کسی خیری طرف رہنمائی کی جائے تووہ شرکا عادى موجائے گانخود مى دنياو آخرت كى مقاوتى سينے كا اور والدين منى ابنى غفلت كى مزابتكتيں مے اللہ تعالى كا ارشاد ب:-

اے ایمان والوتم اپنے کو اور اپنے کمروالوں کو (دوزخ کی) آگ ہے بچاؤ۔

جبال باب این بول کو دنیا کی آگ ہے بچاتے ہیں و آخرت کی آگ ہے بچانابدرجداولی مروری ہے ، آخرت کی آگ ہے حفاظت كاطريقة يد نيس كداس كالم تع يور كمين ليا جائے اس كے ليے ضوري ب كدي كوادب سكملايا جائے اسكا اخلاق كى تمذیب و تحسین کی جائے 'اسے بڑی معبت ہے دور رکھا جائے 'لذّت کوشی' آرام طلّی 'اور تزئین و آرائش کی خواہش کو اس کی نظر میں حقیرینانے کی کوشش کی جائے تاکہ وہ جاوہ حق پر گامزن رہے اور آبدی ہلاکت سے محفوظ رہے۔

بے کی تربیت روز اول ہی سے ضروری ہے ، چنانچہ اس کی پرورش اور رضاعت کے لیے کوئی الیی عورت متعیّن کی جائے جو نیک اور دیندار ہو اور طال رزق کھاتی ہو کیونکہ حرام غذا ہے پیدا ہونے والے دورہ میں برکت نہیں ہوتی عرام غذا ہے پرورش پانے والا بچد بوا موکر فبث اور بدی کی طرف ماکل مو تاہے ،جب بچے میں قوت تمیزاور شعور پیدا موجائے تو اس کی محمداشت کی ضرورت پہلے سے برمہ جاتی ہے، تمیزاور شعور کی ابتدا اس وقت ہوتی ہے جب بچے میں حیا کا جو ہر ظاہر ہوجائے ' بچہ بعض افعال حیا ك باحث چھوڑ ديتا ہے ، بعض امور كو بعض كى بد نسبت برا جانتا ہے ، اور بُرے افعال سے حيا كرنے لگتے ہے ، بنج ميں حيا كا ظهور الله تعالیٰ کی ایک اہم ترین نعمت ہے اور ایک ایس بشارت ہے جو اخلاق کے اعتدال اور قلب کے تزکید پر دلالت کرتی ہے اور اس سے پتا چاتا ہے کہ یہ بچہ براہو کر عقل میں کمال اور شعور میں پختلی حاصل کرے گا عیادار بچے سے اعراض برتا مناسب نہیں ہے 'بلکہ اس کی حیاء کو اس کی تعلیم و تربیت کے باب میں تمعین ومدد گار سمحتا جا ہیے۔

ابتداء سے نچ کی تربیت کا طریقہ : بچ پرسب نیادہ علم کمانے کی خواہش کا ہوتا ہے اس لیے ضروری ہے کہ سب <u>ے پہلے بچ کو کھاتے کے آداب سکھلاتے جائیں اورائے بتایا جائے کہ کھانادائیں باتھ سے کھائے کھانا شروع کرنے سے پہلے</u> بم الله كے اپنے مامنے سے كھائے اكر كھ لوگ ساتھ كھا رہے ہوں توان سے بہلے كھانا شروع ندكرے كھانے كو كھوركرند دیکے ند کی کو کماتے ہوئے محورے محالے میں جاری ند کرے اچی طرح چاکر کمائے ، بہب لقے ند کمائے اپناتھ ضرورت سے نیادہ نہ بحرے 'نہ کیڑے فراب کرے۔ بچ کو بھی بھی رد کی رون بھی کملانی جاہیے آکہ کسی وقت سالن موجود نہ ہو تو پریثانی نہ اُٹھانی پڑے ' بچے کے سامنے بسیار خوری کی ندمت کرنی چاہیے اور اے بتلانا چاہیے کہ زیادہ کھانا برائم کا شیوہ ہے ' ا چھے بچے زیادہ نمیں کھاتے' بچے کے سامنے ان بچوں کی عسین کرتے رہنا چاہیے جو زیور ادب سے آراستہ ہیں' اور کم خور ہیں بج كواس كى تلقين بمى كرنى جانبي كه وه كهانے كم معاطم من الثارے كام في مر تناعت كرنے كى عادت والے كمانے كى زیادہ پروانہ کرے کھانا جیسا بھی ہو مبرو شکرہ کھائے کڑے کو سغید کڑے پہننے کی عادت والنی چاہیے اسے بتلا دینا چاہیے کہ رتھین شوخ اور بھڑک دار کڑے عور تیں پہنتی ہیں مردوں کو اس طرح کالباس زیب نہیں دیتا جو لڑکے زنانہ لباس میں ملبوس نظر آئیں اپنے بچے کے سامنے ان کی برائی کرنی چاہیے اور ان کے لباس کی ذمت کرنی چاہیے اپنے بچے کو اُن لڑکوں کی صحبت وہم لشینی سے بچائے جنہیں آرام طلبی کی عادت ہو اور بھڑ کیا ریشی کڑے پہننے کا شوق ہو ایسے لوگوں سے بھی اپنے بچے کو طف نہ دے جو اس کے دل میں اس طرح کے شوق کو تحریک دینے کا باحث بنیں۔

اگر ابتدائی سے بیچے کی محبداشت ند کی جائے اور اس کی اصلاح و تربیت پر خاص طور پر توجہ ند دی جائے تو اس میں بے شار برائياں پيدا موجاتي ہيں اور جموث حسد ، چوري ، چفل خوري أيا وہ كوئي سبه مودہ نسي ندان اور الانے جمحزے كي عادتيں ابنا قبضہ جمالتی ہیں۔ اس ابتدائی تربیت کا تعلق محرے ہے اس کے بعد بچے کو کمتب میں جمیعنا جاہیے اکدوہ کسی نیک اور ماہراستاذ کے سامنے ذانوے تلمذ ملے كرسكے اور اس سے قرآن كريم مديث نبوي صلى الله عليه وسلم الكر اولياء الله ك واقعات احوال اور حكايات كاعلم حاصل كرے باكد اس كے ول مي صلحاء كى محبت بيدا بوجائے اور وہ ان كے التش قدم پر چلنے لكے ابنے كو عشق و محبت کے فرسودہ مضامین پر مشمل اشعار نہ پڑھنے دیتے جاہئیں بلکہ ان لوگوں کے پاس بھی نہ بیٹنے دیتا جاہیے جو اس شاعری پر ظرافت اور خوش زاتی کا ملم کرتے ہیں 'اوراے فن سجھتے ہیں 'یہ فحش اور رکیک شامری دلوں میں فساد کا ج ہوتی ہے 'اور شرکے من کی آبیاری کرتی ہے۔ اگر بچہ کوئی قابل تعریف کام کرے مثل احمان میں کامیاب ہو ایا کمی کے ساتھ حسن سلوک کرے ایا ریانت داری کی کمی آزمائش میں پورا ازے تواہے انعام بھی دیتا جاہیے 'اس سے بچے میں اچھے اچھے کام کرنے کے جذبے کو تحريك ملتي ہے 'انعام كے ساتھ لوگوں ميں بچے كى تعريف بھي كرني چاہيے ، تعض اوقات فيتى سے فيتى انعام بھي اتنامؤ ر نسيس ہو تا' بتنامُور تريف كاليك لفظ موجاتا ہے أكر يجے سے إنها قاكوتي علمي مرزد موجائ اورجات موكديد غلقي اس كى عادت نسي بهكد بچین کے تقاصے سے ایما ہو کیا ہے تو چھم ہو تی ہے کام لیا جا ہے اور دو سرے لوگوں کے سامنے بھی اس کے رازے پردہ نہ اٹھانا چاہیے 'خام طور پر اس وقت جب بچہ اپنی غلطی خود چھپانا جا ہتا ہو' جانے کے باوجود بھی انجان بنا رہے ' بچے کو اگریہ بات معلوم موجاتے کہ غلطی سے واقف مونے کے باوجود مجھے کھے نہیں کما کیا تودہ اسے اپنی عادت بنالیتا ہے ' بلکہ اس سے بھی زیادہ بری حركتوں پر جَری ہوجا تا ہے اليكن أكروه اس فلطي كاإعاده كرے تواب خاموش رہنے كى اجازت نبيں النج كو تنمائي ميں تنبيه كرے اوراہے سخت سے ناکید کرے کہ وہ آئندہ اس ظلمی کا مرتکب نہ ہو 'لوگوں کے سامنے کچھے نہ کے 'اور نہ بہت زیادہ سخت ست کے ' بعض اوقات ملامت کی زیادتی سے خوف کم بوجا آہے ، نعیمت کا آثر باقی نہیں رہتا ، اور مطرات کی علینی کا احساس دل سے زاکل موجاتا ہے'باپ کواپنے بیٹے سے اتنا بے تکلف نہ ہونا جا ہیے کہ وہ اس کی سمی بات کو اہمیت ہی نہ دے کلام کی ہیت باتی رکھنے کے لیے ضروری ہے کہ بچے کو ہرونت ملامت اور عماب کا ہوف نہ بنائے رکھ 'بچوں کے دلوں میں باپ کا ادب اور خوف اتنا ہونا چاہیے کہ ال انسی باپ کے حوالے سے ڈراسکے اور انسی مطرات سے باذر کو سکے۔

بنج کودن میں سونے سے منع کرنا چاہیے ہی تکہ دن میں سونے سے جہم میں سستی پیدا ہوتی ہے 'اور عمل کی قرت میں اِضحال آجا تا ہے 'البتہ رات میں سونے سے ہر گز منع نہ کرے 'بچل کو زم اور گذا زبسروں پر سلانے کی بجائے سخت اور کھ ورے بسر پر سونے کی عادت ڈالنی چاہیے تاکہ آرام طلبی پیدا نہ ہو 'اور اعضاء سخت رہیں 'اس کے جہم کو فریہ کرنے کی کوشش نہ کرے 'کیول کہ فریہ بدن آدی عیش پند ہو تا ہے 'بسر' لباس اور کھانے میں سادگی طوظ رہنی چاہیے۔ جو کام وہ چھپ کر کرنا چاہ اس سے روکے کوئکہ بچہ وی کام چھپ کر کرنا چاہ اس سے روکے کوئکہ بچہ وی کام چھپ کر کرنا ہے جے وہ اپنے خیال میں پُرا تصور کرتا ہے۔ اگر اسے چھپ کر کام کرنے کی آزادی دی گئی اور کوئی روک نوک نہ کی گئی تو وہ برے افعال کا عادی ہوجائے گا' دن کے کمی صے میں اسے چلنے پھرنے اور ورزش کرنے کی مہلت بھی دبی وی جاہے تاکہ سستی غالب نہ ہو۔ بچے کو سمجھانا چاہیے کہ وہ اپنے اعضاء نہ کھولے' دو ٹر کرنہ چلے' اگر اس کا باپ کی

W

احياء العلوم اجلد سوم

فاص چیز کا مالک ہو تو اپنے ہم عمروں میں اس پر فخرنہ کرے چاہوہ چیز کھانے پینے ۔ متعلق ہو'یا پہننے اور صف ہے یا پڑھنے کھنے سے بچے کو ایکساری' تواضع' رُفقاء کے اکرام اور ہر فض کے ساتھ مربانی ہے بیش آنے کا عادی بنانا چاہیے بچے ہے کما جائے کہ وہ اپنے ساتھیوں کی کوئی چیز نہ لے اگر بچہ امیرزاوہ ہو تو اے سمجھانا چاہیے کہ تہماری شان دینے میں ہے لینے میں نہیں ہے۔ کس سے بچھ لینا ذات کی بات ہے' اگر فریب ہے تو کہنا چاہیے کہ کس سے بچھ لینا فود داری کے ظاف ہے' اور گئے کا شیوہ ہے' گنا ہی ایک لقمہ کی خاطرہ مہلا آنا پھر آ ہے۔ بچل کو سوتے چاندی کی محبت اور طمع سے منع کرنا چاہیے' اور ان چیزوں سے اس طرح ڈرانا چاہیے جس طرح سانپ بچھوسے ڈرایا جاتا ہے کیونکہ ان کا ضرر زیادہ ہے' اس ضرر میں صرف بچوں ہی تخصیص نہیں ہے' بلکہ بیلوں کا بھی بھی صال ہے۔

پول کو یہ عادت ڈالن چاہیے کہ وہ بیضنے کی جگہوں پر تھو کئے ہے گریز کریں ، دو سروں کے سامنے جمائی نہ لیں ، کسی کی طرف پشت نہ کریں ، کہل بیں ایک پاؤل پر دو سرا پاؤل نہ رکھیں ، نہ ٹھو ڈی کے نیچ ہاتھ رکھیں ، نہ ہاتھ کو تکیہ بنائیں ، یہ سب امور سستی کی علامتیں ہیں ، پچل کو بیضنے کا طریقہ بتلا دیتا چاہیے ، زیادہ بولئے ہی منع کرنا چاہیے اور بتلانا چاہیے کہ زیادہ بولئا ہو کہ شری پر دلالت کرتا ہے ، اور یہ کمینوں کی عادت ہے ، بچل کو قسمیں بھی نہ کھانے دی جائیں خواہوہ جھوٹی ہوں یا بچی ایسانہ ہو کہ بچہ کم عمری میں قسمیں کھانے کہ عادی بن جائے اور آخر حمر تک بات بات میں قسمیں کھانا رہے بچوں ہے کہ ان کی تفکو صرف جواب ہو سوال نہ ہو 'اور جواب بھی سوال کے مطابق ہو۔ جب کوئی میں کلام کی ابتدا نہ کریں ، بلکہ بھریہ ہے کہ ان کی تفکو صرف جواب ہو سوال نہ ہو 'اور جواب بھی سوال کے مطابق ہو۔ جب کوئی بڑا بول رہا ہو تو اس کی بات غور سے سنیں 'بوا مجل میں آجائے تو اپنی جگہ ہے اُٹھ جائیں 'آنے والے کو جگہ دیں اور اس کے سامنے ادب سے بینے میں اور اس کی جگہ نے اور ہو تو اس کی بات جار کہ کوئی کوئی ہوں ہوں اور سب و شنیوں کی بری عاد تیں بچوں پر بہت جلد اثر انداز ہوتی جا ہے جن کی زبانیں اس طرح کی غلیظ باتوں سے آبودہ دہتی ہیں 'بڑے ہم نشینوں کی بری عاد تیں بچوں پر بہت جلد اثر انداز ہوتی ہیں۔ بچوں کی تربیت میں اصل بی ہے کہ انہیں بڑی صوبت سے بچانا چاہیے۔

 بچہ کی نشود نما صالح بنیادوں پر ہوئی ہوگی تو بوے ہوئے پر یہ تمام حقائق اس کے دل پر اثر انداز ہوں گے 'اور اس طرح راسخ ہوجائیں گے جس طرح پھرپر حمد فسٹ ہوجاتے ہیں لیکن اگر تربیت اس کے پر عکس ہوئی 'بچپن ہی ہے وہ کھیل کود' فواحش و منکرات' بے شری اور بے ہودگی 'حرص و ہوس' نیائش و آرائش کاعادی رہا تو وہ ان حقائق کو تبول نہ کرسکے گا۔

اس تغییل کا حاصل یہ ہے کہ بچوں کی تربیت ابتدای سے بہت ضوری ہے ' بچے کا جو ہر قلب ہر طرح کے اثرات قبول کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے ' خیراور شرودنوں اس پر بکسال طور پر اثر انداز ہوسکتے ہیں 'اب یہ ماں باپ پر مخصر ہے کہ وہ اس کے دل کو خیر کے لیے و تف کریں 'یا شرکی نذر کردیں ' مدیث شریف میں ہے:۔

کل مولودیولدعلے الفطرة فابواہ یہ ودانہ او بنصر انہ او بمجسانہ (۱) بریچہ نظرت (اسلام) پرپیدا ہوتا ہے' اس کے ماں پاپ اسے یمودی بنا دیے ہیں یا نعرانی یا مجوی کردیے

حضرت مسل بن عبدالله ستري فرماتے ہيں كه جب ميں تين برس كا تفاقو رات كوجا كاكر ما قوا اور اپنے ماموں محمر بن سوار كونماز یڑھتے ہوئے دیکھا کرنا تھا' ایک دن میرے مامول نے مجھے سے کما کہ کیا تو اللہ تعالی کا ذکر نہیں کرنا جس نے تجھے پیدا کیا ہے' میں ت عرض كياس كاذكركيم كروب؟ انهول في جواب ديا جب توسون كے ليے بسترر ليٹے تو تين باريہ كلدل كال ميں كمدلياكر "الله مَعِي اللَّهُ مَا ظِر البَّي اللَّهُ شَاهِدِي " (الله مير عاته ب الله محد وكم رباب الله تعالى مراكواه ب) من في دراتون تک یہ ورد جاری رکھا 'اور اپنے ماموں کو اس کی اطلاع دی 'انہوں نے فرمایا اب یہ کلمہ سات مرتبہ کماکر۔ چند دنوں کے بعد گیارہ مرتبہ کننے کے لیے کما میں نے اس کلے کی لذت و طاوت اچھی طرح محسوس کی ایک سال بعد ماموں نے مجمد سے کما اس کلر تحیاد رکھ اور زندگی کی آخری سانس تک اس کاورد کرما رہے تھے یہ کلمہ دنیا و آخرت میں نفع دے گا۔ میں نے چند برس تک اس کا الترام كيا اور باطن من اس كى طاوت نياده پائى ايك دوز مامول نے جھے سے فرمايا: اے سل إجس فض كے ساتھ اللہ مو ،جس كى طرف الله ديكتا مو جس كأكواه الله موكياوه الله كي معصيت كرسكتا ب خبردار كناه سے بجا "بسرمال ميں تعالى ميں اس ذكر كى پابندى كرتا رہا چندونوں كے بعد مجھے كمتب ميں بميجا كيا تو ميں نے اس ذرہے كه كميں ميرے ورد ميں خلل نہ ہو كمروالوں ہے كما كه پہلے استاذ صاحب سے یہ شرط کرلو کہ میں ایک محنشہ سے زیادہ کتب میں نہیں رہوں گا۔ اس شرط کے ساتھ میں مکتب میں وافل ہوا اور قرآن کریم کی تعلیم حاصل کی میں نے چھ یا سات برس کی ممریس قرآن پاک حفظ کرلیا میں بھین ہی ہے مسلسل روزے رکھنے کا عادی تھا' ہارہ سال تک میں نے جو کی روٹی پر قناعت کی جب میں تیرہ برس کو ہوا تو ایک سوال میرے دل میں آیا میں نے محروالوں ے کما کہ جھے بھروجانے کی اجازت دہجے تاکہ میں وہاں کے علاءے اپنے سوال کاجواب دریافت کرسکوں مجھے اجازت دی منی ، بعرب پہنچ کرمیں نے وہاں کے علاء کے سامنے اپناسوال رکھا، لیکن کسی نے بھی کیل بخش جواب نہیں دیا وہاں ہے ماہوس موکر میں عبادان كيا عيادان من ايك بزرك ابو عبيب حزه بن ابي عبدالله العبادائي رج عن من إن ان سے اسے سوال كاجواب الكاء انہوں نے سلی بخش جواب دیا میں کی سال تک عبادان میں مقیم رہا اور ابو عبداللد عبادانی سے علم وادب کی مخصیل میں معروف رہا۔ عبادان سے سر آیا اور اپنی غذا کے لیے یہ نظم کیا کہ ایک درہم کے بحد خرید کر پسوا آا اور ایک چھٹانک آٹے کی روثی نمک ملائے بغیر سحرے وقت کھالیتا 'اس طرح ایک درہم مجھے ایک سال تک کے لیے کفایت کرجا با۔ پھریں نے تین روزے مسلسل رکنے کا ارادہ کیا' اس کے بعدیانج روزے مسلسل رکھے' گرسات دن بعد اظار شروع کیا' پھر ہیں را تیں بغیر کھائے ہے گذاریں' اس دقت میری عربین سال محلی ، محرمی چند برس اِد هراد هر محومتا ربا ، محر ستروایس آیا الله کا شکرے کہ میں رات بحر تبجّه

177

احياء العلوم جلدسوم

كي كوارة اتفا احد كت بي كديس في نيس ديكماك انهول في زند كي بحر بمي تمك چكما مو-

### ارادت کی شرائط مجاہدے کے مقدمات اور راوشلوک میں مرید کے تدریجی اِرتقا کی تفصیل

جانا چاہیے کہ جو مخص دل سے آخرت کا بیٹنی مشاہرہ کرلیتا ہے وہ آخرت کا بوکررہ جاتا ہے اس کے لیے جدد جمد کرتا ہے اس کے ليے زادراہ جمع كرتا ہے 'اى كى طرف جانے والے راستوں پر چاتا ہے 'اس كى نظروں ميں دنيا كى لذتوں اور نعتوں كى كوكى حيثيت باتى نهيں رہتی 'اگر کسی کے پاس موتی ہو' اور کسی قیتی جو ہربر اس کے نظر پڑ جائے تو وہ موتی دل ہے اُتر جاتا ہے اور وہ یہ خواہش کرتا ہے کہ کسی طرح میں اس موتی کے عوض میہ جو ہر حاصل کرلوں 'جو مخص نہ آخرت کا متعتی ہو 'آور نہ اللہ تعالی کی لقام کا طالب ہو وہ اللہ اور يوم آخرت ر ایمان (ایمان سے یمال مراوا خلاص اور قلب کی صداقت کے بغیر محض زبان سے شماوت کے کلے اُواگرنا نہیں ہے) نہ ہونے کی وجہ سے اس مخص کی طرح ہے جو معمول موتی کو قیمی جو ہرے افعنل قرار دے ' یہ ماقت دی مخص کرسکتا ہے جس کی نظر فقا جو ہر رہو'جو ہر ک حقیقت پرنه بو ' ظاہر ہے ایا مخص اس معمولی موتی ہی کو پیش قیت سمجے گا 'اس کی نظر میں جو ہرکی کوئی اہمیت نہ ہوگی بسر حال اللہ کی طرف شلوک کے بغیر پنچنا ممکن نمیں ہے اور شلوک (چلنا) ارادے کے بغیر نمیں ہو تا 'ارادے کی راہ میں ایمان کا نہ ہوتا سب سے بیزی ر کادٹ ہے'اورایمان اس لیے مفتود ہو تا ہے کہ نہ کر موجود ہیں'نہ مرشد اور بادی'اور نہ وہ علاء جو حق کا راستہ دکھلا کیں'اور انسان کو ہتلا کیں كريد دنيا حقيرب اسے ثبات نبيس أخرت بى كى زندگى اہم ہے اسے بى دوام اور ثبات حاصل بے اوك غفلت ميں جتلا ہيں اشوات میں غرق ہیں اور سودو زیاں سے بے نیاز خواب ناز میں مست ہیں ایسے علاء نمیں ملتے جو انہیں نیند سے جگادیں اشہوات سے دور کردیں ، اور خفلت پر تنبید کریں۔ اگر کوئی مخص خواب غفلت سے بیدار مجی موجا آہے تو کفرو نفاق کے اندمیروں میں اسے راستہ نہیں ملتا'اور وہ ا بی جمالت کے باعث جکہ محمور کھا کر رہ جاتا ہے علاءے راستہ پوچھتا ہے تو وہ بتلا نہیں باتے کیونکہ وہ خود ہوا وہوس کے بندے اور خواہشات نفس کے آسریں' ارادے کی کزوری' رائے سے ناوا قلیت' اور رہنماؤں کی محرابی یہ وہ اسباب ہیں جن کی وجہ سے راوخدا سا کین سے خال ہے' جب مقصد تگاہوں سے او جمل ہو'مقصد کی طرف رہنمائی کرنے والا غائب ہو'اور نفس پر ہوا و ہوس کا غلبہ ہو'اور طالب غفلت میں جتلا ہو تو راستہ کس طرح ملے گا 'اگر مل بھی کیااور کسی نے قدم اٹھا بھی لیے تووہ منزل تک کیسے پہنچ یا ہے گا'جب کہ اسے

ارادت کی شرائط: اگر کوئی فض زیرک ہواوروہ اپ طور پر یا کمی کی ترفیب تخرت کا ارادہ کرے تواہ قدم اٹھانے سے پہلے ارادت کی شرائط معلوم کرلتی چاہیں ارادت سے پہلے ان شرائط کا بجالانا ضروری ہے۔
ارادت کی اولین شرط یہ ہے کہ اپنے اور ش کے درمیان جو تجاب پائے اور جو رکاوٹ دیکھے اسے دور کرے 'لوگ حق محری سے اسی لیے محروم ہیں کہ درمیان میں بہت ہے تجابیت ما کل ہیں۔ ارشاد ربانی ہے۔
اسی لیے محروم ہیں کہ درمیان میں بہت میں اور آب ارشاد ربانی ہے۔
وجعلت اور ہم نے ایک آوان کے مائے کردی اور ایک آوان کے بیچے کدی جس ہے کے اور ہم نے ایک اور ایک آوان کے بیچے کدی جس سے ہم نے (ہر طرف سے) ان کو کھیرویا مووود کھ نہیں سے۔

حجاب کی قسمیں : مرید اور حق کے درمیان یہ عجابات چار ہیں 'ال' جاہ' تقلید اور معصیت مال کا عجاب اس وقت زاکل ہو آ ہے جب مرید کی ملکت سے نکل جاتا ہے' اور بقدر ضرورت باقی رہتا ہے' اگر ضرورت سے زائد ایک درہم بھی مرید کے پاس رہے

گاس کادل اس درہم کی طرف متو تبہ رہے گا'اس کے دل پرورہم کی محمرانی رہے گی اوروہ باری تعالی کی طرف کمتفت نہ ہوسکے گا' جاه کا جاب اس طرح افتا ہے کہ مرد جاہ و منصب کی جگوں سے دور رہے اواضع اور انساری کو اپنی عادت بنا لے ممای کی زندگی کو ترجی دے ، شمرت کے اسباب سے لا تعلق بنا رہے ، اور اس طرح کے کام کرے جن سے عام لوگوں میں اس کے خلاف نغرت پیدا مو، تقلید کا جاب اس طرح دور مو کاک فقہ و کلام کے مخلف ذامب کے لیے تعسب کی ذائیت کو بالائے طاق رکھے صرف اس بات کی تقیدیق کرے کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں اور محمر صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے رسول ہیں ان الفاظ کی صدافت کے عملی اظهار کے لیے ضروری ہے کہ اللہ تعالی کے سوا ہر معبود سے قطع تعلق کرلے ، خاص طور پر نفس کے معبود سے کہ اس معبود کو بری اہمیت دی جاتی ہے'اس کے ہر مرتعم کی تعیل کی جاتی ہے'اور اس کے ہراشارے پر مرتسلیم فم کیا جاتا ہے'اگر کلمۃ توحیدی اس طرح تقدیق کی فی توده تمام احتقادات باطل موجائیں مے جو محض تعلیدے حاصل موے ہیں کی صورت مجاہدے سے حاصل موتی ہے ند كر مجاد لے سے اگر كى مخص پر تعصب غالب ہو اوروہ اسے معقدات كے خلاف كوكى بات سننے كے ليے تارند ہو توب تعليدى يرفت باس كرفت سے لكيابت د شوار ب- مرد بونے كے ليے يہ شرط نبيں بكدو كى خاص (فقى) د بب كا پابد بو-بلكه كمي بمي زمب كامعقد اور تميع ارادت كي راه طے كرسكتا ہے۔ معصيت كا حجاب اس وقت تك دور نسيں ہو تا جب تك توبه ند كرے مظالم سے باز ركھنے اور إعادہ نه كرنے كا عزم نه كرے كامنى كے كتابوں بر ندامت ظاہرنه كرے اور مظلوموں كوان كاحق نہ دے 'جو مخص گناہوں سے توبہ کئے بغیر مکا شغہ کے ذریعہ دین کے اسرار پر مطلع ہونے کا خواہشند ہو وہ ایبا ہے جیسے کوئی محض على زبان سكي بغير قرآن كريم ك معانى اور مطالب سجمنا جابتاً مو عب كه قرآن پاك منى زبان مي ب عربي زبان كاعلم حاصل کے بغیر قرآن کریم کی ایک آیت کے معنی بھی نہیں سمجے جانکتے 'چہ جائیکہ اس کے آسرار اور د قائق سمجھنے کی کوشش کی جائے اس طرح سلوک کی وادی میں قدم رکھنے سے پہلے شریعیت کے ظاہری پابٹری کرتا ضروری ہے ، ظاہر شریعت کی ممثل اِتباع کے نتیج میں اسرار کے دروازے کملتے ہیں اور حاکن کے جیٹے اُلتے ہیں۔

شخ کامل کی ضرورت: ان چاروں شرائل کی آباع کرنے والا اور مال وجاہ کی خواہش سے نگا کرچنے والا ایبا ہے جیے کوئی مخض حدث کے بعد پاک ہوجا آئے ' اوراصفاء وضور حونے کے بعد قماز پڑھنے کا اہل ہوجا آئے لیکن نماز کی اوائیگی کے لیے یہ اہلیت کائی نہیں ہے ' بلکہ بعض او قات امام کی ضرورت بھی چیش آئی ہے جس کی اقد ایس نماز اوا کی جاسکے 'اس طرح تھا چار شرطوں پر عمل کرلینا کائی نہیں ہے بلکہ کسی استاذیا چھے کی ضرورت بھی ہے جو اس کی رہنمائی کرے سیدھے راستے پر چلائے 'وین کا راستہ انتائی پچیدہ اور دشوار گذار ہے 'اس کے چاروں طرف شیطائی راستوں کی کشرت ہے 'اگر کوئی فضی نہ طاقویہ ممکن ہے کہ شیطان قیادت اور رہنمائی کے لیے سامنے آجائے اور سیدھے راستے سے ہٹاکراپنے راستے پر چلائے کی کوشش کرے 'فطرناک راستوں پر راہنما کے بغیر چلنے کا مطلب موت کا سفر ہے 'جو لوگ اپنے آپ پر اس حد تک احاد کرتے ہیں اور تن تھا چل پڑتے ہیں وہ ایسے ہیں جیسے راہ میں آگنے والے پودے 'ان کی ذرکی مختر ہوتی ہے 'کسی بھی لحد ان کی ذری کا چراغ کل ہوسکا ہے 'اگر کسی وجہ سے رہ بھی گئے۔ تو پچل نہیں دے سیس کے۔

ان چاروں شرطوں کے بعد جس چیزی مرید کے لیے زیادہ اہمیت ہے وہ کمی ایسے شیخ کامل کا دجود ہے جس کی ذات اس کے لیے انتہائی قابل احتاد ہو'جس طرح اند ھا اپنے ہمرای پر بحربور احتاد کرنا ہے' اور راستے کے ہر نشیب و فراز کی پروا کئے بغیراس کے پیچھے پیچھے چینا رہتا ہے' ہی حال مرید کا ہونا چاہیے کہ وہ اپنے آپ کو شیخ کے سرد کردے' اور جس طرح وہ کہتا رہے کرنا رہے' اور بید یعجھے پیچھے چینا رہتے کہ اگر شیخ نے فلطی بھی کی تو جھے کوئی نقصان نہیں ہوگا بلکہ وہ فلطی میرے حق میں مفید قابت ہوگ 'اور شیخ کی فلطی اس سے بہترہے کہ میں تن تنا وادی سلوک ملے کروں' اور اتفاقاً تھی راستے کا انتخاب کراوں۔

مرشد کا فرض : جب کوئی مرید کسی مخص کو اپنا مرشد اور بادی بنا لے تو اس مرشد کا فرض بیہ ہے کہ وہ اپنے مرید کو محفوظ بناہ گاہ

حياء العلوم جلد سوم

دے اور ایسے مغبوط قلعہ میں اس کی تفاظت کا بندوبت کرے جہاں رہزنوں اور ڈاکوؤں کے قدم نہ پنچ سکیں۔ اس محفوظ پناہ گاہ اور مغبوط قلعے کی چار ویواریں ہیں خلوت 'سکوت' بحوک اور بیداری۔ مرید کا مقصد اپنے قلب کی اصلاح ہے آگر ذات حق کا مشاہدہ ممکن ہواور اس کا قرب میشر آسکے۔ اس مقصد کی جمیل کے لیے ذکورہ بالا چار چزیں ضروری ہیں۔ بعوک سے دل کا خون کم ہو آ ہے 'اور اس میں سفیدی آجاتی ہے 'بی سفیدی دل کا نور ہے 'بعوک سے دل کی جَرَب پکسل جاتی ہے اور اس میں رقت پیدا ہوجاتی ہے 'ور اس میں اور تن بیدا ہوجاتی ہے 'ور اس میں سفیدی آجاتی ہے 'ور کی سفیدی دل کا نور ہے 'بحوک سے دم میں اور ہو اتی ہیں ہموات ہوجاتی ہیں ہو اور اس میں اور وہ انہیں رکون میں خون کی ساتھ ساتھ پورے جم میں کردش کرتا ہے حضرت عینی علیہ سے لبریز رکیس بی اس کی گذر گاہیں ہیں اور وہ انہیں رکون میں خون کی ساتھ ساتھ پورے جم میں کردش کرتا ہے حضرت عینی علیہ السلام اپنے حواریثین سے فرواتے ہیں اس کی گذر گاہیں ہوگ کی تاجیز ایک اسلام اپنے حواریثین سے فرواتے ہیں بعوک کی تاجیز ایک المحال ہو جیزوں سے ابدال بخو ہوگ کی بیداری 'خاموشی اور عراحت نشین سے۔ قلب کی فررانیت میں بعوک کی تاجیز ایک نا قابل انکار حقیقت ہے تجربے سے اس کا فیوت ماتا ہے جمرائشہو تین کے باب میں اس کی تفسیل آ ہے گیں۔ نا قابل انکار حقیقت ہے تجربے سے اس کا فیوت ماتا ہے جمرائشہو تین کے باب میں اس کی تفسیل آ ہے گی۔

بیداری سے بھی قلب میں مفائی وار اور نور پیدا ہوتا ہے ، بموک کے نتیج میں حاصل ہونے والے نور پر جب اس نور کی زیادتی ہوتی ہے جوبیداری سے حاصل ہوا ہو تورل ایک روش ستارے کی طرح ایا ایک شقاف آئینے کی طرح ہو جاتا ہے جس میں حق کا جمال جملکتا ہے اور آ خرت کے بلند درجات اور دنیا کی حقارت و ذکت اور آفات کامشاہرہ ہو تا ہے 'اس مشاہرے کے بعد مرید کی تظر میں دنیا کی کوئی اہمیت باقی نہیں رہتی 'اوروہ آخرت کی طرف پوری طرح متوجہ ہوجا آ ہے۔ بیداری نیندی کا نتیجہ ہے اس لیے شکم سر موکر جاگنا ناممکن ہے انیز سے آدمی مردہ اور سخت موجا آئے لیکن آگر ضرورت کے مطابق موتو اس سے غیبی آسرار مکشف موت بیں۔ ابدال کی صفات میں تکھا ہے کہ فاقد ان کی غذا ہے انید فلیہ اور کلام بقدر ضرورت ہے حضرت ابراہیم الخواص فرمات ہیں کہ سترفیمدیقین اس امرر منفق ہیں کہ زمادہ پانی پینے سے نیند زمادہ آتی ہے۔ سکوت سے مزات آسان موجاتی ہے، لیکن عزات نشین کو بسرمال ان لوگوں سے سابقہ پیش آیا ہے جو اس کے لیے کھانے پینے کا نظم کرتے ہیں اور اس کے امور کی محرانی کرتے ہیں۔ ایسے لوگوں سے بھی بقدر ضرورت کام کرنا جاہیے کوں کہ کام سے آدی کا دل مشخول ہوجا آ ہے ول کو کام سے رغبت یوں بھی زیادہ ہے کیوں کہ ذکرو فکری محمن کلام سے زاکل ہوجاتی ہے۔ بسرحال سکوت سے ول کو قوت ماصل ہوتی ہے اسکوت ورع و تقویٰ کا باعث ہے۔ خکوت کا فائدہ پورے طور پر اس دفت حاصل ہو تاہے جب آگھ اور کان جو قلب کے دروا زے ہیں بند كدية جائي - اور قلب كى معروفيت من كوئى خلل اندازند مو جم من دل كى مثال ايى ب جيے حوض كه اس من جاروں طرف سے کندہ پانی کر تا ہے واضت کا متعمدیہ ہے کہ ان کندی تالیوں کو بند کروا جائے اور حوض کو اتنا کمرا کھودویا جائے کہ یانی كے ليے كى خارجى وسيلے كى ضرورت باتى ندرے علك زمين كى تهد سے خود بخود صاف شفاف يانى لكتا رہے۔ حوض كو پانى ميں خود کفیل بنانے کے لیے ضروری ہے کہ اے گندے پانی سے پوری طرح فالی کرلیا جائے اور یہ اس صورت میں ہوسکتا ہے جب کہ اس من كرف والى تمام عاليال بعد مول الركوكي فض بدج إج كه عاليال معى كملى ديس اور حض من مروقت باك صاف اور مازه بانی جع رہے تو یہ ممکن نمیں ہے۔ قلب کی نالیاں حواس ہیں ، حواس پر پابندی کی صورت میں ہے کہ آدمی کسی تاریک مکان میں خلوت نشین موجائے اگر کوئی ایبا تاریک ممره میسرند اسکے تو سرپر کیڑا ڈال کر ہی بیٹے جایا کرے ، خلوت میں آدی جن کی آواز سنتا ہے اور حضرت ربوبیت کے جلال کامشاہرہ کرتا ہے " انخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کواس حالت میں حق کی آواز پہنی تھی اور خطاب ہوا تھا:۔

> يَّا يُهَاالُمُزَّمِلُ (ب۱۹ر۱۳ آيت ۸) اب كرِّ من لِلندوال-يَا يُهَاالُمُذَيِّرُ (ب۱۹ر۱۵ آيت)

واحاء العلوم جلدسوم

اے گیرے میں کھنے والے۔

اس تغمیل کا ماصل یہ ہے کہ یہ چاروں چڑی بموک' بیداری' سکوت اور خلوت مردی بناہ گاہ ہیں' اس کے لیے وصال ک حیثیت رکھتی ہیں'ان کے ذریعہ وہ رہزوں اور راستے کے افیروں اور دھمنوں سے اپنی حفاظت کرسکتا ہے۔

سوك كى ابتدا : إن تمام شرائل يحيل ك بعداب سوك كى داه يس قدم ركع اوريد خيال ركع كد داه يس بست ى وشوار گذار کھانیاں ہوں گی جنیں مور سے بغیرا کے بوسوا مشکل ہوگا۔ اللہ ی راہ ی کھانیاں تلب کی ان مفات کے علاوہ ود سری نسیں ہیں جن سے دنیا کی رفیت پر ابوق ہے ان میں سے ابعث کھاٹیاں بدی ہیں ان کا فیور کرنا مشکل ہے 'اور بعض جموثی ہیں اور ان کا طے کرنا آسان ہے ان محافوں کے معے کرتے میں ترتیب یہ ہے کہ پہلے آسان کھائی ہے گذرے کھراس سے مشکل کھائی مورك ، عراس معل كمانى مع كسب يه مغات اس علاكن كامرار اور الاري جنيس إرادات كا ايدا من قطع كيا ے ہی ان کا فاتمہ کردا جائے۔ لیکن اس میں بیا طویل مجاہدے کی ضورت ہدیات ہم پہلے لکے سے ہیں کہ شوات ک الفعدى اصل عابده ب-جب مرد كاول شوات سے ظلى موجائے اورول من شفل كے ليے مائع كوئى علاقہ بائي ندرب قو مرشد کو چاہیے کہ وہ مرد کے دل کی مسلسل محرانی رکے اور اے فاہری آور اوک کوت سے مدعمہ بلک اس سے کے کہ وہ مرف فرائش اور منن پر اکتفا کرے نوادہ سے نوادہ اسے ایک ایبا و عید اللہ دے جو تمام و طا تف کا ماصل اور آپ کہاب ہو این جب ول فیراللہ سے خاتی ہوجائے تواللہ کا ذکر کرا دے الیکن یہ ذکر اس وقت تک نہ کرائے جب تک اس کاول دو سرے علائل کی طرف ما كل اور كالفت مو ويناني حطرت فيل اسي مرد معرى سے فرما كرتے تھے كه جس جد كوتم ميرے پاس اتے مواكر اس جعد سے دوسرے جعہ تک اللہ تعالی کے علاوہ کوئی خیال تمارے ول میں گزرے و تم میرے پاس مت آیا کو اس طرح کا تجرومدن ارادت اور محبت الى كے غلبے كے بغير ماصل نميں ہو يا۔ول فيراندے اس وقت خال ہو يا ہے جب اللہ كے علاوہ كوكى خيال ول میں نہ اے اور ایساعاش صاوق بن جائے کہ ایک گلرے علاوہ کوئی وو مری گلر باتی نہ رہے۔ اگر نمی مرد کا حال یہ بوجائے تو مرشد اسے گوشہ تمائی میں بیفنے کی اجازت دے اور ایک ادی مقرر کردے ہواس کے پاس طال غذا بنیا دا کرے۔غذا کا طال ہونا ست ضوری ہے ایو کلہ دین کی اصل میں ہے کہ طال غذا کھائے گوشہ تعالی کی اجازت دیے کے بعد اے کئی ایا ذکر ہتا دے جس مين اس كاول اور زيان وولول مصفى ريين مثلًا الله الله الله الله عمان الله وغيرو كمات اس ذكريروه اتن مداومت كرے كد زبان كى حركت ساقط موجائ اور ايسامطوم موكد توك ك الغيرزيان پر جارى ب ئيدورد جارى رب يمال تك كد زبان كا رہا سا اَثر بھى ختم موجائے اور دل ميں صرف الفظ كي صورت باق رہ جائے ايك مرحلہ وہ اسے كہ دل سے لفظ كے حدف كى صورت بھی مِث جائے اور اس کے معنی کی حقیقت باقی رو جائے اس طرح کہ وہ معنی دل کے ساتھ مروقت باقی رہیں جمعی خائب نہ ہوں'اورنہ اس کی موجودگی میں کسی دو سرے معنی کاخیال اے۔ جبول کسی چزمیں مشغول ہو تا ہے خواہ وہ کوئی بھی چز ہوتواس کے علاوہ چنزی مخوائش باتی نمیں رہتی ، چنانچہ اگر ول اللہ کے ذکر میں مضول ہو اور وہی مقصود بھی ہے تو غیرو کرسے يقينا خال ہوجائے گا۔ اس مرحلے میں کنچے کے بعد سالک کو اسے قلب کی میرانی اعمی طرح کرنی جاہیے اور کو مشن یہ کرنی جاہیے کہ کسی بمی طرح کا کوئی دو مراضورول می ندائی دات دائی دات معلق اورند کی دو مرے سے معلق اس کے کداکرول درای دیر ك لي بمي سمى كى طرف التخت موا ذكر ي خالى موجائ كانخاه ايك بى لحد ك ليه خالى مودل كاليك لحد ك ليه خالى مونا بمى یوا نشمان ہے۔ اس طرح کے نشمان سے بچا چاہیے۔وموسوں کے ملط میں تول کا حال ہے ہے کہ اگر خاری وسوں سے نجات پاکراس کلم کی طرف دل کومتوجد کیا جودل میں جاری ہے تو یک کلمہ وسوے کاسب بن جائے گاکہ یہ کلمہ کیا ہے؟اس کے کیامٹی ہیں؟ اس کی عمادت مس کیے کی جاتی ہے؟ یہ وسومہ لکر کے وروازے کھول دے گا' اور شیطان بنت سے وسوسے لے کر اندر

احياءالعلوم جلاسوم

آجائے گا۔ ان میں ایسے وسوسے بھی ہوں گے جو آدی کو ایمان کی سلامتی سے کفر کی ہلاکت تک اور سنت کی نورسے بدهت کی آ آرکی تک پنچا دیں مے 'اگر سالِک مُستعِد ہو اور ان وسوسوں کی آمد کے راستوں پر سخت محرانی رکھتا ہو تو کسی هم کے نقصان کا اندیشہ نہیں ہے۔

وسوسول کی دو قسمیں: سالک کوجن وسوسوں سے سابقہ پڑتا ہے وہ دو طرح کے ہیں ' یکی وسوسے وہ ہیں جن کے بارے ہیں قطعیت کے ساتھ یہ بات کی جانب ہیں والے کی تطعیت کے ساتھ یہ بات کی جانب کی جانب کی دوسے دلول میں والے کی کوشش کرتا ہے' اس طرح کے شیطانی طریقوں سے بیجے کا طریقہ نیا ہے کہ اللہ تعالی کے ذکر میں لگ جائے' اور تفتی کرے اور اللہ کی بناہ جائے۔ باری تعالی کا ارشاد ہے۔

وَإِمَّا يُنْزُعْنَكُ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزُغُ فَاسْتَعِذُ بِاللَّهِ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (١٠٠ ١٣ احد ١٠٠٠)

اور اگر آپ کو کوئی وسوسہ شیطان کی طرف سے آنے لکے توانٹد کی پناوہ ایک لیا یجی بلاشہدوہ خوب سننے والا اور جانے والا ہے۔

نيزفرايان إِنَّ الَّذِينَ اتَّقَوْ الِنَامَسَّهُمُ طَائِفَ مِّنَ الشَّيطَانِ تَذَكَّرُولَا فَإِنَّاهُم مُبُصِرُ وَنَ (١٠٩٣ مَّ ١٠٠١)

یتیا جو لوگ خدا ترس بین جب ان کو کوئی خطره شیطان کی طرف آجا آ ہے قودہ یاد میں لگ جاتے ہیں۔ سریکا یک ان کی آکمیں کمل جاتی ہیں۔

احياء الطوم اجلد سوم

عليكمبدين العجائز () بوعول كادين افتيار كرد-

مطلب یہ ہے کہ اصل ایمان اور ظاہری احتادات کی بطریق تھند تصدیق کرنے کے بعد نیک اعمال میں مضغول ہوجانا چاہیے۔ اس کے ظاف عمل کرنے میں بہت سے خطرات ہیں اس لیے بعض توگوں نے مجھے کے ضوری قرار دیا ہے کہ وہ فراست سے اپنے مرید کا طال دریافت کرے اگر وہ ذہین فطین نہ ہو ' بلکہ ظاہری احتادات کا طال ہو تو اسے ذکر و فلری مشغول کرنے کی بجائے ظاہری اعمال اور متواز اوراو میں لگا دیا چاہیے یا ان لوگوں کی خدمت پر جھتین کردیا چاہیے جو اپنے آپ کوذکر و فلرے کے وقف کے ہوئے ہیں ماکہ ان کی برکت اسے ہی طاصل ہوجائے چنانچہ ہو فلص جماد میں فریک نہ ہوتے اسے عواجین کی فرمت کرنی چاہیے ، حلگا امیں بانی بلائے 'ان کے جائوروں کا دانہ پائی کرے اس فدمت کرنی چاہیے ، حلگا امیں بانی بلائے 'ان کے جائوروں کا دانہ پائی کرے اس فدمت ہے ہوئی آو است کے دوروں کا دانہ پائی کرے اس فدمت ہے ہوئی آو است کے دوروں کا دانہ پائی کرے اس فدمت ہے ہوئی او قات مسلسل ذکر و فلر میں بھی رہنے سے مرید پر فوش اس اور اورال طاری ہوئے ہیں یا ان کے بائی اس کرانات ظاہر ہوئے گئی ہوئی ہو گا کہ بھی اور اس کا امران کی طرف موزی ہو گا کہ اس کا امران ہوئی میں جلا کر دی ہیں 'یا درے کہ یہ کیلی دائی جائے ہیں 'اگر مریدان کی طرف موزی ہو گا کہ اس کا امکان ہے کہ جالک آگے ہو گیا اور اس کا فلس ان کیفیتوں میں مصفول ہو گیا تو اس سے راہ سلوک ہی طال دائی ہو گا کہ اس کا امکان ہے کہ جالک آگے ہو گا کہ اس کا امکان ہے کہ جالک آگے ہو گا کہ اس کا امکان ہے کہ جالک آگے ہو گا کہ اس کا امکان ہے کہ جالک آگے۔

سالک کا رأس المال مخلوق سے قطع تعلی اللہ سے وابھی اور خلوت ہے۔ بعض ساح کتے ہیں کہ میں نے ایک موات نقیل ابدال کی خدمت میں مرض کیا کہ مختیق کا راستہ کون ساہے ؟ انہوں نے جواب رہا کہ مختیق کی راہ یہ ہے کہ تم دنیا میں اس طرح رہو جس طرح کسی جگہ مسافر رہتا ہے ایک مرتبہ میں نے ان کی خدمت میں مرض کیا کہ جھے کوئی ایسا عمل بتلائیں جس سے میرا دل بھی اللہ تعالی کے ساتھ رہے۔ فرمایا: مخلوق کی طرف مت دیکھو ان کی طرف دیکھنا تعلمت ہے میں نے مرض کیا کہ یہ تو ضوری ہے مرض کیا کہ یہ تو ضوری ہے خربایا ان کے ساتھ کوئی معالمہ نہ سنو اس سے دل میں قساوت پیدا ہوتی ہے میں نے کہا یہ بھے ضوری ہے نربایا ان کے ساتھ کوئی معالمہ نہ مو نربایا ان کے ساتھ کوئی معالمہ نہ ہو نوری ہے ہو سکتا ہے کہ ان کے ساتھ کوئی معالمہ نہ ہو نوریا ہواں کے ساتھ رہا ہا کہ سے معالم ان کے مرض کیا کہ یہ بھاری جا ہوں اور کے ہو کہ تسارا دل ہروقت نہیں ہو سکتا۔

اللہ تعالی کے ساتھ رہے اور یہ جا ایوں کا کلام سنتے ہو 'بیاروں سے معالمات کرتے ہو' اور یہ چاہج ہو کہ تسارا دل ہروقت اللہ تعالی کے ساتھ رہے ایسا بھی نہیں ہو سکتا۔

ریاضت کا انتمائی درجہ : ریاضت کی انتہا ہے ہی ہے کہ مرد اپناول ہر کھہ ہر آن اللہ تعالی کے ساتھ حاضریائے اور یہ ورجہ اس وقت تک حاصل نہیں ہوسکا جب تک اس کا ول فیرخدا سے خالی نہ ہوجائے اور ول کا فیرخدا سے خالی ہونا طول مجاہدہ کے بغیر ممکن نہیں ہے ، جب آدہ وی کے ول میں اللہ کی یاد کے علاوہ کوئی چیزیاتی نہیں رہتی تو اس رجلال حضرت ربوبیت منتشف ہو تا ہے ، حق کی جی ہوتی ہے اور وہ تمام لطائف قد سے خاہر ہوتے ہیں جن کا وصف بیان نہیں کیا جاسکا۔ بسرحال اگر کسی مرد پر اللہ کا خاص انعام ہو اور ذرکورہ بالا انسور میں سے کوئی امر منتشف ہوجائے تو اس حال کی حفاظت کرے اس درجہ پر فائز ہونے کے بعد بہت سے رئین راستہ روکتے ہیں ان میں سب سے بھا رئین ہیہ ہو تا ہے کہ وہ ان کیفیات کو بطور پندو تھیجت میان کرنے لگتا ہے 'اور وعظ و

<sup>()</sup> ابن العابركاب اتذكر من كتي بي كر اكرچ الفاظ عام لوكول كى زيانوں پر رائج بين يك محكا يا ضعف روايت سے اس كى كوئى اصل نسي فى البت مي يد ابن موسے هرين ميدار من بن المان كى ايك روايت ويكى ہے جس كے الفاظ يہ بين "أذا كان فى آخر الزمان واختلف الاهواء فعليكم بدين اهل البادى والنساء" يه رويات ابن حبان في كاب اضعفاء بي لئل كى ہے۔

www.ebooksland.blogspot.com احاء الطوم جلد مر

تذكيرك درب بوجا الب-اس مفظ يس ننس كونا قابل بيان لذت ماصل بوتى ب-يدانت بيس نفه ب وي اسيد للع نقسان كى بداك بغيراس مصفى من منهك رمائه بى نبيل بلكه البين ومفاكو مزيد مؤثر اور قابل قول بعالى كے ليے الفاظ كا اتقاب اور مبارت کی رنگ آمیزی میں لگ جا تا ہے اور اپنے ملی پندار کوسکون پنچانے کے لیے حکایات و آمثال اور قرآن و مدے ک عوابد حاش کریا ہے اور انسی سامعین کے سامنے پیش کرتا ہے ، بعض اوقات شیطان اس کے کان بی بیات وال دیتا ہے کہ تمارا یہ عمل معیم ہے ، تماری تقریروں سے مردہ دلول کو زندگی فل رہی ہے ، خفلتوں کے پردے سرک رہے ہیں ، تم الله اور اس کے بعدل کے درمیان واسطہ ہو ، تم می منقعت کی خاطر نہیں محض اخلاص اور صدق لانہ جذبے سے اللہ کی تعلق کو دموت خیر دسية بو-شيطان كايد فريب اس وقت كمانا بجب سالك كي بم معمول يس سي كولي اور بهي وحويد و النظام الميام وينابو اوروہ اپنی مقررانہ ملاجیوں کی وجہ سے لوگوں میں مقبول بھی ہو اب آگر سالک کے مل میں اس کے لیے جذبہ حمد پیدا مو توبید سجمنا جاسبيك اس كاوعظ كوتى خالص لذّت كى خاطر ب الوكول كى بعلائى اوراجرو تواب كري لي تبس ب أكراس كالمقصد تيك ہو آتو وہ ہر انے ہم معرواعظے صدند كريا۔ بكد خوش ہو اكداے اس كام ميں ايك اور فض كى اعانت ماصل ہو كئے ہے ايد ایا ای ہے جیسے ممنی فض کوب گورو کن لاوارٹ لاش طے اور اس کی محقین و تدفین کی وتبدواری سریر آپرے اور ان حالات میں اسے کوئی ایسا مقص ال جائے جو اس کار خرمی اس کا تعاون کرے توبہ خوشی کا مقام ہو گایا حد کا۔ اس طرح فا قل اوک موسے ين اكرچران كے جم چلتے بحرت أور حركت كرتے فطراتے بين محرفي الحققت دوج سے خال بين علاء اور وقاظ مردہ رووں كو زندگی دیتے ہیں 'اگر ایک وافظ کو دو سرے وافظ کی اعانت اور رفاقت میسر آجائے توبیاس کے لیے راحت کا باعث ہے 'ند کد كلفت كالكين ونيا برست علاء اوروا علين اسے راحت محصة ى نيس بي- بلكه ايك دوسرے كي مملكت كي مُدود مي مداعلت تقتور كرتے ہيں۔ مرد كو اس سے پر بيز كرنا عابيد يد شيطان كا جال ہے، جس كے ذريعہ وہ ان لوكوں پر شب خول مار آ ہے جو معرفت کی وادی میں قدم رکھتے ہیں اس جال میں لوگ اس لیے پیش جاتے ہیں کہ انسانی ظبیعت پر دنیا کی محبت عالب ہے۔ چنانچہ باری تعالی ارشاد فرماتے ہیں۔

بَلُ تُؤْثِرُ وُنَالُحَيَاةَ التَّنْيَا(ب٣٠٣ آيت ١١) بَلُ تُؤْثِرُ وُنَالُحيَاةَ التَّنْيَا (ب٣٠٠ آيت ١١)

یہ بھی فرمایا کہ طبائع پر شرکا غلبہ پہلے ہی ہے ہے 'سابقہ انتوں کی اسانی کتابوں اور معینوں میں بھی اس کا ذکر مال ہے۔ ارشاد

اِنَّهُ اللَّهِى الصَّحُفِ الْأُولَى صُحُفِ إِبْرَاهِيكَم وُسَى (ب ٣٥٦٥ است ١٠١٨) الرَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ الرَّمُون مليما اللام كم معنول عن المراجع الرّموي مليما اللام كم معنول عن المراجع الرّموي مليما اللام كم معنول عن المراجع الرّموي مليما اللام كم معنول عن المراجع المرّمون المراجع الم

مريد كى رياضت اور تربيت كايد ايك مخفر خاكد ب، تفييلى بدكرام اسكل ابواب بين ذكور موكا- اوريد بتلايا جائے كاكد كسى صفت كال ذالد كس طرح كيا جائے- اور كس صفت كو قلب بين كس طرح رائج كيا جائے-

انسانی مفات میں آب سے زیادہ قالب پہیٹ ، شرمگاہ اور زبان کی شہوت ہے اس کے بعد خضب ہے ، جو ان شہوتوں کی حمایت کرتا ہے ، ان شہوتوں سے انوس ہونے کے بعد انسان کے ول میں دنیا کی عبت بدھتی ہے 'اور مال وجاہ کی خواہش پردا ہوتی ہے 'اس خواہش کے بطن سے کبر' مجب اور پدار کے جرافیم پیدا ہوتے ہیں 'اور آوی ان میں پکھ اس طرح پھنتا ہے کہ لکلنے کا تصور بھی خواہش کے بطن سے کبر' مجب اور پدار کے جرافیم پیدا ہوتے ہیں 'اور جاہ وافتدار کا سامان ہوتا ہے۔ معاطی ای زاکت کے پیش نہیں کرسکا' دین کا صرف وی پہلو پند کرتا ہے جس میں ریاست اور جاہ وافتدار کا سامان ہوتا ہے۔ معاطی ای زاکت کے پیش نظر ہم ان دونوں کتابوں کی افتدار کی مقام ہوگا۔ اول: بید اور شرمگاہ کی شعبات کر مقال کی عبت شہوت' دوم: زبان کی آفت۔ سوم: خضب 'حقد اور حسد۔ چمارم: دنیا کی خرمت اور اس کے فریب کی تفسیل۔ پنجم: مال کی عبت

11-1

احياء العلوم جلدسوم

اور کل۔ خشم ریاء اور حُتِ جاد۔ ہفتی کر اور جُب۔ ہفتی مواقع فریب ان آخر کابوں سے ہمارا وہ مقد ہورا ہوجائے گاجو احیاء العلوم جلد سوم میں ہمارے چین نظر ہے۔ سابقہ وہ کتابوں میں سے پہلی کتاب میں ہم نے قلب کی صفات کی شرح کی ہے، قلب می مُبلکات اور تحقیات کا معدن اور خبج ہے۔ دو سری کتاب میں ہم این کی تصیل بیان کر سے۔ باتے دفا تجویز سے کے چیں میں محکو اجمالی تھی۔ آنے والے ابواب میں ہم این کی تصیل بیان کریں ہے۔ وَمَا تَكُو فِي قَبِي اللّٰ إِمالَا فِي مَلْكُونَ وَلِي اللّٰهِ عَلَيْهِ وَمَا لَكُونَ اللّٰ إِمالَا فِي مَلْكُونَ وَلَا اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ

# کتاب کسرا نشمونئین شہوت شیم و فرج کو تو ڑنے کے بیان میں

جانا چاہیے کہ اولادِ آدم کے لیے سب سے زیادہ مسلک اور تاہ کن شہوت ہیں کی شہوت ہے اس کی وجہ سے معزت آدم و حوا ملیما السلام جنت سے نکالے محے اور اس دنیا میں بیمجے محے افسیں ایک خاص در فت کھانے سے معے کیا ممیا تھا بھر شہوت غالب آئی اور انہوں نے وہ در فت کھالیا اس نا فرمانی کا تیجہ یہ ہوا کہ وہ تمام پرائیاں جواب تک مستور تھیں کمل محمیں۔

محكم - تمام شموات كا سرچشمه : حقيقت يه به كد آدى كا پيدى تمام شوقول كا سرچشد اور تمام آفول كا مع اور معدن - شہوت ملم سے شہوت عمام کو تحریک ملتی ہے ،جب اوی کا پید بحرا ہو آ ہے تب بی وہ یہ سوچتا ہے کہ بہت می مور تیں تکاح مي جول- اور خوب معبت كى لذّت حاصل كى جائے كھانے اور فكاح كرنے كى شوتنى جاوومال كى رغبت بيداكرتى بين جاوومال ی دو چنرس الی ہیں جو محکومات اور مطعومات میں اوست کا ذریعہ بنتی ہیں۔ مال کی کشرت اور جاوی زیادتی سے آدی میں رخونت ایک دو مرے سے سبقت لے جانے کی خواہش اور اپنے سے بالاً ترکے لیے حید کے جذبات پیدا ہوتے ہیں ان کے بطن سے ریا ' مُفا فَرْت اور فَرور جيم ميوب بيدا موت بين كينه ابغض اور مداوت كم جذبات كو تحريك ملتى ب كراوى مرحثى نافرمانى ابناوت اور تمدّی کمهانده لیتا ب مکرات اور فواحق می جلا موجاتا ب سب معده کوخالی ندر کے کے نیائج و شرات میں اید مید بمر كمانا في الموراور نصب اكر آدى اسي للس كو بعوك بي ذليل ركمتا اور شيطان كي آمرورفت كراستول بربرب بنما ديتا تو وه بر كز سر منى افتيار نبركر تأ- بلكه الله عزوجل كاطاعت كرتام يمرو ريام اوريافرماني وسر منى كدراه نه جنائد ونياوي إذات ميس غرق موماً نه عاجله (دنیا) کو معلی (ا فرت) پر ترج دین کا فلطی کرما نه دنیائے مال ودولت پر اس طرح نوفاجس طرح کتے اپنے شکار پر جینے ہیں۔ بسرمال جب شوت هم کی آفت اتن زیادہ عطریاک اور مملک ہے واس کے عطرات سے اللہ کے بندوں کو آگاہ کرنا، اوران سے بچنے کے طریقوں سے واقف کرانا ضوری ہے۔ سی حال شوت وفرج کا ہے اس لیے کہ فرج کی شوت ہید کی شوت ے مال ہے ہم اللہ كى مداوراس كى قض سے اس محكور چداواب من ممل كري محدان من سے پہلے باب من بحوك كى فعیلت اور ملم سری کی دست بیان موگ ، محراس کے بعد فوائد کا ذکر موگا اس کے بعد کم خوری یا کھانے میں آخر کا ذریعہ بیب ک مہوت فیم کرنے کے طرفتہ رواضت کی تشریع کی جائے گی۔ بھوک کے سلسط میں اوگوں کے احوال کا اختلاف بھی بیان کیا جائے گا مر شرمگاہ کی شوت در بحث آئے گی میرید بیان کیاجائے گاکہ مردے لیے نکاح کمنا ضوری ہے یا تکاح نہ کرنا ضوری ہے۔ اس ك بعد ان اوكول ك فضاكل ذكر كع جائي كے جو بيد "شرمكاه "اور الكوك شموات كے خالف بي-

177

احياء العلوم جلدسوم

بهلاباب

# بعوك كي فضيلت اور شكم سيرى كي زمت

روایات: سرکاردوعالم سلی الله علیه وسلم ارشاد فرات بین ا

جاهدوا انفسكم بالجوع والعطش فإن الاجر في ذالك كاجر للمجاهد في

سبيل الله فانه ليس من عمل احب الى الله من جوع وعطش ١٥)

ا پنے منسوں کے ساتھ بھوک اور پاس کے ذریعہ مجاہدہ کو اس کے کہ اس میں اتنا ہی اجربے بعثنا اللہ کے رائے میں اللہ ک رائے میں جماد کرنے والے کے لیے اجربے کیونکہ اللہ کے نزدیک بھوک اور پیاس سے زیادہ محبوب کوئی

دو مراعمل حسی ہے۔

حضرت مبداللد ابن عباس مركاروه عالم ملى الله عليه وسلم كابيد ارشاد لقل كرت بين-

لايدخلملكوتالسموات من ملابطنه (٢)

المان ك فرفية ال مخفى كيال نيس الع جوانا ميد بمرا-

مسمى مخص نے عرض كيايا رسول اللہ إلوكوں ميں افضل كون ہے؟ قرمايا:

من قل مطعمه وضحكه ورضى بمايستر عورته (٣)

جوم کھا ا ہو جم بنتا ہو اور اسے لباس رخوش رہتا ہوجس سے ستر میں جائے۔

اس مضمون کی مجمد روایات بر بین-

سيدالاعمال الجوع وذلي النفس لباس الصوف ١٠٠

سب سے بوا ممل بحوک ہے اور اس کی دلت اون کالباس ہے۔

البسوا وكلواواشر بوافي انصاف البطون فانه جزء من النبوة (٥)

بنو اور کماؤ ہونسف ہیں اس کے کدیہ نبوت کا ایک حمد ہے۔

الفكر نصف العبادة وقلة الطعام عي العبادة ١٠)

مرضف مبادت ب اورم خوری (بوری) مبادت ب-

افضلكم عندالله منزلة يوم القيامة اطولكم جوعا وتفكرا في الله سبحانه

وابغضكم عنه المعزوجل يوم القيامة كل نوم اكول شروب (د)

قیامت کے دن افتہ تھائی کے زریک سب سے زیادہ بلند مرجد وہ قض ہوگا جو زیادہ بھوکا رہتا ہوگا اور اللہ سیانت کے دو اللہ کے زریک زیادہ جو اجو کا جو ایوں سو تا ہو '

زياده كما تاجوادر زياده وياجو-

روایات میں ہے کہ اعظرت ملی اللہ علیہ وسلم بلا ضرورت ہی جوک روایا کرتے تھے 'اس کامطلب یہ ہے کہ بھوکا رہنا آپ کوپند تھا تہ (۲) مرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے۔

<sup>۔</sup> (۱) و (۲) ان دونوں رواجوں کی کوئی اصل مجھے نیس ملی۔ (۳) تا (ع) ان تمام روایات کی کوئی اصل مجھے نیس ملی۔ (۳) بہت فی عب الا کان میں معزت ما تشوعی روایت نقل کی ہے کہ اگر ہم عم سربوونا چاہجے تو عم سربولیت الیمن اسخفرت صلی اللہ علیہ وسلم اسٹے نفس پر ایثار کیا کرتے تھے۔

ان الله تعالى يباهى الملائكة بمن قل مطعمة وشربة في النيا يقول الله تعالى: انظر واللى عبدى ابتليته بالطعام والشراب في النياف صبر و تركهما الهدوا يا ملائكتى مامن أكلة ينعها الإلبلته بها درجات في الجنة (ابن مرى في الكالى)

الله تعالى اس محص پر جس كا دنیا میں كھا تا ہوا كم ہو فرشتوں جل فحر قرباً آئے " اور قرشتوں ہے كتا ہے: ميرے بندے كود كھوكہ ميں نے اسے دنيا ميں كھائے پينے كى از اكثر ميں بطائي اواس نے ميركيا اور انہيں ميرى خاطر محود ديا " اے فرھتو الواد رہنا جو الله بھى اس نے ترك كيا ہے ميں اس كے موض جنت ميں درجات مطاكدوں گا۔

المخضرت صلى الله عليه وسلم ارشاد فرمات بين نهأ

لاتميتواالقلب بكثرة الطعام والشراب فان القلب كالزرع يموت اذا اكثر على ما الماء (٢)

ول کو کھانے پینے کی نواو تی سے مردہ مت کمو اس لیے کہ ول تھیں کی طرح ہے کہ جب تھیں پر پانی زوادہ پر جا تا ہے تو دہ کل (مر) جاتی ہے۔

ماملا ابن آدم وعاء شرامن بطنه حسب ابن آدم لقيمات يقمن صلبه وان كانلابلغاعلا فتلت لطعامه وثلث لشرابه وثلث لنفسه (تذي مدام)

ابن آدم نے کوئی برتن ہیں سے زیادہ برا میں بحرا ابن آدم سے لیے چندایے لقے گانی ہیں جواس کی پیٹے سید می رکھ سیس اگر بحرا مروری ہی جو آئی ہیں جو آئی ہیں ہو آئی ہو ہو آئی ہیں ہو آئی ہو آئی ہیں ہو آئی ہیں ہو آئی ہو آئ

صرت المامين زير اور صرت الا مردة في الكول بوايت من بوك فنيلت واردوول جدار شاو في الماقرب الناس من الله عزوجل يوم القيامة من طال جوعه وعطشه وجزنه في الدنيا الاحقياء الله عناء الذيب المشهد والميغر فواوان غابوالم يفتقدوا تعرفهم بقاع الارض و تحف بهم مالا تكم السماء تعم الناس بالدنيا و نعموا بطاعة الله عزوجل افترش الناس الفرش الوثيرة وافهر شوا الجباه والركب ضيع الناس فعل النبيين واتحلاقهم وحفظوها هم تبكى الارض اذا فقدتهم ويسخط الحبار على كل بلدة ليس فيها منهم أحدلم يتكالبوا على الدنيا تكالب الكلاب على المحيف أكلوا العلق ولبسوا الحرق شعنا غبراير اهم الناس فيظنون ان بهم داء وما بهم ذاء ويقال قد حواطو افنهت عقولهم وما الناس فيطنون ان بهم داء وما بهم ذاء ويقال قد حواطو افنهت عقولهم وما فهم عنداهل الدنيا يمشون بلا عقول عقلوا حين ذهبت عقول الناس لهم فهم عنداهل الدنيا يمشون بلا عقول عقلوا حين ذهبت عقول الناس لهم الشرف في الاخرة يا اسامة اذا رايتهم في بلدة فاعلم انهم مان لاهل تلك البلدة الشرف في الاخرة يا اسامة اذا رايتهم في بلدة فاعلم انهم مان لاهل تلك البلدة الشرف في الاخرة يا اسامة اذا رايتهم في بلدة فاعلم انهم ان لاهل تلك البلدة الشرف في الاخرة يا اسامة اذا رايتهم في بلدة فاعلم انها القبار الكالبلدة المناس الماله الماله الماله الماله المالة الماله المالة الماله الماله

يه روايت كاب السوم من مي كذر يكل ب- (٢) اس روايت كي كوئي اصل محد فنيس في-

11-1

احياء العلوم جلدموم

ولا يعنب الله قوماهم فيهم الارض بهم فرحة والجبار عنهم راض اتخلهم لنفسك اخوانا عسى ان تنجوا بهم وإن استطعت ان ياتيك الموت وبطنك جائع وكبدك ظمان فافعل فانك تدرى بذلك شرف المنازل وتحل مع النبيين وتفرح بقدوم وحك الملائكة ويصلى عليك الجبار ()

قیامت کے روز اللہ تعالی سے نوادہ قریب وہ لوگ موں کے جو دنیا میں زیادہ بموے اور بیاہے اور زیادہ ملين رب يول اي چي مل يل كر اگر موجود مول و كولى نه جانے اور غائب مول و كولى الل ند كرے ليكن زعن كاذره دروان سے واقف ب مل كا انس كيرے ركتے ہيں۔ يہ ي اوك دنيا عي سب اليه بين الله تعالى كا طاحت بمي المحيى طرح مي لوك كرت بين - لوك زم يجان الكيزيسر بجات بين اور وہ اپنی پیشانیاں اور مھنے میلئے ہیں لوگوں نے انہاء کا اسوہ اور ان کا اطلاق ضائع کردیا لیمن انہوں نے اس کی حفاظت کی جب یہ رخصت موجاتے ہیں تو زهن ان کے لیے روتی ہے اور پاری تعالی اس فرر فنب نازل فراتے ہیں جس میں ان اوگول میں ہے کوئی موجود شہو ہے دنیار قبیل کرتے جس طرح کے موار پر کرا کرتے ہیں 'یہ ستزمن کے بعدر کھاتے ہیں ' پہنے رائے کیڑے پہنتے ہیں 'راکندہ طال رہے ہیں اوگ النس د کھ کر ية رائ والم كرت بين كه شايديد كمي مرض من جلابين الين حقيقت من انسي كوكي باري دس موتى بعض اوگ النيس ب وقوف كتے إين والا كله وه حل ركتے إين الن مين اس جزى حل نيس مولى) جس يرونيا والول كى تظرر بتى ب اور ما الله في الناس دور ركما ب ونيا والله محيد بن كم شايدوه حص ے بغیر جل محررے ہیں وال کلہ جس وقت لوگوں کی عقلیں رخصت ہوجاتی ہیں ان کی مقلیں موجود رہتی ہیں 'اے اسامہ! '' فرت میں ایسے ہی لوگوں کے لیے شرف اور نعیات ہے' جب تم انہیں کمی شرمیں دیمو توسم اوكد الل شرك لي يدواندامن الما ب- الله تعالى مى الى قوم كوهذاب سي ديناجس مي بداوك موجود ہول ، نشن ان سے خوش رہتی ہے ، اور اللہ ان سے راضی رہتا ہے۔ اقسی تم اپنا بھائی بعالوشايد ان ے واسلے سے حمیس مجی جات ال جائے (اے اسامہ) اگر تم یہ کرسکو کہ جب تماری موت اے تو تمارا ميد بموكا ورجرياسا موقواياكواس كادجه على منازل افرت كاشرف ماصل موكا ورتم انبياء ك سائد رموك ، تمارى دوح كى آدے فرضة خش مول مع اور الله تعالى تم ير رحت نازل فراك كا-

حرت حن حرت الاجرية بدايت كرت بن كر الخفرت ملى الدمليد ملم في اياب البسوا الصوف وشمروا و كلوا في إنصاف البطون تدخلوا في ملكوت

السماع الوحورد على سوهي

اون کانومستعدر مواور اسف مید کمار اسان کے فرهنوں میں واعل موجادے۔

حضرت عینی علیہ السلام نے اپنے حدول بین سے فرایا کہ اپنے معدد کو بھوٹا رکھواور جسوں کو مراں رکو ہاکہ تمارے موت عین باری تعالی کے مطاب میں باری تعالی کے مشاہدے کی قوت بیدا موجائے اس کی ایک روایت طافی نے اس کے مشاہدے کی تقت میں ہے کہ اللہ تعالی مولے عالم کو ہند فیس کر ایس کے کہ موجا فعلت اور بسیار خوری تقل کی ہے کہ موجا فعلت اور بسیار خوری

<sup>(</sup>ا) یہ روایت خلیب نے کاب الربر عل سعید بن نید سے بکو فقد م و آخرو مذف و اضاف کے ساتھ نقل کی ہے این ہوزی نے اے الموضوعات على نقل كيا ہے اس على ايك راوى ميداللد بن عبد ہے كذاب كما جا تا ہے۔ (۲) يہ روايت محص في۔

پرولالت كرتاب اوريد ايك برى عادت ب خاص طور بر ملاء كے ليے "اى ليے حضرت عبدالله بن مسود فرايا كرتے تھے كه الله تعالى مولے قارى كو پند جس كرتا۔ ايك مرسل روايت كے الفاظيہ بين -

ان الشيطان يجرى من ابن آدم مجرى الدم فضيقوا مجاريه بالجوع

شیطان آدی کی رکون میں دو رہ اے اس کے داستے بھوک اور بیاس کے دولید ملک کردو۔

ایک روایت می ہے کہ علم میری پر کھائے ہے ہوس کا مرض پر ابو تا ہے۔ (۱) مرکارود عالم ملی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہند المئومن یا کل فی معی واحد والکافر یا کل فی سبعة امعاء (بخاری و مسلم۔ عزم ابو بررو)

مؤمن ایک آندین کما آب اور کافرسات افول می کما آب

مطلب یہ ہے کہ کافر مؤمن کے مقابلے میں سات کنا زیادہ کھا آہ 'یمان انت کو شوت کے لیے بطور مجاز استعمال کیا گیا ہے' اس لیے کہ جس طرح آئٹیں کھانالیتی اور قبول کرتی ہیں اس طرح شہوت بھی کھانالیتی اور قبول کرتی ہے 'اس کا یہ مطلب ہر گزنسیں کہ مومن کے پیٹ میں آئٹیں کم اور کافر کے زیادہ ہوتی ہیں۔ حضرت حسن حضرت ماکشٹ سے دوایت کرتے ہیں۔ وہ فرواتی ہیں کہ میں نے آنخصرت صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا 'آپ فرمایا کرتے تھے۔

اديمواقر عدابالجنةيفنحلكم بدابالجنة يفتحلكم بالماعكا

انہوں نے مرض کیا: یا رسول اللہ! جنت کا دروا تہ کس طرح محکوماتی آب نے فرمایا: بھوک اور پیاس سے ۱۰۱ ایک مدیث میں ہے کہ معترت ابد جیفۃ نے سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کی جلس میں وکار لی اسے نے ارشاد فرمایا:۔

اقصر من جشائك فأن اطول الناس جوعا يوم القيايمة أكثرهم شبعافي

ائی ذکار کم کرو اس لیے کہ قیامت کے روز زبان ہوگا وی ہوگا ہو دنیا میں زبان قلم سرہوگا۔
حضرت مانشہ فرباتی ہیں کہ انخضرت ملی اللہ علیہ و سلم نے بھی ہیں۔ ہر کر کھانا نہیں کھایا ہیں بعض او قات آپ پر بھوک کے افار دکھ کررو پوٹی تھی اور آپ کے بعلی مبارک پر ابنا ہائی تھی ہوئے کہا کرتی تھی کہ میری جان آپ پر فدا ہو 'آپ آتا ضور کھالیا کریں جس سے طاقت آئے اور بھوک فتم ہو 'آپ ارشاد فریائے تھے: اے مانشرہ اولوالعوم بیخبرہا کیوں نے اس کے المالیا کریں جس سے طاقت آئے اور بھوک فتم ہو 'آپ ارشاد فریائے تھے: اے مانشرہ دوگار کے سامنے ماضرہوں تو ان کو سے بھی کہیں زیادہ مبر آن الکیفوں پر مبر کیا ہے 'جب وہ و نیا ہے رفصت ہو کے اور اپنے پروردگار کے سامنے ماضرہوں تو ان کو ذرید مدہ دوروں کو روزوں کی آسائش کی وجہ سے بھے ان کے مقام ہو گئی ہات ہو تھی مبرا اس مبرک ہوئیت برا حصد کم ہو 'اس کھکھو پر اس کے طاقہ کو کی بات پہند نہیں کہ میں اپنے دوستوں اور بھا کیوں کے مراہ رموں صفرت مانشہ فرمائی ہیں کہ اس کھکھو پر ایک ہفتہ بھی نہیں گذرا تھا کہ آپ اپنے دب کرم سے جا سامنے موجہ حضرت فاطمہ آپ کی خدمت میں دوئی کا کوا لے ایک ہند بھی شرے مان کو بیٹ کو ان موجہ کی نہیں گذرا تھا کہ آپ اپنے دب کرم سے جا سامنے اور بھی موجہ حضرت فاطمہ آپ کی خدمت میں دوئی کا کوالے ایک ہفتہ بھی نہیں گذرا تھا کہ آپ اپنے دب کرم سے جا سامنے دیوں مرب کرم سے جا سامنے کی موجہ حضرت فاطمہ آپ کی خدمت میں دوئی کا کوالے

<sup>(</sup>۱) اس روایت کا پلا کواکناب الموم عی این افی الدیا کے والے سے گذر چکا جائے روایت اگرچہ مرسل ہے ایکن اس عی دو سرے کوے کا اضافہ اس روایت ہی گئے میں آب (۳) بیل شعب الا کان من مدعث ابی حجد ید فعد اس کی اصل تذی عی ہے کہ ایک فض نے آتخفرت صلی اللہ علیہ وسلم کی مجس اقد س عی دکارل۔ اس عی ابو حجدید فع کا دکر دمیں ہے۔ (۳) گھے و دوایت ہی دمیں فی۔

حياء العلوم جلد سوم

کر ما ضربوئیں' آپ نے پوچھا: اب فاطمہ الیہ کیا ہے؟ انہوں نے حرض کیا کہ بیں نے روٹی پکائی تنی میرے دل نے آپ کے بغیر
کھانا گوارا نئیں کیا اس لیے یہ کلزا لے کر آئی ہوں۔ آپ نے فرمایا: یہ پہلی غذا ہے جو تین روز کے بعد تیرے باپ کے منو میں
جارہی ہے(ا)۔ حضرت ابو ہررہ ارشاد فرماتے ہیں کمہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے کھروالوں کو تین دن تک مسلسل کیموں
کی روٹی پیٹ بحر نہیں دی میمال تک کہ دنیا ہے یودہ فرمایا۔(۲)ارشاد نبوی ہے:۔

ان اهل الجوع في الدنيا هم اهل الشبع في الأخرة وان ابغض الناس الى الله المتخمون الملاي وما قرك عبد أكلة يشتهيها الأكانت له دوجة في الجنة (طران الرقيم - اين ماس)

دنیا میں بھوکے رہنے والے آخرت میں شکم سیر ہوں مے اللہ کے نزدیک مبغوض ترین لوگ وہ ہوں کے جو بد ہفتی کے شکار ہوں اور پیٹ بھرے ہوئے ہوں۔جو بندہ ایک لقمہ خواہش کے باوجود چھوڑو متاہے اس کے عوض اسے جنت میں ایک درجہ ماتا ہے۔

آثار : حضرت مر فراح بين كه بيد مرت عن بي الله الله كه يه زندگي من كراني كا باحث اور مرت ك بعد تعلق كابيش خمہ ہوتا ہے۔ شقیق بلی قرائے ہیں کہ عبادت ایک پیشہ ہے اس کی دکان علوت ہے اور سامان موک ہے۔ حضرت اقمان نے اپنے بیٹے سے فرمایا: اے بیٹے! جب معدہ بحرا ہو تا ہے تو کاری قوت سوماتی ہے، حکت کو کی ہوماتی ہے اصفاء عبادت میں ست كرف كلته بي- منيل بن هياض اپ نش ب دريافت فرات! اے نفس! تجي س جريا فوف ب ايمال بموك ب وريا ے ' بھوکسوے مت ور کول کہ بھوک سے انسان ہا جلکا رہتا ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے اصحاب بھوے رہے تھ ممس کما کرتے تھے اے اللہ او فی موارکما نگا رکما تاریک راوں میں روشی سے محروم رکما کیے کیے جلوں ے جھے اس درج تک پیچایا۔ مع موسلی کوجب بوک ستاتی اور مرض شدت افتایار کرنا توان کی زبان پرید الفاظ ماری ہوتے اے اللہ! اولے جھے بھوک اور مرض میں جاتا کیا ہے اوائے دوستوں کو اس طرح کی آزما تھوں میں وال ہے میں اس فعت کا س طرح شکریہ ادا کروں جو تو نے مجھے عطای ہے 'مالک بن دینار کہتے ہیں کہ میں نے محمد بن واسع سے کما: اے ابو حبداللہ!وہ مخص کتنا خوش قسمت ہے جس کے پاس فلے کی محد مقدار موجود ہو اور وہ نان شبینہ کے لئے کسی کا دست محرنہ ہو۔ انہوں نے فرمایا: اے ابدیکی اخش سمت وہ مض ہے جو من وشام بموکا رہے اور اللہ کی خوشنودی سے محروم نہ ہو۔ نیل بن میاض فرمایا کرتے سے کہ اے اللہ! وقے مجھے اور میرے میال کو بحوکا رکھا ہے اور بھے رات کی تاریکوں میں جاغ سے محروم کیا ہے جراب رویا اپنے دوستوں کے ساتھ رہتا ہے مجھے یہ بوا رتبہ کسے طے گام کی بن معاذ کتے ہیں کہ را مین کی موک سندیہ کے لیے اجس کی بموك امتمان كے ليے ، محتدين كى برركى كے ليے مارين كى سانت كے ليے اور زادين كى عكت كے بولى ہے اورات ميں ے کہ لوگو! اللہ سے ورو اور جب مید محرا مو تو جو وں کو یاد کرو۔ ابوسلمان کیتے ہیں کہ میں رات کو کھانا کھانے سے بمتریہ مجمتا مول كد مي تك ممازي مضعل رمول يتمي فرات على كر بموك الله تعالى كاليك اينا بي بما وزانه بي و مرف مجوب بندول کو عطاکیا جا تکنی اس عبداللہ مستری ہیں ہیں دن تک بھوے رہے ان کی سال بحری غذا کے لیے ایک درہم کافی ہوجا تا مجوک ے زیادہ کوئی شے ان کے سال معیم میں بھی فرایا کرنے سے کہ قیامت کے روزای سے بمترکوئی عمل نہ ہوگا کہ بی اگرم صلی الله عليه وسلم كا التزاويس واكدار ضورت محانا ترك كروا جائے يه بعى فرات كه حقندوں كے زديك بحوك سے زيادہ كوئى چز دین وونیا میں منید نسی ہے افرائے مے کہ طالبان دین کے لیے کھاتے سے زیادہ ضرر رسال چڑکوئی دوسری نسی ہے اعکست اور

<sup>(</sup>۱) يدردايت مارك بن الي اسامد في الى معرض هيف مدع فل كا عدروا) مسلم-

119

احياء العلوم جلدسوم

علم كانعي بحوك ب اورمعصيت وجل كاسرچشمه فكم سيري بصديد بهي فرمايا كه مقيم ترمبادت خوابش ننس كي مخالفت مين طلال غذا ترك كرنا ب- ايك مديث من تمالى ميد كوغذا كم لي قرارواكما به الى مديد من يربى بكى بكر و فنص تمالى ميد ب زیادہ کما تا ہے وہ اپی نیکیاں کما تا ہے۔ () ان سے درج کی زیادتی کا حال ہو جھا گیا تو الموں نے جواب دیا کہ اس درج کی فنیلت اس وقت تک حاصل نہ ہوگی جب تک کی کے زدیک غذا کانہ کھانا کھانے کی برنست محبوب نہ ہو' نیزیہ کہ اگر ایک رات بمو کا رے تودد را تی بموكا رہے كى دعاكرے۔ يه بحى فرماياكہ جولوگ ابدال موسة بين ده صرف بموك بيدارئ خاموشي اور خلوت كى دجد ے ہوئے ہیں۔ ایک مرتبہ فرایا کہ آسان سے نشن کہ آنے والی مریکی کی جزیموک ہے اور آسان وزمن کے مابین مررائی ک اصل فلم سری ہے ، فرایا: جو فض بمو کا رہتا ہ اس سے وسوے منعظع بوجاتے ہیں بند پر اللہ کی توجہ بموك اور آزائش كى بدائر موتی ہے الا ماشاء اللہ ، یہ بات المجی طرح جان او کہ اس زیانے میں بھوک ، بیاری اور منت کے درید اسے قس کو ذرع کے بغیر نجات الني مشكل ب وايا: كد جولوك بانى سراب موكرنى ليت بين يس ميس محتاكدوه معسيت سد محفوظ ريج مول كاكرچدوه الله كا هکری کون ندادا کریں جب پانی کا حال یہ ہے او کھائے کا حال کیا ہوگا؟ ایک مختلاے بوچھا کیا کہ میں اپنے نفس کو کمن طرح قید كرون؟اس نے جواب دما: بموك بياس كے ذريعہ قيد كر جمنائى اور ترك عرات سے ذيل كر اسے افرت والوں كے جو توں سے روند ورجے لکھے لوگوں کالباس ترک ترکے اس کا غرور عم کر اس کے متعلق بیشہ برگمانی میں جلا رہ اور بیشہ اس کی خواہش کے ظاف ممل كر- مدالوا مدين زيد مم كماكريه بات كماكرية على الله تعالى في من لوكون كومفاء قلب وازاب الجنيس بان بر ملنے کی قدرت دی ہے ،جن کے لیے زمین لیمل می ہے ،جن کی کفالت کر آئے ان سب جروں کا سب بموک ہے۔ ابوطالب علی محت بین کہ بید کی مثال ایس ہے میں ستار کہ وہ اندر سے موحلا مو آہے ؛ خالی کاری میں باریک باریک ٹار کے رہنے ہیں اس کی آوازی خوبصورتی کا راز خفت اور سبک بن بی قرمے اسی حال پید کانے اگر خالی موقر طاوت بھی شری معلوم ہوتی ہے "شب بيداري اور كم خوابي بر مداومت محى سل موتى عبد الويكن فيدالله الزني كيت بين كه الله تعالى عن آدميون كو محوب ركمتاه كم خواب مم خورم راحت روایت ب که حفرت مین ملید السلام دو ماه مک مسلسل مج کے وقت محد کھائے بغیر معروب مناجات رب ایک دن اجا یک دل میں روٹی کا خیال آیا ، روٹی و ساتھ اس لیکن مناجات کا سلسلہ رک کیا "آپ رو نے لکے است میں ایک بو دُها ان كياس آيا آپ نے اس سے كماكم اے دل اللہ إيس معروف مبادت تما الهاك رونى كاخيال الميا مبادت منقطع موكى ميرے ليے وفا يجي كد الله تعالى ميرى سابلت مالت اوا وست يو رسم نے كماكد اے الله! جب سے ميں نے تجے بجانا ہے اس ددران اکر مجی جھے روٹی کا خیال آیا ہو تو میری مففرت مت کرتا اللہ جو کھ میں میرے سائے آجا آ میں حمی فکر کے بغیر کھالیتا۔ روایت ہے کہ اللہ تعالی نے معرب موی ملیہ السلام کو ہم کامی کے شرف سے اس وقت نوازا جب انہوں نے چالیس دن تک کمانا جموڑے رکھا۔

# بعوك كے فوائد اور فتكم سيرى كے نقصانات

بھوک کے فضائل کے سلیلے میں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ آخر اس عمل کے جس میں سرا سرمعدہ کو ایذا پنچانا ہے اسے فضائل کیوں میں 'اگر اپنے آپ کو ایذا پنچانا کوئی اچھا عمل ہے تو اس کی دو سری صور تیں بھی ہو سکتی میں شاڈ اپنے جسم پر کلڑی مارنا 'اپنا گوشت کاٹنا ' ٹاپندیدہ چیزیں کھانا و فیرو۔ لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ ان چیزوں کی اجازت میں دی گئی ہے ' بھرمعدہ کو ایزاء پنچانا ہی اتا 10.

احياء العلوم جلد موم

اچھا عمل کوں خمراکہ اسے تمام اہمال خبری بنیاد و اساس قرار دے دیا گیا۔ اس کا جواب یہ ہے کہ بحوک کی نظروہ اسے اگر کوئی فضم دواسے صحت یاب ہوجائے اور یہ گان کرنے کہ جھے اس کی تخی اور کڑوے بن کی وجہ سے شفا فی ہے اور اس سے دوا یہ بخیر افغا کرے کہ ہر سلخ اور کڑوی چنریں کھانے گئے قواس سے کما جائے گاکہ دوا کی سخیا و منافز کرنے ہیں۔ بی حال بحوک کا ہے اس کے نفع سے سخی شفاو میں مؤثر نہیں ہوتی 'بلکہ اس میں ایک خاصیت ہے جے صرف الحام جانے ہیں۔ بی حال بحوک کا ہے اس کے نفع سے علماء واقف ہیں 'جو فضم شریعت میں وارد بحوک کے فضا کل کے اصفاد رکھتے ہوئے بحوکارے گاوہ نفح افحاء کا خواہ بحوک کے نبیا ماصل ہوئے والے بحوک کے سبب سے واقف ہو یا نہ ہو۔ لیکن ہم ان لوگوں کے لیے جو درجہ احتفاد ہے درجہ علم سک پنجنا چاہج ہیں ان فوا کم کی تشریح کریں گے۔ ایل ایجان کے درجات فلک ہوتے ہی ہیں جیسا کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے۔ کہنچا چاہج ہیں ان فوا کم کی تشریح کریں گے۔ ایل ایجان کے درجات فلک ہوتے ہیں جیسا کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے۔

یکر فیری اللہ الذی تعالی تم میں ایمان والوں اور (ایمان والوں میں) ان لوگوں کے جن کو حکم مطا ہوا ہے درجے بلند کرے اللہ نعالی تم میں ایمان والوں اور (ایمان والوں میں) ان لوگوں کے جن کو حکم مطا ہوا ہے درجے بلند کرے کی سے اللہ نعالی تم میں ایمان والوں اور (ایمان والوں میں) ان لوگوں کے جن کو حکم مطا ہوا ہے درجے بلند کرے گا۔

#### بموك ك دس فائد عين ويل من برفائد الك الك بيان كرت بين

سلافا کرہ صفائے قلب : صفائے قلب میں طبیعت کی روائی اور بھیرت کا کمال بھی شام ہے ، فکم سری سے فہاوت پیدا بوق ہے ، قلب کا نور مائد رہوجا آ ہے ، زبن آریک بوجا آ ہے اور دماغ میں نشر کی طبیع کے بھارات پھیل جاتے ہیں اور اس طرح اصلا کر لیتے ہیں کہ فکر کی مخوائش نہیں رہتی ول کسی بات کا جلد آوراک نہیں کہا آ اور سوچنے سمجھنے کی تمام ترقو تیں معدوم بوجاتی ہیں ، چنا نچہ جو بچہ زیادہ کھا آ ہے اس کے حفظ کی قوت کم بوجاتی ہے ، اس کا ذہن فاسد ہوجا آ ہے اور ذہائت کی جگہ فہاوت کے لیتی ہے۔ ابو سلیمان دارائی کہتے ہیں کہ بھوک افتیار کرو ، بھوک سے نفس ذیل ہو آ ہے ، قلب میں گدا زیدا ہو تا ہے اور آ ہے اور آ ہے اور آئی سے بیدا ہوتی ہے۔ رسول اکرم صلی افد علیہ وسلم ارشاد فراتے ہیں ۔

احیواقلوبکمبقلقالضحکوقلقالشیعوطهروهابالجوعتصفووترق، ایندول کم بنے اور کم کانے اور کم کانے دوں کو اور بحول سے پاک کو وہ مان اور نرم رہیں کے

بھوک کی مثال رود سے واحت کی مثال یاول سے اور حکمت کی مثال یارش سے دی جاتی ہے امطلب یہ ہے کہ بھوک اور قاعت بی سے محکت مثال یارش پرتی ہے ای اور معلی وسلم فرات واحت بی سے حکمت ماصل ہوتی ہے ، جس طرح یاول اور رود کے نتیج میں یارش پرتی ہے ، بی اگرم صلی اللہ علیہ وسلم فرات ہیں۔

من اجاع بطنه عظمت فكر تعوفطن قلبه ()
جو فض بموكار بتا به اس كى قرطيم اور قلب دين بوجاتا ب ابن عباس الخضرت صلى الله طيه وسلم به نقل كرتي بين ا من شبع و نام قساقلبه (ثم قال) لكل شنى زكوة و زكاة البدن الحوع (٣) جس فض في بين بمركمانا كمايا اورسويا اس كاول مخت بوا (كرنوايا) برجزى الي زوة به اور بدن كي ذكرة بموك ب

فیل کہتے ہیں کہ میں جس بان بھی اللہ کی خاطر موکا رہا میرے دل میں تحست و مبرت کے ایسے دروا ہوئے جن سے میں پہلے بھی

(۱) اس کی اصل جھے نیں فی-(۲) اس کی اصل بھے نیں فی-(۳) قالبا ہے روابعہ این ماجہ میں واقع معرف او ہرم آگی اس روابت سے ماخوذ ہلکل شئی زکو آوز کو آالجسدالصوم آشانس ہوا تھا اواضح رہے کہ مبادت کا اصل متعداس قلر کا صول ہے جو معرفت اور حقائق ہاری کے کانے تک پنچادے اور فلکم سرک اس راہ کی سب سے بڑی رکاوٹ ہے ابجوک سے معرفت کے دروازے کھلتے ہیں اور معرفت بند کا دروازہ ہے اس امتبارے بحوک بندے کے دروازہ ہے اس امتبارے بحوک بندے کے دروازہ ہے اس لے جعرت القمان نے اپنے بیٹے نہ فرایا تھا کہ اے بیٹے!
امتبارے بحوک جندے کے دروازے پر دستک کی حیثیت رکھتے ہوگی ہوجاتی ہے اور احداء بین مبادت کی سکت ہاتی نہیں رہتی۔ ہا یزید بسب معدہ پر ہوتا ہے تو قلر کے بروازہ مبالی دروالم ملی ملائی فراتے ہیں کہ بحوک رہوگی طرح ہے ، جب بیرہ بحوکا رہتا ہے تو قلب سے حکمت کی ہارشیں ہوتی ہیں۔ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرایا:۔

نور الحکمة الحوع والتباعد من الله عزوجل الشبع والقربة الى الله عزوجل حب المساكين والدنومنهم لاتشبعوا فتطفوا نور الحكمة من قلوركم ومن بات في خفتمن الطعام ات الحور حوله حتى يصبح (الاضور على الإبرة) مكت كالور بحوك م الاستال حور حوله حتى يصبح الله تعالى كالربوك ما كين كالم مين من الله تعالى كالم من كالور بحوك من الله تعالى كالم من كالور بحوث من الله تعالى من من كالم من كالم من الله الله على المدور من كالوران من من الله على المدور من كالوران والتي الله على المدور من والتي الله من المدور المن المدور والله والل

دو سرافا کدو۔ رقت قلب : بعوک ہے قلب زم ہوتا ہے اور اس میں ذکر ہادت ماصل کرنے کا استعداد پر ابوق ہے با اوقات حضور قلب کے ساتھ زبان پر اللہ کا ذکر جاری ہوتا ہے گئی ند لذت آئی ہے اور ندول متاثر ہوتا ہے گویا قلب اور ذکر اور کے درمیان حجاب ہوتا ہے جے قساوت کہ سے ہیں بعض اوقات دل میں اتن نری اور رفت پر ابوق ہے کہ آدی ذکر اور مناجات ہے بناہ لذت ماصل کرتا ہے اس حصول لذت کا زیادہ فلا ہر سب معدہ کا غذا سے فالی ہوتا ہے۔ ابوسلیمان دارائی کے ہیں کہ اس وفت عبادت کتنی زیادہ لذیذ اور شرس ہوگی جب میری چھے بید سے لگ جائے گئی جند فراتے ہیں کہ بعض آدی اپنے سینوں میں کھانے کی کونون کر کھے ہیں اور پر مناجات کی طاوت چاہے ہیں ابو سلیمان یہ بھی فرمایا کرتے تھے کہ جب آدی بعوکا پیاسا ہوتا ہے تو اس کا قلب صاف اور نرم ہوتا ہے 'اور جب پر پر پر ابو تا ہے تو اس کا دل اندھا اور کثیف ہوتا ہے۔ اس تفسیل پیاسا ہوتا کہ قرکا سل ہونا' اور معرفت کا حاصل ہونا ایک الگ چیز ہے 'اور اس سے لذت پانا ایک الگ شے ہے۔

تیسرافا کرہ۔ تواضع اور اکساری : بھوک کا تیسرافا کہ ہیہ کہ اس سے تواضع اور اکساری پیدا ہوتی ہے' از اہن اور خوشی کا خاتمہ ہوتا ہے' یہ دونوں چزیں سرکٹی اور باری تعالی سے فغلت کا سرچشہ ہیں نفس کی چز سے اتنا منکسراور ذلیل نسیں ہوتا بھتا بھوک سے ہوتا ہے' آدی بھوکا ہوتو اپنے رب کا نام لیتا ہے' اس کی اطاحت کرتا ہے' اور ذلیل و عاجز بنا رہتا ہے' بھوک کے وقت اس کی قوت کرور پڑ جاتی ہے' اور ایک کلوا رونی اور ایک کھونٹ پانی کے نہ ہونے کی وجہ سے زندگی تھ ہوجاتی ہے' بعب تک انسان اپنے نفس کی ذلت اور جوز کا مشاہرہ نہیں کرتا اس وقت تک اپنے موٹی کی عظمت اور قرکا اعتراف نہیں کرتا انسان کی سعاوت اس میں ہے کہ وہ بیشہ ذلت اور جوز کا مشاہرہ نسی کرتا ہی احتیاج نفس کا اور عزت وقدرت کی نگا ہوں سے باری تعالی کا مشاہرہ کرتا ہے اپنے نفس کی وجہ ہے کہ جب آنخفرت ملی کرتا ہے اور اضطرار میں لذت پائے کی وجہ ہے کہ جب آنخفرت ملی اللہ علیہ وسلم کے سامنے دنیا اور اس کے خزانے دیکھ مجاتو آپ نے فرمایا۔

لابل اجوع يوما واشبع يوما فاذا جعت صبرت و تضرعت واذا شبعت شكرت (تذي)

نسي أبكريس أيك دن بموكارمول كا اور أيك دن كماؤل كا بجب بموكارمول كا و مبركرول كا اور تفرع

100

احياء الطوم بجلدسوم

كون كا اورجب هم بيربون كالوالله كافكراوا كون كا

پید اور شرمگاه دونوں دوزخ کے دروازے ہیں اور ان کا راستہ ملم سری ہے ہوکر گذر تا ہے 'ذلت اور اکساری جند کے دروازہ دروازے ہیں اور ان تک کننے والا راستہ بھوک کا راستہ ہے 'جو مخص دوزخ کا ایک دروازہ بند کرتا ہے وہ بینی طور پر جند کا دروازہ کمو<sup>ل تا</sup> ہے کیونکہ جند و دوزخ مغرب و مشرق کی طرح ایک دو سرے کے متقابل ہیں' ان میں سے ایک سے قربت دو سرے سے دوری ہے۔

چوتھا فائدہ-عذاب النی کی یاد اور اہل مصائب سے عبرت: اس کا چوتھا فائدہ یہ ہے کہ آدی اللہ کے عذاب کو فراموش نہ کرے اور ان لوگوں کو باد رکھے جو کسی معیب میں گرفار ہیں ، ہو تا یہ ہے کہ حکم سر بموک کو بمول جا تا ہے۔ محلاد انسان دہی ہے جو تمی کومعیبت میں گرفار دیکھے تو آخرت کی معیبت یا د ترے ' پیاس سے یہ تضور کرے کہ قیامت کے مدز میدان حشريس لوگ بياس سے بے جين مول مے ' بحوك سے دونہ والوں كى بحوك كا تصور كرے كہ جب انسيں بحوك بياس كھے كى تووہ خار دار درخت کمائیں کے اور پیپ اور خان یکی کے بندہ کی تکابوں سے کمی بھی وقت آخرت کا عذاب اور اس کی تکالیف او جمل ندر بن جائيس اس سے خوف الی کو تخريک ملتي ہے اور آدي گناموں سے ابنادامن بھا بھا كرچا ہے جو مخض ند ذات كا شکار ہو'نہ ال کی علی کاشاکی ہو'نہ کسی معیبت میں گرفار ہو اورنہ کسی مرض میں جتا ہووہ عمواً افرت کے مذاب سے عافل موجاتا ہے نہ اس کے دہن کے کسی کوشے میں بیات رہتی ہے کہ کل قیامت کے دن مواخذہ موگا اور نہ دل پر اللہ کا خوف عالب آ تا ہے۔اس کے بندے کے حق میں بھتر کی ہے کہ وہ کی پریٹانی اور معیبت میں جلا رہے 'یہ نہ ہو تو کم از کم پریٹانی اور معیبت اس کے مشاہدے میں رہے سب سے بری معیبت اور باحث تکلیف پریشانی بھوک کی پریشانی ہے آدی سب بچھ برداشت کرسکا ہے لیکن بھوک برداشت نمیں کرسکتا۔ عذاب آخرت کی یادے علاوہ بھی بھوک کے بے شار فوائد ہیں۔ انبیاء اور اولیاء الله ک آزمائش اور اہلاء کا راز بھی ہی ہے کہ اس طرح کے مصائب سے آخرت کا استحفار رہتا ہے اور آخرت کے مسلسل تصور سے درجات میں ترقی ہوتی ہے، حضرت یوسف علیہ السلام ہے کمی نے دریافت کیا کہ اب بھوٹے کوں رہے ہیں جب کہ مصرے خزانوں کی تنجیاں آپ کے ہاتھ میں ہیں؟ فرمایا: میں اس بات سے در تا موں کہ حکم سربو کر بموکوں کو فراموش نہ کردوں بموکوں اور غربوں کو یا و رکھنا بھی بے شار فوائد میں سے ایک اہم فائدہ ہے۔ اس سے ول میں لوگوں پر شفقت اور رحم کے جذبات پیدا ہوتے میں اور کھانا کھلانے کی خواہش ہوتی ہے فتم میر بھوکے کی تکلیف کاکیا احساس کرے گا۔

یانچواں فاکرہ۔ شہوات کا قلع قع اور نفس آبارہ پر غلب : یہ سب ہے اہم فاکرہ ہے ، تمام کناہوں کا مافذ شہوتی اور انسانی قوئی ہیں انہیں غذاؤں اور کھانوں ہے مدملتی ہے ، آفر غذائم ہوتو شہوت کزور ہوگی ، اور قوت میں اضحه حلال پیدا ہوگا ، کمال سعادت یہ ہے کہ آدی کا نفس اس پر غالب ہو ، جس طرح سرکش کمال سعادت یہ ہے کہ آدی کا نفس اس پر غالب ہو ، جس طرح سرکش کموڑے کو آب و دانہ ہے محروم رکھ کر قابو میں کیا جا تا ہے اسی طرح سرکش نفس کو ہموکا رکھ کر مغلوب کیا جا سالمنا ہے ، کھوڑا سرکش ہو ، اور خوب کھا تا ہیتا ہو تو اس کی سرکھی کم جس ہوتی علکہ اور بھو جاتی ہے ، میں حال نفس کا ہے کہ اسے زیادہ غذائی سرکش ہو ، اور دل پند غذائی سرکھی کم جس ہوتی علی اور فاقران بنا دہی ہیں۔ ایک بزرگ ہے کسی نے کما کہ آپ بست کرور ہیں ، اور مرک تازک مرحلے میں داخل ہو تھے ہیں اپنے جسم کی محمد اشت اس لیے جسم بست جلد اترا جاتا ہے ، وراس باک وجیل ہوتو تھ فی شرار تھی کرنے گذاشت کیوں نمیں کرتے ؟ انہوں نے جم اس کے جس کرنا ہیں پرنے نے بھر است اس لیے جسم کرنا ہیں ہو جاتے ، اور جملے ہوا کت میں نہ ڈال دے۔ نفس کی دج سے کسی گاہ جس بھی جید ، مرک مانا کھایا کسی حقی ہوئی تھی کہ جس کی گاہ ہیں پرنے نے بھر ہوئی جسم بی جدی جس بی جدی بید ، بھر کی نہ جاتی ہیں کہ جسم کی جس نے جس کی جدی جسم بی جدی ہوئی کھی اس کے جسم بی جدی بید ، بھر کسی خور کی جاتے کہ کا مراح کی کا میں جب بھی جدی جدی جس بی جدی جدی جدی کی کا مراح کی بید ، بھرک کھی ان کھی جدی جسم کی خور سے جی کہ اس کے ساتھ کئی سے چیش آیا جاتے اور درا نری نہ برتی جاتے حدی تا ورائی کی کر میں نے جس کی بید ، بھرک کے جب بھی جدی جسم کی خور کے دور سے جس کی دور کے کہ کو کہ جسم کی جو بات کی کہ کی کا میں کے دور کے کہ کی کہ اس کے ساتھ کی کا بھر کا کہ کہ کی کو باتھ کی کو باتھ کی کہ کو کہ کو کہ کی کو کر کھی کی کو باتھ کی کو باتھ کی کہ جس کی کہ بی کی کے کہ اس کے ساتھ کی کہ کو کر کی کو کی کو کے کا کی کے کہ اس کے کو کی کو بی کی کو کر کو کی کو کر کی کی کو کی کو کر کو کی کو کی کو کر کی کی کو کی کی کو کر کی کو کر کے کہ کو کر کی کو کر کی کو کر کی کو کر کی کو کر کو کر کے کر کی کو کر کی کو کر کی کر کی کو کر کر کو کر کی کو کر کی کو کر کر کر کر کی کو کر کی کو کر کی کر کر کر

چسٹافا کرہ۔بیداری پر قوت : کم خری ہے آدی میں بیدار رہنے کی قوت پیدا ہوتی ہے 'بو قض زیادہ کھائے گالا محالہ زیادہ پانے ہے گا 'تو نیخد زیادہ آئے گا' ای لئے بعض مشام محکمانے کے وقت اپنے مریدین ہے کہ اے کردہ مریدال! زیادہ معدیقت ان اور کھادے تو پانی زیادہ ہوتے کہ اور زیادہ سود کے قر نشمان زیادہ الحاد کے۔ ستر معدیقت اس امرید مختل ہوتی ہے نیجہ کی نیادہ ہوتی ہے اور زیادہ سود کے عرصالتہ ہوتی ہے 'تہوری نماز فوت ہوتی ہے ' مبعیت میں بلاوت اور قلب میں تساوت پیدا ہوتی ہے۔ مرزمایت بیش تیت جو برہ ' انسان کا اصل سریابیہ ہی عرب ' ای کے دہ آخرت کے لئے تجارت کر آئے ' نیز موت کے مشابہ ہے ' اس کی کرت ہے عرکا سریابیہ گفتاہے ' نماز تہد ہی فضیلت ہی عاصل نہیں ہوتی آگر نیند کے فلے کہ یادجود تہد کی نماز ترجہ کی فضیلت ہی ماصل نہیں ہوتی آگر نیند کے فلے کہ یادجود تہد کی نماز ترجہ کی فضیلت ہی میر نہیں آئے گی ' پھر آگر شادی شدہ آدی فکم سربو کر سویا قوائے احتمام ہوجائے گا'اس صورت میں نماز تہد بی فوت ہوگی' اور معرف اور تاری موجائے گا'اس صورت میں نماز تہد بی فوت ہوگی' اور معرف کو اور کی سرنہیں آئے گی ' پھر آگر شادی شدہ آدی فکم سربو کر سویا قوائے اسٹام ہوجائے گا'اس صورت میں نماز تہد بی فوت ہوگی' اور معرف فوت ہوگی' اور معرف کو تو تو بھی خورم رہ جائے گو گئے تھر پڑسے دالے مواڈ وقت رات میں اوقات رات میں اوقات رات میں مؤتر کر انداز می کے دور اور میں بوق ' تھر پڑسے اور کی ہو تو مواز کی کہ تیں رکھیں ہو تارہ ہو تا ہو ہی موال نیند ہو با کہ جو براسے دال کی دور کے ادر کی میں مورف کی مورم رہ جاتا ہے۔ نہر مال نیند سے بہر مال نیند سے بہر تار ہیں اور فکم سربی ہو تا ہے۔ نہر مال نیند سے بہر تار ہو تی ہو کہ کہ تی میں تارہ ہو تا ہے۔ نہر مال نیند سے بہر تار ہو تھی ہو کہ کہ تارہ ہو تا ہے۔ نہر مال نیند سے بہر تار تھر کہ تارہ ہو تا ہے۔ نہر مال نیند سے بھر کا تھر ہو تا ہے۔ نہر مال نیند سے بہر تار کی ہو تا ہے۔ نہر مال نیند سے بہر کی کہ تو بی تار ہو تا ہے۔ نہر مال نیند سے بھر کو تار ہو تا ہے۔ نہر مال نیند سے بھر کرد ہو تا ہے۔ نہر مواز کے۔ نہر کرد کے اور کی کہ تار مورد تا ہے۔

سانواں فائدہ-عبادت پر مواظبت کی سولت: کھانا کثرت عبادت کی راہ میں رکاوٹ ہے ہی تکہ کھانے میں وقت ضور کے گا این ا کے گا جنس اوقات کھانے چنے کی اشیاء کی خریداری مجمی کرنی پڑتی ہے اور ضورت پڑنے پر لکانے کی نوبت مجمی آتی ہے ، کھانے

احياء الطوم اجلد موم

ایے اوگوں کے معلق قرآن کریم می دارد ہے:۔ رَضُوابِالْحَیّاةِالنَّذَیاوِاطْمَانُوابِهَا(پ،۱۷ ایت)

ده و نعوی دندگی پر رامنی موسط میں اور اس میں جی ایک میٹے میں-

يَعُلِمُونَ ظَاهِمُ الْمِنَ الْحِياةِ الْكُنْيَا وَهُمْ مَعْنِ أَلْاجْتُرْةِ هُمْ عَافِلُونَ (ب١١ر٣ آيت ع)

یدلوگ مرف دیدی زندگی کے ظاہر کو جانے ہیں اوریہ لوگ آخرت سے بے خریں۔

حضرت ابوسلیمان دارائی نے فکم سیری کی چھ آفتیں ذکر کی جیں۔ فرماتے ہیں کہ جو فضی پیٹ بحر کر کھا آ ہے وہ چھ آفتوں میں جلا ہوجا آ ہے 'مناجات کی طاوت کھو دیتا ہے' محکت کی ہاتیں یاد فلیل رکھ پا آ' دو سرے لوگوں کے لیے اس کے دل میں کوئی شفقت باتی نہیں رہتی 'اس لیے کہ جب خود اس کا پہیٹ بحرا ہو تا ہے تو وہ دو سروں کے متعلق بھی بھی گمان کر تا ہے کہ ان کے پیٹ بھی بھی بھرے ہوں گے' ایسے فض کے لیے عبادت کرنا دشوار ہوجا تا ہے' شوتیں بڑھ جاتی جی 'سب سے بوا نقصان یہ ہے کہ تمام مؤمنین مساجد کے ارد کرد چکرلگاتے ہیں اور فکم سرچنڈ و خانو میں گھومتا پھر تا ہے۔

آٹھواں فاکرہ۔ تررسی : کم کھانے ہے آدی تررست رہتا ہے یشرا مراض بیار خوری کے نتیج میں پیدا ہوتے ہیں اور طرح طرح کے اعراض کا سب بنتے ہیں آدی بیار ہوتہ نہ وہ عبادت کرسکتا ہے اور نہ سکون کے ساتھ اللہ کا ذکر کرسکتا ہے 'ہردقت بے جین اور معنظرب رہتا ہے 'زندگی کا مزہ مکڈر ہوجا تا ہے۔ مریض کو فصد ' بچنے لگوانے کی (موجودہ دور میں آپریش کی) دوا اور ڈاکٹر کی ضورت رہتی ہے 'اور یہ ضورت بیے کے بغیر ان کا علاج مکن نویں ہیں۔ کمال ہے لائے اگر مرکز آاور کم کھانے پر قاصت کر آل و اتنی پرشیانیاں کی افعا آلے ہیں۔ کہ بغیران کا علاج مکن نمیں ' بید کمال ہے لائے اگر مبرکز آاور کم کھانے پر قاصت کر آل و اتنی پرشیانیاں کی افعا آلے دوایت ہے کہ بارون رشید نے ہندوستانی ' دوی ' عراقی اور حیثی طبیوں کو بلا کر کماکہ وہ کوئی ایسی دوا تا تی پرشیانیاں کی افعا آلے بعد کمی کوئی مرض پیدا نہ ہو 'ہندوستانی طبیب نے سیاہ ہڑ تجویز کی ' عراقی نے کماکہ میرے نزدیک ترہ تیزک کے استعمال سے کوئی بیداری پر انہیں ہوئی کری مرض پیدا نہ ہو 'ہندوستانی طبیب نے سیاہ ہڑ تجویز کی ' عراقی نے کماکہ میرے نزدیک ترہ تیزک کے استعمال سے کوئی ایک مرض ہی ہوئی کوئی میں نری آئی ہے ' یہ بھی بیاری ہے 'اور گرم پانی ہے معدہ کا ممل ست پرجا آلے ' یہ بھی مرض ایک مرض ہے ترک ہے معدہ میں نری آئی ہے ' یہ بھی بیاری ہے' اور گرم پانی ہے معدہ کا محدہ بی جو آتا ہے ' یہ بھی مرض ایک ہو تی تا ہے ' یہ بھی مرض

احاءالطوم جلدموم

تی ہے۔ انہوں نے دریافت کیا کہ یہ تنوں دوائمی ہمارے بلگاء کی بھیل بنیں کرتیں تو پھر آپ گون می دوا تجویز کرتے ہی طبیب فی جو اب دیا کہ وہ دوا' جس کی موجودگی میں کسی جاری کا امکان ہاتی بنیل دیتا ہے کہ جب تک خواہش نہ ہو کھانا نہ کھاؤ' اور جب خواہش ہاتی ہو کھانا نہ کھاؤ' اور جب خواہش ہاتی ہو کھانے نہ کھاڑا نہ کہ اور کا اس دوا کی تصدیق کید اہل کتاب کے ایک قلسنی کے سامنے ہمخضرت مسلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد کا ذکر ہوا۔

ثلب طعام وثلث شراب وثلث النفس ()

تاكى فذا اتنالى يائى اور تنائى سائس

یہ من کروہ قلبنی جرت دوہ رہ کیا اور کنے فکا کہ فلا سے مطابی اس سے زیادہ می اور ملیدیات کوئی دو سری دیس ہو سمق 'ب کسی سے کیا در ملی کا در ملی اللہ طیہ وسلم کا ارشاد ہے۔ کسی سیم کا قول ہے۔ سرکاردد مالم صلی اللہ طیہ وسلم کا ارشاد ہے۔

البطنة اصل الداءوالحمية اصل النوا وعودواكل جسممااعتاده

اصل باری علم سری ہے اور اصل دوامی ورجم سے ساتھ وہ معالمہ کوجس کا وہ عادی ہو۔

ہادے خیال میں اگر اس فیریب کویہ مدید سائی جائی اور نیادہ تجب کر آن این مالم کتے ہیں کماگر کوئی عض کیوں ک دوئی اوب کے ساتھ کھائے تر بھی ہار نہ پڑے 'ان سے پہنچا کیا کہ اوب کے ساتھ کھائے سے کیا مراد ہے؟ فربایا ہجوک کے بعد کھانا 'اور پیدہ بحرنے سے پہلے ہاتھ روک لیت 'بعض ہ براہ آج ہے نہیار فوری کی ڈمٹ کرتے ہوئے کما کہ سب سے زیادہ نفع بخش چے جو آدی اپنے پیدہ میں داخل کرے انار ہے 'اور سب سے نیادہ تقسادہ چے جو دہ اپنے معدے میں بہنیا ہے تمک ہے 'کین تموڑا نمک کھانا زیادہ انار کھائے کے مقالے میں مغید ہے۔ ایک جدیدہ ہی ہے۔

تصوامواتصحوا(لمراني ادسا-الامروا)

روزه رکمو تکروست ربو کے۔

اس سے معلوم ہوا کہ روزہ رکھے میں 'بموکا رہنے میں 'اور کم کھانے میں جسموں کی شغا بھی ہے 'اور داول کا علاج بھی جسم بیار رہے میں تودل سر می اور نا فرمانی پر ماکل نہیں ہوتے۔

ملوم جلدسوم

ے اور دنیا کی حرص مید اور شرمگاه کی وجہ سے پیدا ہوتی ہے اور شرمگاه کی شوت کا اصل یاحث مید ہے اگر آدی کم کھائے قند شرمگاه کی شہوت رہے اور ند دنیا کی طبع پیدا ہو ' دنیا کی ہوس دو نرخ کا دروازہ ہے ' یہ بھ ہوجائے قر جند کا دروازہ کمل جا آہے ' چنانچہ سرکاردوعالم صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فراتے ہیں نہ

اديمواقر عبابالجنتبالجوع-بموك كذريه جنت كاوروازه كمكمنات ربو

جو فض ایک چپاتی پر قاصت کرنے کا عصلہ رکھتا ہے وہ قمام شوات میں قاصد کرسکتا ہے اس قاصد میں جم وضیری آزادی بھی ہے اوکوں سے استفتاء بھی ہے اور اجب بھی ہے۔ اللہ کی میادت کے لئے فراخت بھی ہے اور آخرت کی تجارت بھی ہے ایسا فض قرآن کریم کی اس آیات کا معدات ہے۔ ()

لاتَلْهِيهِمْ رَجَارَةُ وَلَا بِيعِ عِن ذِكْرِ اللَّهِ (ب١١١١ اعت ١٢)

نداميس الله كى إدى خريد ففلت من والتي ب اورند فرو عس

بدادگ الله کے ذکرے اس لئے فقات میں کرتے ہی کدور دیاؤی امور میں بے نیاز ہیں ،جنسی دنیا کی ضورت ہے دہ ب حک ما قل ہیں۔

وسوال فا کرده صدقد و خیرات بیستم کھانے کا ایک فائدہ یہ ہے کہ جو کھانائ جائے اسے بیمون اور متلینوں کو صدقہ کیا جاسکتا ہے۔ صدقہ و خیرات کرنے والا محص قیامت کے روز اپنے صدقہ کے سائے میں ہو گاجیسا کہ مدیث شریف میں وارد ہے (۲)۔ زیادہ کھانے سے کیا حاصل؟ بتنا کھائے گاپافانہ بن جائے گا اور کو اے کے فرانہ میں بھے ہوجائے گاجب کہ وہ کھافا اللہ کے خرانے میں جمع ہوگا جو صدقہ کیا کیا ہو۔ انسان کا وی مال باقی دہتا ہے جو اللہ کی زاد میں خیرات کردیا جائے اس کے علاوہ جو کھی خرج کیا جائے گانا ہوجائے گا نوا موجائے کا نوا جائے ایستا جائے حضریت میں ایستی در آن کی ہے آبت پر جی ہے۔

ِ إِنَّا عَرْضُنَا الْاَمَانَةَ عَلَى الشَّمُواتِ وَالْارْضِ وَالْحَبَالِ فَأَبَيِّنَ اَنْ يَحْدِلْنَهَا وَاشَفَقَنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنْسَانِ إِنَّهُ كَانَ ظِلْوُمَا جَهُولاً - (بُ٢٤ اسْتَاء)

ہم نے بید امانت اسان و زهن اور بہا روں کے سائے چش کی تقی سوانعوں نے اس کی دمدواری سے الکار

كرديا تعاادراس يعة رمحادرانسان فياس كواسط فيصل لإده فالم ب جال تنب

(۱) يه روايت پل مي گذر چى ب- (۲) متدرك ما كم عن متبين ما مرى روايت "كل امرى فى ظل صلقة"

احاءالمحارم جلدسوم

اس بوقوف سے کوئی ہو چھے کہ تو کھانا ہھم کرتا چاہتا ہے یا دین ہھم کر گیاہے وہ پہتم ہے وہ ساکین اوروہ پروائس کھان کرن کی خرگیری تھے پر فرض تھی تو اپنے کھانوں اور ذاکنوں کے چکریں افحیں بھول کیا۔ اس تفسیل سے یہ ہتانا مقصود ہے کہ کھانا اتنا کھایا جائے جتنی ضرورت ہو 'باتی خرات کردیا جائے 'آکہ وہ کھانا ذخرہ آخرت سینے۔ ایک مرجہ آخضرت سلی اللہ علیہ و ساتھ ایک مولے آدی کو دیکھا 'اور اس کی تو ر پر افکل رکھ کر ارشاد فربا کو کھا دیتا تو چری آخرت کے بیائے فیر کے بیدہ میں ہو تا تو ہیں مولی تو جس کے بعد عرب ہو تا تو جس کہ فیرائی کو ارشاد فرباؤ کو کھا دیتا تو چری آخرت کے گئے ذخرہ بن جا آ۔ حضرت میں بوتا تو جس کہ فدا کی تھے ہیں کہ ان کے پاس اتا تھو ڈاکھانا ہو تاکہ اگر خود کھا لیتے تب بھی ناکانی رہتا 'کین وہ لوگ کی ہو گئے ہیں کہ ان کے پاس اتا تھو ڈاکھانا ہو تاکہ اگر خود کھا لیتے تب بھی ناکانی رہتا 'کین وہ لوگ کی ہو گئے ہیں کہ ان کہ پاس اتا تھو ڈاکھانا ہو تاکہ اگر خود کھا لیتے تب بھی ناکانی رہتا 'کین وہ لوگ کی ان شرک کی ہو گئے ہیں ہوگ کا طاف ہے 'ان تمام فوائد کا احسال یہ ہوگ آخرت کا خود ان کہ بھوگ آخرت کی گئے اور خود کا دورا ذہ ہوگ کی دورا ذہ بھوں ان دوایات سے بھی واضح طور پر فاہت ہو چکا ہے جو بھوک کی فضلیت اور خلی میں گئی ہو گئی گئی ہو گئی گئی ہو گئی گئی ہو گئی ہو

# پیٹ کی شہوت ختم کرنے کا طریقہ

مرید کواپی غذا کے سلسلے میں چارو ظائف مقرر کرلینے چاہئیں۔اول غذا کی مقدار 'دوم غذا کا دقت 'سوم غذا کی جنس' چہارم بید کہ غذا ہر مال میں ملال ہو 'کیو کلہ حرام غذا کھا کر مبادت کرنا ایسا ہے جیسے کوئی سمندر کی لیوں میں مکان تقیر کرے۔کتاب الحال و الحرام میں ہم عدع کے دہ درجات ذکر کر بچکے ہیں جن کی رعایت ضوری ہے۔

غذاکی مقدار: پہلا وظیفہ یہ ہے کہ غذاکی مقدار کم ہو عقدار کم کرنے کے سلط میں جو ریاضت کی جائے اس میں مدریج کوظ رہنی چاہیے 'زیادہ کھانے کا عادی اگر ایک دم کڑت کے قلت پر آجائے گاتو یہ بات اس کے لئے انتائی نقصان دہ ہو گی اس کا مزاج یہ تبدیلی بدواشت نہ کر سکے گامنعف پدا ہو گا اور مشتنیں پوھیں گی۔ اس لئے کھانے کا عادی بننے کے لئے تدریخ کی ضرورت ہے 'اور تدریخ یہ ہے کہ اپنے دوزمو کے کھانے ہے تھوڑا تھوڑا روز گھٹائے۔ بڑا "اکر کوئی مخص دو روئی کھا تا ہے 'اور اب وہ ایک روئی پر قناصت کرنا چاہتا ہے توا سے اس مقدار پر ایک ماہ میں آنا چاہیے 'اب اس کے وہ طریقے ہیں 'یا توا یک روئی کو دن کرلے اور ہر روز ایک متعید مقدار اس میں ہے گھٹا ریا کرے 'یا اس کے تمیں گئے کرے اور ہر روز ایک لقمہ کم کرویا کرے 'اس طرح ایک روڈ کا عادی ہوجائے گا 'نہ معدے کو نقصان پنچے گا اور نہ ظاہری طالت متاثر ہوگ۔

غذا کے جاردر ہے : غذا کی مقدار کے جارور ہے ہیں ان میں اعلیٰ ترین درجہ ہے کہ مرف اتنا کھانا کھائے جس کے بغیر جارونہ ہو تعین ہے ہوں کے اور ہے ہیں ان میں اعلیٰ ترین درجہ ہے کہ مرف اتنا کھانا کھائے جس کمتری فرائے ہیں کہ اللہ تعالیٰ تین چنوں ہے موادت لیتا ہے ' ذرگی محل اور قوت ہے۔ اگر بندہ کو ان تین میں ہے پہلی دولین حیات اور عمل کے ضائع ہوجانے کا خوف ہو تو اسے کھانا چاہیے ' دوزے ہو تو اظار کرلیتا چاہیے ' کھانے کی چزموجود نہ ہو تو طلب و جبو کرنی جو کہ نہ کھانے ہے قوت باتی نہیں رہے گی قواس کی پوا نہ کرنی چاہیئے لیکن اگر ان دونوں کا خوف نہ ہو بلکہ مرف بید اندیشہ ہو کہ نہ کھانے ہے قوت باتی نہیں رہے گی قواس کی پوا نہ کرنی

www.ebooksland.blogspot.com

آلفوم جلدسوم محمد المستحدث

چاہیے 'خواہ کتنائی کزور کیوں نہ ہو جائے' یہ بھی خیال نہ کرنے کہ کزور ہو گیاتو بیٹے کر نماز پڑھنی پڑے گی۔ اے یہ بات سمجہ لین چاہیے کہ بھوک کی وجہ سے حاصل ہونے والے ضعف کی حالت بی بیٹے کر نماز پڑھنا اس سے بھڑے کہ زیادہ نہ کھائے اور کھڑے ہو کر نماز پڑھے۔ سال بھڑی سے کہا کہ سال بھڑی کھڑے ہو کر نماز پڑھے۔ سال بھڑی ہے کہی نے دریافت کیا کہ ابتدادیں آپ کی غذا کیا تھی انہوں نے کہا کہ سال بھریں میرے تین درہم خرج ہواکرتے تھے' ایک درہم سے بین انگور کا شیرہ خرید لیا کرنا تھا' ایک کا آٹا اور ایک کا تھی۔ پھر تیوں کو طاکر تین سوساٹھ لڈو بٹالیا کرنا تھا' ہردو دراہ کو ایک لڈو بٹالیوں کے اپنی خواسا ہے جو فرایا ہے متعلق میان کیا جاتا ہے کہ انھوں نے اپنی غذا ساڑھے تین ناہر کی مقدار مقرد کرلی تھی۔

دوسرا درجہ یہ بے کہ ریاضت کے ذریعہ اپنے آپ کو نصف بی لینی سوایاؤ کھانے کا عادی بنائے 'اکٹولوگوں کی نبت یہ مقدار
اس تمائی پیٹ کے برابر ہے جس کا ذکر حدیث شریف میں آیا ہے 'البتہ یہ مقدار انتہات (لقے کی جس) ہے واکد ہے جس سالم
کا یہ وزن قلت کے لئے بولا جا آ ہے 'اور اس کا اطلاق دی ہے کم پر ہو آ ہے 'یہ عادت معزت ممڑی تھی وہ سات یا تو لقے کھایا
کرتے ہے۔ تیسرا درجہ یہ ہے کہ ایک ٹر لینی وُھائی پاؤ کھائے اکٹولوگوں کے لئے یہ مقدار تمائی پیٹ سے نیاوہ ہے' بلکہ وہ تمائی
پیٹ کے یہ قدر ہے 'ایک تمائی پائی کے لئے باتی دہ جا آ ہے ' ذکر کے لئے بکتہ باتی نہیں رہتا' بعض روایات میں ثلث النفس
(ایک تمائی سائس کے لئے ) کے بجائے ثلث للذکر (ایک تمائی ذکر کے لئے ) کے لفظ آئے ہیں' چو تھا درجہ یہ ہے کہ ایک ٹر
سے برے کرایک سرتک کھائے' ایک سرے نیادہ کھاٹا اسراف میں داخل ہے' اور اللہ تعالی کے اس تھم کی خلاف ور ذی ہے۔
و کو تعدد کو ایک سرت کو گوئے۔

اور فنول فرحي مت كيو-

یہ تھم کرتی ہو کہا جاسکا ہے کی نمیں ہی تک غذائی مقداری ضرورت عمر پیٹے اور صالت کے اعتبارے مخلف ہوتی ہے۔ یہاں

ایک اور درجہ ہی ہے اس میں کوئی مقدار قو متعین نمیں ہے ایکن ظلعی کا امکان ضور ہے۔ اور وہ یہ ہے کہ جب ہی خواہش ہو

تب کھانا کھائے اور ابھی خواہش ہاتی ہو کہ ہاتھ دوک لے الکین قالب کھان یہ ہے کہ جس نے اپنی غذائی مقدار (ایک دوئی یا دو

دوئی وغیرہی امتعین نمیں کی تو می ہوک کی حد مقرر نمیں کر سکا اور جوڑی اشتمان ہے کی اشتماد مشتبہ ہو گئی ہے۔ کہ

بوک کی چد علامات ذکر کی تھی ہو سے ایک طلامت ہیہ کہ اس کا دل سالن کی خواہش نہ کہ ہوگئی ہو گئی ہوگئی ہ

اقربكممنى مجلسا يوم القيامة واحبكم اليمن ماتعلى ماهو عليه اليوم تامت کے روز میرے قریب تراور می سب نیادہ مجوب وہ مواجو ای مال پر رہے کاجس پراب

حعرت او ور مفاري بعض محاب كا حال ديمية تو اين تالهنديدي كا إعمار فرات كه تم ف إنا وحدك بدل والاب متم جوكو چھانے گئے ہو 'تیل روٹی (چیاتی) کوانے گئے ہو 'ایک وقت میں دو دوسائن استعال کرتے ہو ' طرح طرح کے کھانے تمارے دستر خوان پر پخے جانے گئے ہیں الباس میں بھی توس ملیاہے میج کالباس اور ہے اور شام کا اور سے باتیں سرکار دوعالم صلی الله عليه وسلم ك زمائي من كمال حميل- الل معقد كي يوميه غذا ويزمه باو عن على اس مقدار من عقلي مي داخل ب-(١) حضرت حس بعري فرمایا کرتے سے کہ مؤمن معیزی طرح ہے اسے ایک مطی سوے ہوئے محالی یا ایک مطی سٹوکی اور ایک محونت یانی کی مقدار کانی موجاتی ہے اور منافق کی مثال ایس ہے جسے ورندہ کھائے چارجا تا ہے نداس کے پید میں پردی سے لئے کوئی مخبائش ہے اورندوہ سمي معاتي كے لئے مجمد چموڑ نے پر امادہ ہے۔ سل مسترئ قرائے ہیں كہ آگر دنیا خالص خون ہوتی تب بھی مؤمن كى غذا طال ہى موتی کیو کلہ مومن وہی ہے جو ضورت کے وقت کھائے اور سدر میں سے زیادہ نہ کھائے۔

غذا كاوقت : دومرايه بك غذا كتن ديريس كمائي جائية اس عن بعي جاردرج بين اعلى درجه يدب كريم عن عن ون كاوقد ركم عن بت سے مردين نے اس سليلے ميں اتى رواضت كى تمين تايس جاليس ون بغير كمائے كذار دي ايسے لوكول من محربن عروالعرني مداكر حن بن ابراميم الراميم على عن عن فرانسه ادر ابراميم بن احد الخواص وغيروا كابرين سلف قابل ذكريس ، حضرت ابو بكر صديق جدون مك بحوك رباكر في في عبدالله بن الزيير في سات ون كي يرت مقرر كرركى على ابن ماس كرين ابوالجوزاء بمي سات دن بعد كماتے تے "ورى" اور ابرائيم بن ادہم نے تين تين دن كروت سے كمانے كامعول بنا رکما تھا ' یہ سب حضرات اخرت کے طریق پر بھوک سے مدولیا کرتے تھے ' ایک عالم فراتے ہیں کہ جو محض جالیس دن تک اللہ کے لئے بمو کا رہے اس پر مکوت کی قدرت لین بعض اسرار آلی مکشف موجاتے ہیں۔ ای کردہ کے ایک مرد بزرگ کسی راہب كے پاس محك اور اے اسلام لانے كى ترفيب دى اے تلايا كہ حق مرف اسلام ميں ہے ، تم جس ذہب ير كار بند ہو اس كى خانیت خم ہو چی ہے امب نے کماکہ مارے تغیر مینی علیہ السلام چالیس دن کا روزہ رکھاکرتے سے استے طویل عرصے تک بوكاياسان مااي زبرست معروب ،جس كامدوركس وفيرامدين ي عدمكن بررك يماكد أكرة ابنادين جمود في اور اسلام تول کرے کا وعدہ کرے ویں بچاس دن کا روزہ رکھ سکتا ہوں اماب نے اس کا وعدہ کیا بزرگ نے ان کے پاس رہ کر ساجد دن کا طویل عرصہ بغیر کھائے ہے گذار دیا مراہب نے بہاہ جرت کا اظهار کرتے ہوئے کما کہ میں اس غلط فنی میں تھا کہ یہ حطرت مینی علیہ السلام کا معجزہ ہے اور ان کے علاوہ کسی دو سرے فنص سے اس کا ظہور مکن ہی جی ہے ، بسرطال اب اپنی فلطی کا امتراف كريا موں اور شمارا زمب اعتبار كريا موں۔ يه ايك عليم ورجه ب اور اس درج تك وي عض بيني سكتا ب جو تمام علا كل وعادات سے تطع تعلق كرے مشاہرات اور مكاهفات بين اس طرح منتفق بوك بحوك اور ديكر ضروريات زندگ سے ب نازبومائ

دو مراورج بي ب كدودوز ي تين دور تك كاوتفدر كي أيدا مرعادت عامع نيس كلد عين مكن ب معول عامد اور تھوڑی ی کوشش سے ادی اس درجے تک پنج سکتا ہے " تیرا درجہ یہ ہے کہ رات دن میں ایک بار کھائے "اس درجے سے تجاوز كرما اسراف من داخل ب اور بيشه هم سررمناكه مجى بموك كااحساس ند موعيش كوش اور سولت پيند لوكول كاشيده ب www.ebooksland.blogspot.com

احياء العلوم جلد موم

اور خلاف سنت ہے۔ حضرت ابو سعید الخدری فراتے ہیں کہ آنخضرت صلی الله علیہ وسلم اگر میج کو کھانا تناول فرما لینے قوشام کو نہ کھاتے اور شام کو کھالیتے تو میج کا کھانا ترک فرما دیئے۔(۱) اکابر کابھی بھی معمول تھا کہ دن رات میں ایک بار کھانا کھایا کرتے تھے، ایک مرتبہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عاکشہ سے فرمایا :۔

ایاک والسرف فان اکلتین فی کل یوم من سرف و اکلة واحدة فی کل یومین اقتار واکلة فی کل یومین اقتار واکلة فی کل یوم قوام بین ذالک و هو المحمود فی کتاب الله عز وجل (یق ما تش)

اے مائشہ! اسیخ آپ کو فنول خرچی سے بچا ایک دن میں دد مرتبہ کمانا اسران ہے اور ددون میں ایک بار کمانا کی کا درجہ ہے اور ایک دن میں ایک مرتبہ کمانا ددنوں (افراط و تغریط) کے درمیان ہے اور کتاب اللہ میں بھی اسے بند کیا گیا ہے۔

جو فض دن میں ایک مرتبہ کھانے پر اکتفا کرنا چاہے اس کے لئے بہتریہ کہ طلوع فجرے پہلے محرکے وقت کھائے 'آکہ رات کو بھوکا رہنے سے تبجد کے لئے افعنا سمل ہو جائے اور دن کو بھوکا رہنے سے دونہ ہو جائے اور فار میں یکسول سے خالی رہنے ہیں گر سے گانا صم ابن کلیب اپنے والد سے اور وہ حضرت ابو ہریو ہے سے بیلے فلا اکا نقاضا نہیں کرے گانا صم ابن کلیب اپنے والد سے اور وہ حضرت ابو ہریو ہے سے بیل کہ آخوش صلی اللہ علیہ وسلم ایسا بلکا پہلکا تبد نہیں پرسے تے جیسا میں پرسے ہوئے کہ پاؤل مبارک ورم کرجائے تھے 'آپ دونہ وصال نہ رکھے تھے بلکہ سحرک وقت دونہ افطار کیا کرتے تھے۔ (۱) معزت ما کشرے سے دوایت ہے کہ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم دونے کو سحر میں طا دیا کرتے تھے۔ (۱) اگر کسی گیا کرتے تھے۔ (۱) اگر کسی گیا کرتے تھے۔ (۱) اگر کسی معزب کے بعد مخرب کے بعد مخرب کے بعد مخرب کے بعد کھالے اور ایک سحر میں۔ مغرب کے بعد کھائے سے برح می جاسمے گی 'کرے دفت نمیں دے گاؤر تبور کی تماز کردے کے دوجے کر لیانے چاہئیں 'ایک حصد مغرب کے بعد کھالے اور انظار کے دن ظمر کے وقت خواکا وقت مقرد کرے کا یہ سے برح می جاسمے گی 'حرے دفت کھائے سے دن میں بھوک زیادہ نہیں گئے گی۔ ایک دن ظمر کے وقت۔ غذا کا وقت مقرد کرے کا یہ تفصیلی طریقہ ہے۔

غذا کی جنس تیرے وظیفے کا تعلق غذا کی جنس ہے 'اس سلط میں یہ بات جان لینی چاہیے کہ سب ہے اچھی غذا کیہوں کا آثا ہے'اگر چھان کر استعال کرے تو یہ آمائش میں وافل ہے 'اوسط غذا بی کا چھا ہوا آثا ہے 'اور اونی ابنی جھا ہوا ہے جمہ مہال کوشت اور مضائی ہے 'اور اوسط چکائی کا شور ہا جس میں گوشت نہ ہو 'اور اونی اسان فیک اور مرکہ ہے۔ مہا گئیں ہوت کا طریقہ یہ رہا ہے کہ وہ بھی مالن استعال نہیں کرتے تھے 'بکہ براس لذیذ کھانے ہے احزاز کرتے تھے 'جس کی نفس خواہش کرتا ہو می کہ کہ براس لذیذ کھانوں سے دل میں کمر کرلتی ہیں 'اور وہ ان لذوں کا آتا عادی ہوجا ہا ہے لذیذ کھانوں سے دل میں کمر کرلتی ہیں 'اور وہ ان لذوں کا آتا عادی ہوجا ہا ہے کہ بھراسے موت کا خیال بھی پرا گئے گئی ہے 'وردار الحق کا شوق بھی ہاتی خیس رہتا' اس کے حق میں دنیا ہی جنہ بن جاتی ہو ہے گئی ہو کہ گئی وہ قوا ہے دنیا کی زندگی قید معلوم ہونے گئی ہے 'اور وہ یہ چاہئے گئی ہے کہ کی طرح اس قید خانہ تصور کر تا ہے۔ آگر تھی وہ انجر تھی نویس ہوں۔ سیکی ابن معاذ ہے اس قول ہے اس حقیقت کی طرف اشارہ کیا ہے کہ اے رہ مور تھیں جنے القرود سے کہ کے لئے اپنی معاذ ہے اسے اس قول ہے اس حقیقت کی طرف اشارہ کیا ہے کہ اے رہ مور تھیں جنے القرود سے کہ کی طرف اشارہ کیا ہے کہ اے کروہ صدیقیں جنے القرود سے کے لئے اپنی آب کو بھوکا رکھ وہ جنگی بھوک زیادہ میں ختیقت کی طرف اشارہ کیا ہے کہ اے کروہ میں جنے القرود سے کے لئے اپنے آپ کو بھوکا رکھ وہ جنگی بھوک زیادہ

<sup>(</sup>۱) محمد اس روایت کی مند قبی بی - (۲) نمائی نے بیر روایت انتصار کے ساتھ نقل کی ہے۔ (۳) بیر روایت قبل کے قبیل بی کاری بی معرت ابر سید الدری سے به ارشاد معمل ب (فایکم ارادان یو اصل فلیو اصل حتی السحر - ")

ہوگی کھانے کی اس قدر اشتاہ پر ہے گی۔ حکم سری کی جس قدر آفات ہم نے آئی ہیں وہ قام ول پند اور لذرز چزوں کے کھانے سے پیدا ہوتی ہے' اس لئے اگر مہاج شوات ترک کوری ما میں قدائی بیا قوات ہے' اور در ترک کی جا تین تو عظرہ زیاوہ رہتا ہے' اس بنار سرکاروو مالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد قربایا۔ شر ار امنی الذین یا کلون مخ الحنطة

میری امت کے برے لوگ وہ ہیں جو کیموں کا مغز کھاتے ہیں۔() اس صدیف کا مطلب یہ قبیں کہ کیموں کا مغز (میدہ) کھاٹا جرام ہے الکہ وہ مباع ہے 'اگر بھی بھی کھاٹیا جائے تو کوئی مضا کقہ نمیں 'اگرچہ اس پر بداومت کرنا بھی گناہ نمیں ہے جلیکن مستقل کھائے ہے لاس کو اس لذت کی عادت پڑجائے گی 'اور وہ اس کے حسول کے لیے جدوجد کرے گا' یہ جدوجہدات معاصی کی طرف بھی لے جاستی ہے 'اس اعتبارے یہ لوگ برے قرار دیے گئے' کے لکہ میدے کا مسلسل استعال انھیں ایسے امور بیں جٹلاکر تا ہے جن کا انتجام معاصی ہو' چنانچہ مرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم ارشاو فرماتے ہیں۔

شرارامتى النين غنوابالنعيم ونبتت عليه اجسامهم والماهمة الوان اطعام وانواع الباس وينشلقون في الكلام.

(ابولغيم-عائشة)

میری امت کے برے اوگ وہ ہیں جو دولت سے پرورش پاتے ہیں اس پران کے جم پروان چرھے ہیں ان کا معلم نظرانواع واقسام کے کھائے اور طرح طرح کے لباس ہوتے ہیں اور وہ پولٹے میں باچیں بھاڑتے ہیں۔ افد تعالی نے معرت موی طیہ السلام سے ارشاد کر آیا ہم قبرے دہنے والے ہو اس تعوری سے تم بہت ی شموق سے رک جاؤے۔ بزرگان امت لذیذ کھانوں کے استعمال اور اسٹے نشوں کو ان کھانوں کا عادی ندائے سے ڈرتے ہے اور یہ مجھے سے

کہ لڈات کی مجت پر بختی کی طامت ہے اور ان سے رکنا میں سعاوت اور خوش بختی ہے۔ روایت ہے کہ وہب بن منہ نے فرایا کہ جے تھے اس پر چھا کہ ان پر دو فر شتوں کی طاقت ہوگی ایک نے دو سرے سے برچھا کہ ان سے ہو؟ اس نے بواب واکہ بھے تھم دیا گیا کہ سندر سے فلان چھلی تکال لوں فلان بیودی نے اس کی تمنائی تھی اللہ اس پر لعنت کرے ' پہلے فرصے نے کما کہ جھے ہی ایک ایسا بیل کرا ویے کا تھم ہوا تھا جس کی فلان عابد نے فوایش کی تھی موس سے معلوم ہوا کہ اسباب شوات کا آسانی سے

ماصل ہو جانا خیری نشانی نہیں ہے 'می وجہ ہے کہ حصرت مرنے شمد سے علمائیا ہوا جیندایاتی ہینے ہے یہ کمہ کرا کار کرویا تھا کہ چھے اس کے صاب سے دور رکھوں

قس کی خالف اور شوات وادات کے اجتاب سے بولی کوئی موات میں ہے اجیناکہ کانب ریا مدا انفس میں اس منوان پر سرماصل بحث کی جا بھی ہے۔ باخ کے بین کہ صورت مرافلہ بن عرفیار کے افران میں کانہ جھلی کھانے کی خوابی بوئی تمام شر میں جھلی ہا ہی کہ اور وہ بھی ورد میں ورد میں کا انتخابی کران قیت ہم لوگوں نے خرید کراور پاکر روئی کے ساتھ بیش کی است میں سائل آیا "آپ نے خادم ہے کما کہ یہ جھلی دوئی میں پیٹ کرسائل کو وے دو خادم نے عرض کیا کہ آپ بہت دون سے آن چھلی کھا جا تھے بھی مشکل ہے یہ جھلی باتھ کی ہے ، ہم نے ویز مدور ہم وے کر خریدی ہے اور بھی محت سے اس کا سائن تیار کیا ہے "آپ سائل کو دیے دیے ہیں اگر تھم ہو قرسائل کو چھل کے بجائے ویز مدور ہم در ہم

www.ebooksland.blogspot.com

فرایا: نیس! یہ محلی مدنی میں لیب کرمائل کو دیدہ خادم نے ماکل ہے کماکد اگر تھے ایک درہم دے دیا جائے وکیا تر یہ محلی چھوڑ جائے گا'اس نے دشامندی قاہری خادم نے سائل کو ایک درہم دے دیا اور این مڑے مرض کیاکہ سائل ایک درہم لینے پر دضامند ہے آپ نے فرمایا: اب اس سے ایک درہم بھی جت او اور کھلی بھی اے دیدو۔ اس لئے کہ بھی نے دسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کویہ فرماتے ہوئے سنا ہے۔

ایمالمری اشتهی شهو افردشهو تعو آثر بهاعلی نفسه غفر الله لمد (این حان)

جس مخض نے کوئی خواہش کی محراسے مد کردہا اور اس کو اپنے نئس کی ضدیر جانے دیا تو اللہ تعالی اس کی مغرب فرائس کے۔ مغرب فرائس محرب

ایک مدیث یں ہے۔

اذا اسلات كلب الجوع برغيف وكوز من الماء القراح فعلى النيا و اهلها المعار - (الإمنور - الإمرز) حدة على كريمة كال مريمة العراد المريمة على كريمة كال مريمة العراد المريمة المريمة العراد المريمة العراد المريمة العراد المريمة المريم

جب تو بموك كے كتے كوايك موئى اور خالص إنى كے بيا لے سے مدك دے تو دنيا اور الل دنيا كے ليے تو ابى

اس مدیث میں یہ حقیقت بیان کی می ہے مقصد بحوک کے ضرر اور پیاس کی تکلیف کا ازالہ ہے 'نہ کہ ونیاوی لذتوں سے عیش كرنا- حضرت موكو خريفى كريزدين الى سفيان طرح طرح كے كانے كائے يں انحول نے يزد كے خاوم كو بدايت كى كر جب رات كو كمانا آجائة و محمد اطلاع كردينا و اياى كا الديند كمر تشريف له مع اس وقت وسر فوان بر ثريد اور كوشت موجود تنا" آپ نے بھى كھانا كھايا 'جب ريدے فارغ بوے تو بعنا بواكوشت لاياكيا 'بزيد نے باتھ بيعايا اليكن صفرت مر بیفے رہے اور فرایا کہ اے بندین الی سفیان ایما ایک فذا کے بعد دو سری فذا بھی ہوتی ہے ، بندا اگرتم ساف کی سنت چھوڑدو کے توان کے رائے ہے بھی مغرف ہوجاؤے سارین میرکتے ہیں کہ میں نے بھی حدرت مرک لئے آنا نسیں جمانا اگر جمانا بھی ہ وان کی مرض کے خلاف جمانا ہے اور ان کی نارائٹی مول لی ہے ، یہ می دوایت ہے کہ متب فلام آنا کوندھ کروموب میں رکھ دیے تے اور جب دہ سوک جا با واے کھا لیت قرات ہے کہ دنیا میں مدنی کے ایک کان اور نمک پر دعری گذارنی جا ہے تاکہ آخرت میں بمنا ہو اگوشت اور بھڑن کھانا میسر آئے ای دھوپ میں رکھے ہوئے گڑے کا پانی پینے ایک لوودی کمنی کہ آگر آنا مجھ دے داکریں قص بکا داکوں اور پانی ساتے میں رکھ دا کوں تاکہ فعد اور جایا کے اب قراعے کہ متعد بحوک کے سے کو روكناب وواس طرح بحى رك جا مائي منتين اين ايرابيم كفي بي كم كرمد ك سول الليل من ميرى طا قات ايرابيم بن ادبم س اس جکہ ہوئی جمال الخضرت ملی الله علیہ وسلم کی پیدا کئی مول بھی میں نے مصاکد وہ راستے کے ایک کارے بیٹے ہوئے رو رے ہیں می ان کیاں جا بیا اور پہلے لاا اسال اسال اور کا ہے؟ قوال کی دیں ایک اس کے وریافت کیا'اس کامی انہوں نے یک جواب وا تیری مرجد ہی او انھوں نے فرایا کہ اگر میں جہیں وجہ بالا دوں و تم کی سے کو سے تو نیں میں نے فرض کیا: اب مطمئن رہیں ہی سے نیس کوں گا فرایا: تی سال سے براول حرب کا اے کے لے بین ہے میں اسے زیدی مدے ہوئے قبارات ایا ہواکہ میں بیٹا ہوا او کل رواقیا است میں ایک فوجوان نظر آیا اس ک باتد می سزر تک کا بیالہ تھا بھی سے معاب اور ہی تھی اور جرہے کی خوشبومک ری تھی میں نے اپنے عس کواس کی طرف موجہ ہونے ے دو کا۔ عراس نے عالم میرے قریب کو اور کھنے لگاکہ اے ایرامیم اکھاؤ میں نے کماکہ می سے اے اللہ کے لئے چوز رکھاہے اس لئے کھاتے سے معدور ہوں اس نے کما اگر خدا کھانا چاہیے تو کھالینا چاہیے ، جھے اس کا جواب نہ بن پرااور

احاء الطوم جلد سوم

ددنا اس نا بر کمانے کے امرار کیا میں نے کما میں یہ مجم ہے کہ جب تک یہ معلوم نہ مور کمانا کمال سے آیا ہے اس وقت تك ند كمانا جا ين اس في جواب والكماو يو تساد على الح المان على محم والكاب كدا عد الديوال في وادر اراميم بن ادبم كو كملاك ميوكد اس في مراس الله كوروك ركما الماليد في المرام فرايا ب-ات اراميم! من في فرهنول سے ساہے کہ محص اللہ کی منابع سے مجد لے اوروہ لیقے سے افار کردے واسے طلب کرنے پہنی دیں روا جائے کامیں ے کمایا کر یہ بات ہے تو یک تمامے مائے ہوں اس کا عقدہ اللہ ہی کمولے گا۔ ایسی یہ بات ہو رہی محل کہ ایک اور نوجوان الا اور كن لك دا عدا اب ي حرواس كم من من ال دي اجاني معرت معرف كلات رب يمان تك كر محد كري نير اللي جب بدا بوا و حريه كاذا كفد محسوس بوا، علين كن بي كرجب ابرايم فيدواف سايا وين إن كابات الإبات يس لوا اے بوسد وا اور يہ كنے لكانا عالم الحدايولوگ الى شوال سے مع معن من اور بعد بين الواسي ان كى بنديده جن مطا كريائي وان كودول من يقين والاع ان كودول كوميت كادوات معاديات الدالد المع بدر شين يربى نظر كرم فرا - عريس في ايرايم كابات اسان في طرف بلتد كيا اور كما العداس بالقدى يركت سه السر والعد كالفيل بس اوراس انعام کے مدقے میں جو تو ہے ان پر قرایا ہے اے عاجزو متکین بعد پر کرم قرائے عرب فنل واحدان اور رحت و كرم كا فكان ب اكريد اس كاستن نيس ب-اس كيد ايرالهم اين اديم الفركر عل ديد اور حرم فريف يس داهل بو كاء مالک این دعارے موی ہے کہ وہ چالیس برس تک وورد پینے کی ارزو کرتے رہے ایکن قس بیا۔ ایک روز ان کی فدمت میں مجوریں بیٹ کی میں او کوا نے کا اے کے اصرار کیا آپ نے فرایا ہم ای کمالو میں نے بالیس برس سے اسے بات میں لگایا۔ احمد بن ابی الحواری سے بیں کہ ایک بار ابو سلیمان وارائی نے کرم اور ممکین روثی کھانے کی خواہوں ما بری میں نے روٹی بکوا كراب كا خدمت من ويل كا اب إلى الله الا اوروا والال المحركم مووودا اوردوكر كن كالما إطويل مدوجداور ومنت کے بعد و نے میری اردد بت جلد بوری کی اب مدل مل سے وب کرنا بوں اور اس طرح ی خواہشات نہ کرنے کا مزم مُعمّ كرنا مول احركت إلى اس كے بعد آپ نے بھی ملک نیس چھا۔ مالک بن طیع كتے بيل كريں بعروك بازارے كذرربا تفاكه ميرى نظرايك مبزى يرين ميرسه دل في والف ك كه كاف اج دات مي يه مبزى كماون العديس محداس فوالف ير ندامت بولی اور یس نے یہ مدکیا کہ اب جالیس موز تک بیں یہ بزی نہ کماؤں گا۔الک بن دیار بعرے بی بہاس برس تک رے لیان نہ انوں نے دہاں کی مجوری کمائی اورنہ فرا کمانے ایک مرجہ الل امروے فرایا:اے امرووالوایس تم میں بہاس یری دہا ہوں اس دوران میں نے تساری ترو فتک مجودوں سے کوئی مرو کارنہ رکھا اس کے بادجودنہ بھے میں کوئی کی آئی ہے اور نہ تم میں کو زیادتی پدا ہوئی ہے۔ یہ بی فرمایا کہ میں نے بھاس برس سے دیا ہے اپنا تعلق منقطع کر دکھا ہے۔ جالیس برس مدرے کہ میں نے دودھ کا ایک کونٹ بھی ملت سے نیج نیس ا تارا۔ حادبن الی منیقہ کتے ہیں کہ میں داؤد طالی کے پاس آیا وہ اہے جرے کادردانہ بند کے ہوئے کی سے کمدرے کے کہ اور ان کی خواص کی میں نے بھے رون کھائی اب و فرا کمانا جاہتا ے بعدا میں تیری یہ اردد پوری نیس کون گا۔ جبوہ یا ہر اللے او معلوم ہوا کہ ان کا خطاب اے قل سے تھا۔ ابو ما ام ایک دن بازار سے کار دے سے کہ موے پر نظروری ول نے میدہ کانے پر اکسایا مینے سے کماکہ یہ میدہ دو کا ہوا اور ایک طرف کور کما ہے اس من سے مارے کے جمید اوا شاید جند من بغیر کے اور فیر منوع میدے نعیب ہو جائیں ،جب بٹا خرید لایا واسے اس کو فوب است ما مت کی کہ وقعے فرید نے کے کما ویکھ ہی گھانے کی آرود ظاہری اور اے فرید نے مجور کیا۔ باوا میں بچے مركز كانے نيس دول كا- راوى كتے بي كه المول نے وہ ميد نيس كايا اور فيموں كودے دوا۔ مولی في كتے بيل كه ميرا دل بيس رس سے مک ی فواہش رکھا ہے۔ احمدین ابی ظیف کتے ہیں کہ میراطی جی برس سے بعد برکر بان وہا جاہتا ہے الین میں ا اے بھی سراب نیس کیا' اس کی محلی باق رحمی۔ حبد افغام سات برس تک کوشد کھانے کی معروب ایک دن انہوں نے www.ebooksland.blogspot.com

حياء الطوم جلد سوم

کوشت کا ایک پارچد لیا اے آگ پر بھونا اور روٹی میں لیٹ کر رکھ دوا۔ استے میں ایک یتم بچہ آیا انہوں نے وہ روٹی اے دیدی ا اور رونے کے اس وقت ان کی نیان اس آیت کا درد کر ہی تھی :۔

ويُطْعِمُونُ الطَّعْامُ عَلَى حَبِمِمِ سَكِينَا وَيُونِمُ اوَالْسِيرًا- (١٩١٨م اعد ٨)

ادرده اوك محن خداى مبت سے فریب اور پیتم اور قیدی كو كما إ كملات بي

رادی کتے ہیں کہ اس واقعے کے بعد انہوں نے بھی گوشت نہیں کھایا۔ ایک مرحبہ ان کے ول میں بھوری کھانے کی خواہ ف ہوئی تموری ی مجوری خریدی اوربداراده کیا که رات می ان ی ب اظار کریں مے اس رات اتن بیز او می بل اورا تا زیددست طوفان آیا که لوگ محبرا الحف انهوں نے اس آند می اور طوفان کے عذاب کو آسے نفس کے قسور کی سزا تسور کیا اور اسے خاطب کر ك كن كي ال السال المساكم يرى برأت ك وجد عدوا ب والي الله كموري ويدن براكسال فاالوك اس معيت من تيرك كناه كادج سے كرفار موسع فيوار!اب انس الله مت لكانا واؤد طائى في من كاروايك يہے كا مركه خيدا اورايناس فل براس قدر نادم موساكه تمام رات فس كومطنون كرت رسم اور اخرت كر جاب سے ورات رب ایک دن متبه ظلم نے حبدالواحد بن زیدے کما کہ قلال عص است لاس کاوہ ورجہ بالا باہے کہ میں است عس کواس درے سے محروم یا نا ہوں ، مردالواحد نے جواب رواس کوجر سے کہ تم مولی کے ساتھ مجور بھی کھاتے ہو اوروہ مرف روٹی پر تناحت كرنا ہے۔ متب نے كماكم أكر ميں مجى مونى يراكتفاكر نے لكول الوكيا مجھے بمي يدورجد ماصل موجائے كا فرايا: الليفاسيدس كر عتبد دونے لگے اوگوں نے کما کیا: مجورنہ کھانے کا غم ہے وراوا مدنے لوگوں سے کما کہ انسی کی نہ کوئیے جو ارادہ کرتے ہیں اے پوراکرتے ہیں، جعفرین نصیر کتے ہیں کہ حفرت جند کے بھے محم واکہ میں ان کے لیے اقیر فرید کرلاوں میں نے محم کی حیل کی انہوں نے اظار کے وقت ایک انجیر منع میں رکھا اور فورام ہی نکال مجی لیا اور جھ سے کہنے گئے کہ انہیں میرے سامنے سے بثالو میں نے مرض کیا کہ آپ نے لانے کا تھم ویا تھا 'تفاول فرمائیں 'فرمایا: فیب سے بیا آواز آری ہے کہ تو نے ہماری خاطریہ سب چزیں ترک کیں ہیں اب کول کھا رہا ہے؟۔ صالح مری کتے ہیں کہ میں نے مطاو سلی سے مرض کیا کہ میں آپ کے لیے ایک چز بھیجنا چاہتا موں بشرطیکہ آپ اے تول فرمالیں انسوں نے دعدہ کرایا میں نے اپنے اڑکے کے ذریعہ محقی شد اور ستو کا شربت بمیما اور پنچانے والے کو ہدایت کی کہ جب تک وہ یہ شربت نوش نہ فرالیں اس وقت تک والی مت کا اندول نے حسب وعدہ شریت نی لیا۔ میں نے دو سرے روز بھی شریت ہینے کی جرات کی کین انہوں نے قبل نیس کیا میں نے مرض کیا جناب آپ نے میرا تحفدوایس فرا دیا ہے محصاس کاافسوس ہے انہوں نے فرایا: جمیس اس کا براند مانا چاہیے میں نے پہلی باریہ شربت في ليا تفا و د مرى بار كوشش كم بادجودندني سكا جب من في ين كاراده كياتو جهيد ايت ياد أكل ف

يُنْجَرُّ مُنُولًا يُكَانَيُونِيغُهُ (ب ١٥٥ ايت ١١) جس وكون كون كرية كادر كلب إماني كرمان ندا ارتك كا

مانی کے ایک رائے ہیں کہ میں ان کا یہ ہواب س کر روینا اور ول ہی ول میں کنے لگا کہ میں الگ رائے پر ہوں 'آپ الگ رائے پر ہیں ' سری سعنی فرائے ہیں کہ میراول سمی سال ہے انجور کے شیرے ہے روئی کھانے کے لئے کتا ہے لیکن میں نے اس کا کمنا نہیں مانا۔ ابو بکر جلا کتے ہیں کہ میں ایک ایسے فیص کو جانیا ہوں جس کا فلس اس سے دس دن ہموکار ہے اور دس دن کے بعد من پیند چیز کھانے کے لئے کتا ہے 'وہ فیص اپنے فیس کے اس فریب میں نمین آنا اور اس سے کتا ہے کہ میں دس روز کافاقہ نہیں
ہا باتہ اور اس سے کتا ہے کہ میں میں روٹ کے اپنے کی دونیاں
ہا باتہ اور کی خواہش ترک کروے۔ ایک بزرگ نے اپنے کی دونیاں اس جرکت سے منع کیا اور فرمایا کیا تم جائے ہیں اگر کھانے کہ میں کی دونیاں
ہوکہ جو مدنی تم نے جمودی ہے اس میں کس قدر عملیں بوشیدہ ہیں'اور کتے کار مگروں کے انجوں سے گذر کریہ روئی تم تک پہلی م كيليان برما بان سه دين براب بولى بماتم آنودم بوع بحت سه الكواب ايدوا في ماق محت ك اوراس مرط تك بنهايا الب تم اس دول سه امراض كرد به بو اور فوب تركي الأش يم مركروان بود مديث شرف بين به مركزوان بود مديث شرف بين به المدين حتى بعمل فيه ثلا ثما أنه و ستون ما نعاليا المرافعة ثلاث ما أنبيل عليه السلام الذي يكيل الماه من خزائن الرحمة ثم الملائكة تزجى السحاب و الشمس و القمر والا فلاك و منافكة الهواء و دواب الارض و أخر هم الخبار وان تعدوانعمة الله الانتصور وال

روثی کول ہوکر تمارے سامنے اس وقت تک میں آئی جب تک اس میں تین سوساتھ کار کروں کا عمل جاری دیں اس میں تین سوساتھ کار کروں کا عمل جاری دیس ہو آن ان میں سرفرست میکا کیل علیہ السلام میں جو اللہ کی رضت کے خزانوں میں سے پائی تابیع ہیں کمروہ ملا تکہ میں جو بادل سورج و تھا اور معاموں کو بنگاتے ہیں کہوا کے فرضتے اور زمین کے چواہے ہیں اور اخریں تان باتی ہے اگر تم اللہ کی تعلین جارکرے بطوق حارز کرسکو۔

ان حکایات و اقوال سے پتا چان ہے کہ حضرات اولیاء اللہ انی فرائد کے حسول کے لئے فکم سری سے ورقے تھے اور خواہشات فس کی اتباع کو ناپند کرتے تھے اس کی ایک وجہ یہ بھی تھی کہ ان کے طیال میں طال ذرائع ہے رزق کا میسر آنا قریب قریب نا ممکن ہو کیا تھا اس لئے وہ مرف قدر شہورت ہر اکتفا کرتے تھے اور من پند چڑی شرورت میں وافل ہیں ہوں جن بھی جڑی ہیں ہیں۔ چنانچہ ابو سلیمان وارانی کتے ہیں کہ نمک بھی شہوات ہے اس لئے کہ وہ بوئی ہے ذائد ایک چڑے ، دوئی کے طاوہ جھی بھی چڑی ہیں وہ سب شہوات میں وافل ہیں کیو کہ ضورت تھا اور اس سے بھی بوری ہوجاتی ہے معلی کے طاوہ ہی چڑکو شوت تھی اور اس سے دور رہنا انتہائی درج کی بات ہے اگر کمی سے یہ مکن نہ ہو تو اتنا ضور کرے کہ اپنے فس سے قافل نہ ہو اور شہوات میں اس معرت می کرم اللہ وجہ قرباتے ہیں کہ ہو قوس چالیس وور تک کوشت نہ کو کہ این ہوجاتا ہے اور ہو مسلسل چالیس دوز تک کوشت استعال کرے وہ مخت دل ہوجاتا ہے۔ بعض لوگ یہ کیتے ہیں کہ بابنری سے کوشت کھانے میں شراب کا نشہ ہو تا ہو تک کوشت استعال کرے وہ مخت دل ہوجاتا ہے۔ بعض لوگ یہ کیتے ہیں کہ بابنری سے کوشت کھانے میں شراب کا نشہ ہو تا ہے اور جو مسلسل چالیس دوز تک کوشت استعال کرے وہ مخت دل ہوجاتا ہے۔ اور جو مسلسل چالیس دوز تک کوشت استعال کرے وہ مؤت دل ہوجاتا ہے۔ بعض لوگ یہ کہتے ہیں کہ بابنری سے کوشت کھانے میں شراب کا نشہ ہو تا ہے۔ اس کی خوص بوری نہ کرتی چاہئیں اس طرح کی خواہش بھی رکھتا ہو تو اسے اسٹے فلس کی دون خواہش ہی دور ہو گائیں اس طرح

<sup>(</sup>۱) محداس روایت کی مند دمیں لی۔

نس توی موجائے کا بیعض اوقات نس کھانے کا مطالبداس لئے بھی کرتائے کہ جماع کے لئے نشاط اور وانائی پیدا موجائے ، شکم سر ہو کرسونا بھی اچی بات نیں ہے اس سے بیک وقت دو مفاتیں جمع ہو جاتی ہیں اور بدو مفاتیں جم کی سست اور قلب کی سختی کا بامث بنى إلى أكر كمى دجه سے خلم سرموكر كما لے وبلود فكر نماذ يز مع يا ذكر الله ميں مشخل مو "چنانچه مديث شريف مي ب. أنيبواطعامكم بالصلاة والذكر ولاتنام واعليه فتقسو قلوبكم (طبراني النالسف مأتشم

نماز اور ذکر کے ذریعہ اپنا کھانا ہمنم کرلو کھانا کھا کرمت سوداس طرح تسارے ول سخت ہو جائیں ہے۔

اوراس ذکرو مبادت کا اونی درجہ بیا ہے کہ چار رکھات بڑھے یا مو مرجہ سمان اللہ کے یا کھاتے کے بعد تھوڑی ی الاوت ای كرلياكر - چنانى سفيان ۋرى أكر دات كوپىد بحركم كايت توده تمام دات تمازيس كذار يك دن كوپىد بحركها ليت و تمام دن ذكرو الاوت مين مضغل ريخ اور فرائع كه حبى كابيد بحيوا اوراس سے منت لو بمبى فرائع كد كدھ كابيد بحرواوراس بر بوجدادد اكر بمى كوئى الحيى غذا يا كيل فروث كملة واس وقت مدنى ندكمانى جاسية ككداس من يند كمان وريك فروك ك موض معنی ترک کردی جاہمنے آک مادت اور شوت دونوں کھاند ہوں۔ سل ممتری نے ابن سالم کے ہاتھ میں مونی اور مجور دیمی وایا پہلے مجور کھالو اگر ہید بحرجائے واس رقاحت کو جمع افق رہ جائے و ضورت کے بقدر روٹی لے لو اگر جمدہ اور سادہ سالن دونوں طرح کے کھاتے موجود ہوں تو پہلے اچھا کھائے میرو کہ اجھے کھاتے سے پیٹ بحرے کے بعد دل سادہ کھاتے پر آمادہ نسیں ہو آ۔ لیکن سادہ کھانے کے بعد دل ایکھے کھانے کی طرف ضورت لیکا ہے 'اور بعض او قات آدی بلا ضرورت بھی کھا ليا ہے۔ بعض اكابرائ مردين كو سميت فرمائے كه من بند جني مت كماؤ اكر كماؤ تو ان كى جنومت كو اكر جنوكرو تو ان سے مبت رکھو۔ مصوص کھاتے طاش کرنا اور دسترخوان پر بیٹ کر مدنی کا انتخاب کرنا شموت میں داخل ہے۔ عبداللہ بن عرفرمایا كرتے تھے كہ موال سے ہمارے پاس مدنى سے نوادہ كوكى مور غذا دس الى تھى ، فور يجيئے كد ابن مرف دونى كو بمترين غذا قرار دوا۔ اس تعمیل کا عاصل بدے کہ مباحات کی شوت اور اوال سے مجی بھا چاہیے ایسانہ ہو کہ ہم یمال شوتی بوری کرلیں اور

قامت کے بودہم ہے کما جائے۔ اُنھنٹئم طیب ایک کم فری حیات کی الگذیا واسٹ کے نوٹم بھا (پ۳۲ ایت ۲۰)

تم این لذت کی چزیں اپن دیوی زندگی میں ماصل کر بھے اور ان کو خوب برت بھے۔

آدی دنیا میں اپنے فلس سے ساتھ جس قدر جاہدہ کرے گا اور جھی شوات ترک کرے گا آخرت میں اس قدر آرام ماصل كرے كا اور اى قدولذات اور شوات سے معند مو كا۔ ايك بررك كا ي جاول كى موتى اور جمل كمانے كو جا إا نمول نے دل كى بات است سے الکاد کردیا اس کا مرار پیما ان کا الکار پیما ہے ملک میں پرس تک جاری رہی۔ یماں تک دہ پرک وفات پا کے ا بعدين ايك صاحبودل في الحيل قواب من ديكما اورودواهت كياكم الله تعلق في تمادي ما في كيا معالم كياب؟ المول في جواب دیا کداندے محصے جن بیش برا العامات اور بہال الفاق سے اوا دائے میں ان کے بیان واظمارے قا مربوں مب سلے بھے چھی اور جاول کی مدفی دی کی اور کماکیا کہ ان قوائی ہر فواہش پوری کرسکتا ہے جو ول جاہے بلا حساب بلا روک ٹوک کما في ارتبادي تعالى كاارشاد ب

كَلُوْاوَاشْرَبُواهَنِيْكَ إِمَالَتُلَفِينُهُ فِي الْأَيَّامِ لَخَالِيَةِ (۱۳۰۰ ایت ۱۲۲)

كماؤاوري مزع كم ساتح ان اعمال ك صلى عن جم في كذهند الم من ك بير

احياء الطوم جلدسوم

ابو سلیمان دارانی کتے ہیں کہ سال بحر تک دن میں روزور کھے اور راہ میں قیام کرنے ہے بر کمی شوت کا ترک کرتا ہے۔ اللہ تعالی ہمیں اپنی مرضات پر چلنے کی توفق مطا فرائے۔

#### بعوك كے علم اوراس كى فنيلت ميں اختلاف رائے اور لوگوں كے احوال كا اختلاف

بانا چاہے کہ تمام امور اور اخلاق میں امترال اور درجہ وسلی مطلوب ہے جیسا کہ مدے میں ہے:۔ خیسر الامور اوساطھان

بحرين امورورمياني موتي يي-

اس اصولی تفکو کے بود یہ بات جان لینی چاہے کہ کھائے کے سلسے میں افعال اور معدل طرفتہ یہ ہے کہ اتا کھائے جس سے نہ مدے میں فقل پردا ہو اور نہ بحوک کی تعلیف محموس ہو کھائے کا مقد بیہ ہے کہ آوی کی زعر گیا تی رہے اور اس کے جہم میں عبارت کے لیے فائع ہے ہو اس طرح کھائے ہو اور اس کے جہم میں انتا کھانا چاہیے کہ بحوک کی تعلیف بھی مث جائے اور فازا کا اثر بھی معلوم نہ ہو اس طرح کھائے ہے آوی فرشتوں کے مطابہ ہو جاتا ہے کو ذکہ وہ فذا کی کرائی اور بحوک کی تعلیف وولوں سے اور اور اس طرح کھائے ہو ان ورجہ کمال تک پہنچا سی ہو جاتا ہے کو ذکہ وہ فذا کی کرائی اور بحوک کی تعلیف وولوں سے اور اور مری جانب بحوک ہے 'یہ ودلوں ہی ملک ہے جو اس کی مخال ایس ہو تعلیف کو اس مورجہ کمال تک پہنچا سی بین ان دونوں سے بچ کر احد ال کی راہ افتیار کرنے ہی میں ذمری کا بعد علقہ جادہ ان طرف ہے کہم میں ہو گوگر م طلقہ کے در میان مجمود را بی دور ہیں جان کو محفوظ رکھ سے بھائے گی موت اس کے سامنے آئے گی کیو تکہ طلقہ جادہ ان طرف ہے کرم ہو ہیں اس کی مثال ایس کی مثال اور اور اور اور اور اور اور اور ان ورجہ اور ان کہ کہ می مال انسان کا سے کہ شوات اسے جادوں طرف سے گھرے ہوئے ہیں 'فرشنے ہوئے ہیں اس کی مثال اور اور کی تک کی دور ہیں 'اس صورت میں ان سے مشاہدے اور کی اور اپنی زندگی کو محفوظ رکھ سے گی۔ یہ حال انسان کا سے کہ شوات اسے جادوں طرف سے گھرے ہوئے ہیں 'فرشنے جائے 'اور کو تکہ درجہ احترال تمام اطراف سے را ہی دوری اختیار کرنے کا واحد طرفتہ کی ہے کہ شوات سے دور ہیں 'اس صورت میں ان سے مطابعت اور کی دور کی مطلوب ہے 'جیسا کہ خدید الاحور ا

<sup>(</sup>۱) بر دایت بد بی گذی به ۱۰ - (۲) بردایت بید بی گذر کی به-

IAA

احياء الطوم جلدسوم

اوساطھاہے اس کا فیوت ملاہے اور آیت کرمہ سے اس کی تائید ہوتی ہے۔ کُلُوُ اوَاشْرَبُوْ اوَلا تُسُرِ فَوْ الْهِ ١٠٨٨ ایت ٢١) کماوَ اور پواور مدے مت لکار۔

بھوک اور منظم سیری میں اعتدال : جب تک انسان کو بھوک کی تکلیف اور منظم سیری کی کرانی محسوس موتی رہے گی عبادت میں دل جنی ماصل تمیں موگی مبادت اور فکر کو اسان بعائے کے لیے اور عمل پر یکسان قدرت ماصل کرنے کے لیے ضوری ہے کہ نہ انسان بموکا رہے اور نہ فکم سرمو- لیکن کو تکہ انسان کالفس ابتدا میں سرمش شموات کا فائن اور مدامتدال ے دور ہوتا ہے اس لیے اے افراط و تغریط کے درمیانی نظے پر لانے میں دھواری ہوتی ہے۔ اولاً مع کرتے میں مبالدے کام لیا جانا ہے استا بھوک اور فکم سیری کے درمیانی درجے پر لانے کے لیے پہلا کام یہ مونا جائے کہ فلس کو بھوکا رکھ کر خوب تکلیف بنجائی جائے ،جس طرح مرکش محوالے کو قابر میں رکھے کے لیے اوال بھوکا پاسار کھاجا آے اور بہت زوادہ ارا بیاجا آ ہے۔اس مرسط سے گذرنے کے بعد محورا قابر میں آجا آے اورائے مالک کی مرضی کا بائد موجا آئے جمورا اپن سر کئی چموردے اور قابد میں آجائے واسے بھوکا پاسا رکھے اور دیکر جسمانی ادائیس بھانے کی ضورت نیس رہی مرشد بھی اسے مردین کے ساتھ کی سلوك كراب اورانس ايے كام بالا اے جنيں وہ خودس كرا ، شا انس بموكارے اور شوات ترك كر لے كے كتاب مالا تكدند خود بموكا رہتا ہے اورند شوات سے كل طور يرا تعلق رہتا ہے باكيد بعض او قات غذا كے بعد واكد (پيل فروث) سے بمي شوق كلا باورديكرلذات وشوات عط الهالية بكوكم اسكالس مراض باب اس مزيد مواضية اور تربيت دي كى ضورت نيس ہے۔ ليكن كوكك للس رعام والات من حص ، شوع ، مرحى اور عبادت سے تسائل كافليد رہتا ہے اس ليے اس كے ليے زيادہ بمتر بحوك ہے ، تاكه دو اس كى تكليف محسوس كرتارہ اور مكسر بوجائے اور اكسارے درجد احتدال پر آئے ، ینی غذا میں میانہ روی افتیار کرے۔ راہ آخرت کے سا کئین میں صرف دوی فض بحوکار ہے ہے یادر ہے ہیں ایک صدیق ا اوردد سرا فریب خوردہ احق۔ صدیق کو بھوکارہے کی ضورت اس لیے جس کہ اس کانس مراط معقم پر گامزن ہے اور حق کے طرف چلنے میں وہ بھوک کے کوڑے کھانے سے بنیازے احمق اس لیے بھوکا نہیں رہتا کہ وہ اپنے بارے میں گمان رکھتا ہے کہ دہ مدیق ہے 'ادراس کانٹس کی ریاضت یا تاریب کا مختاج نہیں ہے۔ یہ فریب مقیم ہے۔ ادر بیٹیزلوگ ای فریب میں جٹلا نظر آتے ہیں نٹس کی ممل تاریب مشکل بی سے ہوتی ہے ' عام طور پر ہوتا ہیہ ہے کہ لوگ مدیقین کے احوال کا اپنے نفوں پر اعباق كرنے لكتے ين خواودوا الباق مي مويا غلا-اور مدنيتين كى طرح خود بحى اساب سے بازى برتے لكتے بين اس كى مثال اليى ہے جیے کوئی بار کسی تدرست آدمی کوکوئی چر کھاتے ہوئے دیکھے اور یہ جانے بغیر کہ وہ چرصحت مند کے لیے مغیداور بار کے لیے معزب خود می کھانے بیٹ جائے اس بارے معلق کما جائے گاک وہ نادان ہے اور بلاکت کی طرف جارہا ہے۔

غذا مقصود نمیں مجاہدہ مقصود ہے: یہ حقات ہے کہ غذا میں بین اوقت اور حداری مخفیص بڑات خود مقصود نمیں ہے،

بلکہ یہ سرکش اور نافران فنس کے خلاف ایک مجاہد ہے اس کی دلیل ہے ہے کہ آخضرت ملی اللہ علیہ وسلم کے لیے یہ مقدار ،

وقت اور بینس مقرد نہ تھی 'چنانچہ صفرت عافقہ فرناتی ہیں کہ یکی آپ اس قدو روزے رکھنے کہ ہم یہ خیال کرنے لگتے کہ اب

افطار نہ کریں گے 'اور بھی اس قدر افطار کرتے کہ جمیں خیال ہو آگہ آپ دوزہ نمیں رکھیں گے (بخاری و مسلم)۔ ایک روایت

میں ہے کہ آپ اپنے گر والوں کے پاس قشریف کے جانے اور ان سے وزیافت کرتے کہ کیا تسارے پاس کھانے کے لیے پھر ہے اگر کھرکے لوگ مرض کرتے تی ہاں! ہے تو آپ تاول کہ لیتے ورنہ فراتے کہ میں روزے ہے ہوں (ابوداور' تذی 'نساتی بوائی ہوتی تو آپ فراتے کہ میں روزے ہے کا تھا (بہتی) چنانچہ عائشہ ) حضرت عائشہ فراتی ہیں کہ جب آپ کے سامنے کوئی چڑچی ہوتی تو آپ فراتے میرا ارادہ روزہ رکھے کا تھا (بہتی) چنانچہ

14

احياء الطوم جلدسوم

ایک روز آپ باہر تشریف لے محے اور فرایا کہ میں روزے سے مول استے میں کمیں سے میں آیا میں سے مرض کیا یا رسول اللہ! مارے یاس میس آیا مواہے، اگر آپ فرائیس قو طاخر کروں، آپ نے فرایا میں قورون رکھنا جاہتا تھا، تاہم لے آور (مسلم)

اکابرین سلف کے مجاہدے : حضرت سل صمتری ہے کی نے دریافت کیا کہ شہرہ عیں آپ کے مجاہدے کی کیا کیفیت تھی،
انہوں نے فلف تم کی ہر مفتف کر احتوال کا آپ ایک شون کا ذکر کرتے ہوئے کہا کہ شن نے ایک بڑت تک ہیری کے پنے کھا کرون گذارے ہیں،
شین برس تک انجر کا آٹا استعال کیا ہے ' بھر شن برس کے لیے شین درہم مقرر کرنے ' ایک سال میں ایک درہم کی غذا کھا لیتا تھا۔
پوچھا کیا اب کیا مال ہے ؟ فرایا : اب نہ مقدر مقرر ہے اور ڈوقت کے مقرر ہوئے کا مطلب یہ نہیں ہے کہ دوہ بعد میں
بہت زیادہ کھا نے گئے تھے ' بلکہ ان کا مقدر یہ قالہ اب بین آپ کھانے کی گوئی مقدار مصین فیس کر آ اور ڈوقت مقرر کر آ ہوں '
بھر جن دوت مقات بھی ہوں اور بھی غذا معاسب بھتا ہوں لے لیتا ہوں۔ صفرت معرف کر فی کے پاس لوگ عمدہ میں
کھائے بھی ' آپ کھا لیا کر چ ' بھی نے کہا کہ آپ مورہ کھانے ہیں ' آپ کے بھائی بھر کورر می کے پاس لوگ ہوں ہی اور کھا ہے اور بھی مقالے کہا ہوں ' کہ جب کھانے ' انہوں نے جواب دیا
ہو کھائی بھر کو ورم نے دوک رکھا ہے اور بھی احتراض کا حق ہے نہ افاد کا ممان ہوں ' جب کھانے کا ارا ۔ ایک موجہ ہم کہا تا اور ایم کو جنو دو ہم کھان ' شید اور دوئی خرائے ' اور کی وگوں کو جو کہا اے ایو احتی آپ کے جائی کی جرائے اور دوئی کھر کہا نے ایو احتی آپ کی میائی کو چھو دورہ کھر نوٹ کے اور دوئی خرود کی کے گیا تا اور کی وگوں کی دھوت کی میں گاتو مود کی خرود کی کہا ہے اور کی طرود کی کے گیا ۔ اور کی وگوں کی دھوت کی میں گیا تھیں نوٹ کی طرود کی کی کہا اے ایو احتی آپ آپ اسراف سے نمیں ڈرے ' فریا یا اسراف کھائے میں نمیں میں نوٹ فریا اور دوئی بھی تھی بھر ہی ہوں ' اور اور ای بھی تھی بھر اور کہا ہوں نوٹ کھرا کیا آپ اسراف کیا تا اسراف کھائے میں نمیں ہو گھرائی اور اور کی کہا ہوں کہا ہوں کہا ہوں کو میں نمیں ہوت کو کھرائی اور اور کی کھرائی کیا تا اس اور اور کی کھرائی کیا اس اور اس کھرائی کی کہا ہوں کو کھر کی کہا ہوں کہا ہوں کہا ہوں کہا ہوں کو کھرائی کیا تا سے اور کھرائی کیا تا اس اور کی کھرائی کو کھرائی کو کھرائی کیا تا کہا ہوں کو کھرائی کیا تا کیا تا کہا ہوں کو کھرائی کیا تا کہا ہوں کو کھرائی کو کھرائی کو کھرائی کو کھرائی کو کھرائی کی کھرائی کیا کہا کہا کہ کو کھرائی کھرائی کھرائی کھرائی کھرائی کو کھرائی کو کھرائی کی کھرائی کھرائی کو کھرائی کو کھرائی کھرائی کو کھرائی کو کھرائی کو کھرائی کھرائی کھر

احياء الطوم جلاسوم

ہوسکتا ہے جب کہ نفس خواہشات اور عادات کی قیدے لکل جائے 'یمان تک کہ وہ کھائے بھی تو کوئی نیٹ نہ ہو 'نہ کھائے تب بھی نیت نہ ہو 'نہ کھائے اپ کی احتیاط پندی نیت ہو 'اس صورت میں اس کا کھاٹا اور نہ کھاٹا وولوں اللہ کے بیوں کے حضرت حمرین الخفاب کی احتیاط پندی دیکھئے انہیں معلوم تھا کہ سرکار وو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کوشد پند تھا اور آپ اے کھاتے بھی تھے (بخاری و مسلم سائٹ اس کا موافق ہا ہے کا وجود آپ نے اپ کہ جب شد کا محدثوا مشروب آپ کی جود تر ہو جائے گئی تا ہی کا موافق وہائی موافق وہائی موافق وہائی موافق وہائی موافق وہائی کا موافق وہائی میں جائے ہوجائے گئی تھی اس کا موافق وہائی موجائے گئی تھے الحرب کے حاسب سے بھاؤ۔

### كم خورى اور ترك شهوات كى آفيس

جانا چاہے کہ قارک شواے وہ افول کا فٹانہ بنآ ہے 'یہ آفیل کمن پند چرس کھانے کی آفول سے بھی زیادہ محفرناک ہیں۔
ایک آفت ہے کہ نفس بھی شوات نہیں چو و سکیا۔ سالک و چو فنا چاہتا ہے لین نفس اس کی اجادت نہیں دیا انس کی خواہش پوری کرنے کے بعض او قات سالک ہے کرتا ہے کہ لوگوں سے چھپ کروہ چرکھ المات ہے 'یہ شرک خفی ہے 'ایک عالم سے کسی ذاہد کا حال دریافت کیا گیاوہ خاموش رہے 'سائل نے پوچھاکیا آپ ان کے تبدیلی کو کی محس کرتے ہیں 'عالم نے بواب دیا کہ وہ تجائی میں ایسی چرس کرتے ہیں 'عالم نے بواب دیا کہ وہ تجائی میں ایسی چرس کھا تا ہے ہو چرح میں نہیں کھا تا ہدائی بدی آفت ہے۔ اگر کسی وجہ سے یہ صورت پیدا ہوجائے و اپنی خواہش خابر کردی جا جو نہیں کہ تا ہو اس کی شامت ہوجائے و اپنی فلام کو خلی دی اور کھال کو ظاہر کرنے میں وہ رابر کے فضانات ہیں 'جیسا کہ جموت بولانا وہ اس کی اور نہیں ہوتی کرتا ہے تارافتگی دور نہیں ہوتی کا ارشاد ہے۔

احاءالطوم جلدموم

التَّالْمُنَافِقِيْنَ فِي التَّرْكِ الْأَسْفُلِ مِنَ التَّارِ (ب٥١٤ ٢٥٥) بلاشبه منافقين دوزخ كے سب سے بيچ طبقے ميں جاكيں سے۔

اس کے کہ کافر اگر کفر کے اور اے ظاہر کدے توب تھا گفرے اور کفر کے اور اے بوشیدہ رکھے توب ود سرا کفرے ا اليے مض كے متعلق كما جائے كاكر اس نے بارى تعالى كى نظركو حقيرجانا اور علون كى نظروں كو اجيت دى الين ول ميس كفرر كما مالا كله الله تعالى دل كے مال ير مطلع بين اور ظا برے كفر مطايا ،جب كه باطن كا اهبار ب كا بركى كوكى اجيت تسيس عارفين شوات بلكه معاص مي جلا كے جاتے ہيں ليكن روا ، فريب اور اخفاء ميب ميں جلا دس كے جاتے ، بلكه معرفت كا كمال توبيہ كداللد تعالى كے ليے شوتيں ترك كردے اور فا ہريه كرنا دے كدوه شوت ميں جلا ب يد اظهار اس ليے كرے اكد لوكوں كى نظول میں حقیرہ و جائے ایک بزرگ من پند چن فرید کر کمریس نمایاں جگہ پر رکھ دیتے " اکد لوگ یہ سمجیس کہ وہ یہ چن س كمات بين والأكدوه غذا كماياكرت من بدا ظهارات مال ك سلط من اوكون كومغالط دين ك لي قوا باكد لوك بزرك سجد كوان كى طرف ردوع ندكري مكال دمري ب كد دم ين دم ك خلاف كرے يعنى ظامريد كرے كدوه زار دس ب كا جات شوات ہے 'یہ صدیقین کا عمل ہے ،جس طرح منافق نے دو گذب جمع کے بین ای طرح صدیق مجی دو صد قول کا جامع ہے اس نے اسيخ ننس پر دُمل بوجه والا ب اور دو مرتبه جام مبريا ب ايك مرتبداس وقت جب اس قي من پند چيز كو خيرواد كما اور دو سرى بار اس وقت جب لوگوں نے اس کے طاہر مال کوہرف معن بنایا۔ ایسے لوگوں کے بارے میں ارشاد ہے:۔

أُولَكِكُ يُورُدُونَ أَجْرُهُمْ مُرَّ تَيُنِ (ب110 آيت ۵۳)

ان لوكوں كورد برا ثواب ط كا۔

ان لوگون كا حال اس مخص كے مشابه ہے جے كوئى چيزسب كے سامنے دى جائے وہ اس وقت تو تول كرلے ليكن چميا كروائيس كدے۔اس كودد وجدے الكيف موكى اول اس ليے كداے سب كے سامنے دوج دے كرديل كياكيا وم اس ليے كداس ف وہ چڑچمیا کروالی کردی جب کہ وہ اس کا ضرورت مندمجی تھا۔ سالک کو اگریہ مرتبہ حاصل نہ ہو تو اسے اسے حیب کے اعلان اور شوت کے اظمار میں اجتناب ند کرنا چاہے اور شیطان کے اس فریب میں ند آنا چاہے کہ اگر میں نے اپنے محوب فا ہر کردے تو لوگ ان جوب میں بھی میری افترامکریں سے اس لیے لوگوں کی اصلاح کی خاطر بھتریہ ہے کہ میں اپنا مال علی رکھوں۔ سالک کو سمحد لینا چاہے کہ دو سرے کی اصلاح سے زیادہ اہم اپی اصلاح ہے۔ دو سرون کی اصلاح کے فقلہ ونظرے اپنا مال علی رکھے والے فض کا مقدریائے وود مرول کی اصلاح کے بمانے شیطان کی اجاع می معروف ہے ، حقیقت یہے کہ وہ او کول کے اعراض کے خوف سے اپنے میوب فا ہرنس کرنا چاہتا۔ نہ اے ای اصلاح معمودے اورنہ فیری اصلاح۔

دوسری افت یہ ہے کہ سالک رک شوات پر مملا قادر و ہے الین اسے زام مضور مولے کا دول ہے اور دو اس بات سے خوش ہو آے کہ لوگ اے مفیف کیں۔ یہ سالک ایک ضعیف شہوت (کھانے کی شہوت) کا آرک ضور ہے لیکن اس سے زیادہ مى شهوت من جلاب اوروه ب شهرت كى طلب اور عزت وجاه كى خوابش ـ يه ايك شهوت عديد بعلاب كوبت وريي است جلا ہونے کا احساس ہو تا ہے اس شوت کا فتم کرنا کھانے کی شوت علم کرنے کے مقابلے میں زیادہ ضروری اور اہم ہے۔ اگر کوئی مخص ریا کاری سے دور ہے اور کھانے کی شوت میں جلا ہے وہ اس مخص سے بہترہے جو کھانے کی شوت کا بارک اور حت جاہ میں جلاب ابوسلمان کتے ہیں کہ جب بیرے سامنے کوئی ایم غذا آئے جے وقے ترک کرد کھا ہے واس میں تموزا سا کھائے البت لاس کی خواہش (زیادہ کھاتے کی) ہوری مت کر اس طرح لاس کی دونوں شہوتیں عم ہوں گی کھاتے کی شہوت ہی اور صرت کی شوت بھی۔ جعفرین محرصادل کیتے ہیں کہ جب میرے سامنے کوئی اچھی اور من پیند چڑ پیش کی جاتی ہے تو میں اپنے نفس پر والٹا موں اگر میں یہ دیکتا موں کہ وہ طاہر میں کھانے کی طرف مائل ہے تو میں اسے کھلا دیتا موں مع کرنے سے بمتر کھلانا ہے۔ اگروہ

www.ebooksland.blogspot.com

اندرونی طور پر خواہش رکھتا ہے اور ظاہریہ کرتا ہے کہ میں اس کا تارک ہوں تو میں اے وہ چیز نسیں کھلا تا۔ اس سے انس کو سزا دين كاطريقة معلوم موالب- كمات كي شوت كالأرك اور رياء كي شوت كامر كلب ايداب مي كولي فنص جوب ماك كر سانب کے پہلویس پناہ لے۔ مالا تک سانب اس کے لیے زیادہ خطرناک ہے ای طرح ریا کھانے کی خواہش سے زیادہ نقسان دہ

## شرم گاه کی شهوت

جانا چا سے کہ انسان کے اعد جاح کی شوت دوفا کدوں کے لیے پیدائ کی ہے۔ ایک قائمہ و بیے کہ انسان جاح کی لذت پر آخرت كالذول كو قياس كرسط الريد لذت دريا موتى وجم كالذول من سب عن زوده قوى موتى بيداكم الى تكلف جم ك تمام تكليفون سے زيادہ سخت ہے۔ لوگوں كوابدى سعادت ماصل كرنے كے ليے ترفيب و تربيب كى ضورت ہے اوريہ ضورت مكمل طور براى وقت بورى موتى ہے جب مى محسوس تكليف يا محسوس اور ادراك كے جانے والى لذت كواس كاذر بعد بنايا جائے جماع کادد سرا فائدہ ہے ہے کہ انسانی تسل باق رہے۔ یہ دوفائدے ہیں لیکن اس میں ایس بدی افت میں بھی موجود ہیں کہ اگر آدی اسين آپ ير قابوند رکھے اور اس شموت کو احتدال ميں ند كرے تو ان آفتوں كى دجد سے دنیا بھى كھودے اور دين بھى ضائع كردے۔ قرآن كريم كي اس آيت مند رُبِّنا ولا تُحَيِّلنا مالا طاقة كنابه (ب٣٨٨ آيت٢٨١)

اعد مارے رب اور بم يركوني ايا بارند والت

بعض علاء نے اس چیزہے جس کی طاقت نہ ہو شہوت جماع کی شدنت مرادلی ہے۔ اور قرآن کریم کی اس آیت نہ

وَمِنْ شَيْرِ غَاسِق لِنَاوَقَبُ (ب٠٣٠٨ ايت٢٠)

(اورہاہ اللہوں) آغمیری رات کے شرے جبوہ رات اجاہے۔

ك بارك يس حفرت مبدالله ابن مباس فرات بين كه اس من الدوقاس ك كفرك بوق عناه ما كل مي ب- بعض لوكون نے اسے حضرت حبداللہ بن عباس کی بجائے الخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف بھی منسوب کیا ہے۔()اس کی تغییر میں بی بھی كماكياب كداس موادد خل كوفت الدناس كاكرا موناب اوريه هيقت مي بكرجب ادى اليدوش كامعراج بر موتواس ك دوتها في معل رخصت موجاتي ب- الخضرت صلى الدعليه وسلم به دعامي فرما ياكرت تص

اعوذبكمن شرسمعي وبصرى وقلبي ومنيي

اے اللہ میں تیری بناہ جا ہتا ہوں آپنے کان اپنی اکم "اسپندل اور اپنی من کے شرسے۔

موروں کے متعلق بیہ ارشاد نبوی بھی ای حقیقت کی طرف اشارہ کر تا ہے۔

النساء حبائل الشيطان ولولا هذه الشهوة لماكان للنساء سلطنة على

الرحال (الا منمان في الرقيب والترميب خالدين زيد المعنى)

عورتین شیطان کے جال ہیں اگریہ شموت نہ ہوتی تو عورتوں کو مردوں پر قابونہ ہو ا۔

روایت ہے کہ حضرت موی علیہ السلام می مجل میں تشریف فرائے کہ ایلیں آیا اس کے مررایک ٹوئی تھی جس میں بت

(4)

احياء العلوم جلدموم

سے رنگ چک رہے تھے اپ کی مجلس میں مینچے کے بعد اس نے وہ اولی اٹار کرد کھ دی اور سلام کیا۔ موی علیہ السلام نے بوچھا تو كون ب؟ اس في جواب وا من الليس مول الله على موت دي تويمال كس لي آيا ب؟ اس في كما آب الله ك نزديك مقيم مرج اور منصب ير فائز بين اس لي من آب كوسلام كرنے كى فرض سے ماضر ہوا ہوں ، حضرت موى نے دریافت کیا تو نے مختلف رمحوں کی ٹونی کیوں او ژور رمی متی؟ اس نے جواب دیا کہ اس ٹونی کے ذریعہ میں بی نوع انسان کے دلوں کو الما موں اور انسیں فریب بتا موں معرت موی نے بوچھا کہ انسان کے کس عمل کی بنا پر تواسے زیر کرلیتا ہے؟ جواب رہا: جب اس کے ول میں کربیدا ہوجا آ ہے اسے کم عمل کو بہت سمحتا ہے اور اپنے گناہوں کو بعول جا آ ہے۔ میں تین باتوں سے آپ کو خروار کرنا ہوں۔ ایک یہ کہ کمی اجنی فورت کے ساتھ علوت میں مت رہنا۔ جب کوئی مخص کمی اجنسب کے ساتھ تعاہونا ے ویں اس فقے میں جا کرنے کے لیے خود پنجا ہوں اپنے کمی چیلے کو نہیں ہمجا۔ دوسری بات یہ کہ جو حمد کریں اسے پورا كريس تيسري بات يہ ہے كہ ذكرة اور صدقے كے ليے جو رقم فليده كريں اسے فراً تقسيم كرديں ايے مواقع رہمي ميں وسنج ميں جلدی کرتا ہوں اور اس طرح کے حیلے افتیار کریا ہوں کہ وہ آدی اپنی نیت بدل دے اور خرات نہ کرے۔ اس کے بعد شیطان بد كتابوا جلا كياافسوس!موى كوده باتيس معلوم موكني جن مي آدى جنلا موجاتا ب- حضرت سعيد بن المسبب فرات بي كه ماضي میں جتنے بھی انہیاء ورسل مبعوث ہوئے ہیں ان سب کے متعلق شیطان کو یی خوش فنی ری کہ میں انہیں عور تول کے ذریعہ ملاکت میں جٹلا کردوں گا۔ میرے نزدیک بھی مورتوں سے بید کر کوئی چیز خطرناک جس ہے۔ اس لیے میں میند منورہ میں رہے ہوئے صرف دو کموں میں جاتا ہوں۔ ایک اسے کم اور ایک اپنی بٹی کے کمرجد کے دن نمانے دمونے کے لیے۔ ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ شیطان مورت سے کہتا ہے تو میرا اومالفکرہ او میرا تیرہ ،جب میں یہ تیرچلا تا موں تو نشانے سے خطا نہیں کرتا او میری را زدارے، و میرا قصد اور پیامبرے شیطان کا آدھا لککر شوت ہے اور آدھا لککر فضب ہے دہ ان ہی دو لککروں کے دربعہ داول كوه حراب اور شوت مي مي معيم ترورت كي شوت ب-

احياء العلوم جلدسوم

رواجب تھا کو کلہ ان کے لیے آپ سے طلاق لے کرفیرے نکاح کرنا حرام تھا۔ آپ نے اس لیے قوات جای تھی کہ اپنی تمام منكوحه انداج كى مرورت بورى فراسكين-شوت مين افراط كى دجه سے بعض مرابوں كو عشق و مبت مين مي كرفار موناير أب-اليه لوگ يد نس جائے كه جماع كامتعمد تلذ ذهيں ب ملك محمد اور ب-وه اس كے اصل متعمد سے ناواقف بين اور اس بهاند قوت میں جانوروں پر بھی سبقت لے مجے ہیں مجموعات ایک مخصوص اور متعین فرد کے علاوہ اپی شموت کمیں پوری نہیں کرسکتا وہ ي سجتاب كد جي اي سے عام كر كے سكون فل سكتا ہے اس متعد كے ليد وہ برطرح كي ذلت بداشت كرنا ہے وسوائي مول ليتا ب و الله على من قول كرايتا ب الى معل وبعيرت كيلاش شهوت ك قدمون من دال ديتا ب حالا كله انسان اس ليه بيدا-كياكيا بك دومرى تمام علوقات اسى اطاعت كريس اسى عليق اس ليه نيس بولى كدوه شوت كاخادم بن جاع اوراس ك فدمت كذارى بن كولى ديد فروكذاشت ندكر و محق شوت كافراط ي كادو مراتام بي اليدل كامرض بي حيكوكي کام نہ ہو،جس کے سامنے کوئی مقعدنہ ہو، شوت کی شدت ہے ابتدائی میں بچاجاسکا ہے، اس طمع کہ اگر ممی اجنید پر نظرید جائے تو دوبارہ نہ دیکھے اور اپنی کار میں معنول رہے شہوت معلم ہونے کے بعد مشکل ای سے قتم ہوتی ہے۔ یہ مال مال عاف زمین جا کداد اوراولادی محبت کا ہے کہ ان کی محبت بھی راس ہونے کے بعد جلدی سے زاکل نمیں ہوتی میاں تک تیزمازی چوسر بازی اور شطرنج و خیرو کمیلوں سے دلچیں بھی اتنی زیادہ ہوجاتی ہے کہ انسان ان کے سامنے دین وونیا کی کمی چیز کو اہمیت نہیں دیتا ' یہ چزیں اسے ہروقت ہے چین اور معظرب کے رہتی ہیں۔ جو محض عشق کی الک کو ابتدای میں محدثدی کردیتا ہے اس کی مثال ایسی ے جیے کوئی مخص یہ چاہے کہ محوزا دروازے میں واعل نہ ہو چتا تھے جب می دودروازے کی جانب رخ کرے اس کی ہاگ ماؤکر منی لے اور عقق کے قطع برائے کے بعد انس معدا کرنے والے منس کی مثال ایک ہے جیے کوئی منس محوزے کو اولا دروازے میں داخل ہونے دے اور جب وہ داخل ہوجائے و چیج سے دم پکر کر کینی شروع کردے اس صورت میں کیا کھوڑا مرحثی نمیں کرے گا؟ ان دونوں ہاتوں میں سوات اور دعواری کے اطلبارے کتنا فرق ہے؟ اس لیے احتیاط ابتدای میں کرنی بستر ہے۔ مرض جب علین موجا تا ہے تو اس کے علاج میں بدی محت اور جدوجد کرنی پرتی ہے۔ بعض او قات بد علاج اتا سخت ندموم ہے۔ اور یہ بھی ذموم ہے کہ آدی میں شہوت باتی مندرے اور نامرون جائے ان دونوں کے درمیان درجة احترال ہے وہ محود ب- احتدال بد ب كم آدى شوت ك مالع ند مو كلد شوت مل و شمع ك مالع مو ان ى بدايات ير عمل كرك شوت ى نیادتی بموک اور تا ح کے دریعہ خم کی جاتی ہے ارشاد موی سےند

يامعشر الشباب من استطاع منكم النكاح فلينز وج فمن لم يستطع فعليه الصيام فانه له وجاء ١١)

نجانواتم یں ہے جو محض کان کرسکا ہوا ہے کان کرنا جا ہے اور ہے اس کی قدرے نہ ہوا ہے دون رکھنا جا ہے اس لیے کہ رون اس کے حل یں میں ہونا ہے۔ مرید کے لیے نکاح کرنا بمتر ہے یا تکاح نہ کرنا بمتر ہے

مرید کواپے سلوک کی ابتدا میں نکاح کرے لئس کو مشخول ند کرنا جا ہے اس کے کد ازدواجی زندگی راوسلوک میں آھے بدھنے سے روک عتی ہے ' آدی نکاح کرے گاتو لا محالہ ہوی سے انسیت بھی ہوگی 'اور جو فض فیراللہ سے بانوس ہوگا وہ اللہ سے بانوس نہیں ہوسکے گا' بلکہ جس قدر فیراللہ سے قریب ہوگا ای قدر اللہ تعالی سے دور ہوگا۔ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے نکاح کی کرت ہے دھوکے میں نہ آنا چاہیے۔ اس لیے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے قلب مبارک میں اللہ تعالی کی مجت اس درجہ عالب سمی کہ دنیا کی تمام چیزیں مل کر بھی اسے ختم یا کم بیس کر عتی تھیں۔ (پر دواعد پہلے ہی گذر بھی اللہ کہ کہ کو دو سروں پر کہتے قیاس کیا جاسکتا ہے 'اللہ کی مجت میں آپ کے استہ: کماں ذرہ کماں آفاب؟ آنخصرت صلی اللہ علیہ وسلم کو دو سروں پر کہتے قیاس کیا جاسکتا ہے 'اللہ کی مجت میں آپ کے موجا آپ ای میں آپ اپنی وانوں پر ہاتھ مارتے اور حضرت عائشہ ہے فرائے۔ اے عائشہ! کوئی ہات کو۔ (ا) دچہ کی تھی کہ جو باآپ کو طبی اللہ تعالی کی مجت کا عذبہ انتا شدید ہو آگ تھا اور دو ہی اس لیے خاکہ بدن کو بھی راحت اللہ تعالی کی مجت کا عذبہ انتا شدید ہو آگ بعض او قات آپ اپنے کو اس کا تخل کرنے تا موبائے۔ اللہ تعالی سے آپ کو طبی اللہ تعالی کی مجت کا مذبہ انتا شدید ہو آگ تھوں اور آپ کو اس کا تخل کہ بدن کو بھی راحت اللہ عالی ابدالہ (اراحت و کہ ای اس لیے خاکہ بدن کو بھی راحت اللہ بالہ اللہ (اراحت کے اور احت کے لیاں کے خاکہ بدن کو بھی کہ ایک ہوجائے آپ اس کی خاکہ بدن کو بھی کرور احت دو اور اس کا تخل میں اس اور آپ نماز میں مہل ہوجائے آپ اس کی آ تھوں کی محدود کا شہر میں اس اور آپ نماز میں مراح و تی کہ ایک ہوجائے آپ یہ اس کی محدود کی کوڑور احتاد کا خور کی کوڑور احتاد کا خور کی دور کو اس کی محدود کی بعد آئی سابہ مال موبائے والے آپ سابہ مال موبائے والے اور ادر نمیں دیکھا۔ یہ اور اللہ میں مراح کو تجوزی زندگی ہو افتاد کر بیٹھی فریا خدا نہ کرے میں اس سے الس کروں فیراللہ سے دور ہوتا ہے۔

کہ آپ کیوں فلاں عورت سے انس کرتے گے کہ جو تی تھی انسانہ کر بیٹھی فریا خدا نہ کرے میں اس سے انس کروں فیراللہ سے دور ہوتا ہے۔

کر آپ کیوں فلاں عورت سے انس کرتے گے کہ بی تھی تکاری کر بیٹھی فریا خدا نہ کرے میں اس سے انس کروں فیراللہ سے انسانہ میں کوئی فیراللہ سے دور ہوتا ہے۔

کرنا اللہ سے دور ہوتا ہے۔

تجرّی صد : لیکن تجرّای دفت تک مناسب به جب تک شموت کرور ہو ایکن جب شموت میں شدت پرا ہوجائ و الالا یہ کوش ہوئی ہا ہے کہ دیر تک بحوا رہ کراور مسلسل روزے رکھ کراس شدّت کو شم کردیا جائے ایکن اگر ایسا کرنا ممکن نہ ہو اور کوشش ہوئی ہا ہے تھی اور طبیعت پر سکون کوشش کے باوجود شہوت کی معدار ہے اور طبیعت پر سکون ہوجائے۔ اور اس شدت کا معیار یہ ہے کہ آتکہ کو دیکھنے سے باز نہ رکھ سکتا ہو اگرچہ شرمگاہ کی تفاظت پر قادر ہو اس لیے کہ اگر ہوجائے۔ اور اس شدت کا معیار یہ ہے کہ آتکہ کو دیکھنے سے باز نہ رکھ سکتا ہو اگرچہ شرمگاہ کی تفاظت پر قادر ہو اس لیے کہ اگر کے مخوط نہ رکھ سکتا گو گر مخوط نہ رکھ سکتا گو گر مخوط نہ رکھ سکتا گو گر میں مرفرست ہے۔ صغیرہ سے مسئیرہ بھی ہوجا تا ہے اگر اس پر اصرار کیا جائے۔ گر کے مخطف اپنی آتکہ کی مخاطب السلام فرمای کر سے دی مخطف اپنی ہوجا تا ہے اور آدی نفتے میں جٹا ہوجا تا ہے۔ حضرت سعید بن جھیجیے ہو فرمات ہیں کہ حضرت داؤد اس سے دل ہیں شموت کا جی ہو جا تا ہوئ ای کہا نہوں نے اپنی حضرت سعید بن جھیجے ہو جا تا لیکن مورت کے بچھے مت چانا۔ حضرت بیلی علیہ السلام میں مول اللہ ملی اللہ علیہ والے بیل میں مول اللہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسل کے بچھے مت چانا۔ حضرت بیلی علیہ السلام میں برانی کمان اور خطالہ کرنے والا تو کرنے ہیں کہ شیطان نے دیکھنے کو اپنی پر انی کمان اور خطالہ کرنے والا تو حسر خل ہیں ہوتا ہیں ہوتا ہوئے ہیں کہ شیطان نے دیکھنے کو اپنی پر انی کمان اور خطالہ کرنے والا تو حسر خل ہیں ہوتا ہوئے ہیں کہ شیطان نے دیکھنے کو اپنی پر انی کمان اور خطالہ کرنے والا تو حسر خل ہیں۔ ۔

النظرة سهام مسموم من سهام الليس فمن تركها خوفاً من الله تعالى اعطاه الله تعالى إعطاه الله تعالى إيمانا يجد حلاوته في قلبه (٣)

<sup>(</sup>۱) محص اس روایت کی اصل دمیں لی۔ (۲) یہ روایت کاب اصلوۃ میں گذر چکی ہے۔ (۳) یہ روایت بھی گذر چکی ہے۔ (۳) یہ صدیمت پہلے بھی گذر چکی ہے۔

دیکنا المیس کے تیموں یس ایک نہا تیرہ ہو مخص خدا کے خوف سے نظربازی ترک کرے گا اے اللہ تعالی ایبان مطاکرے گاجس کی طاوت وہ اپنول میں محسوس کرے گا۔
ماتر کتبعدی فتنقاضر علی الرجال من النساء (بھاری وسلم-اسامہ بن زیرہ)
میں نے اپنو مردوں کے لیے عورتوں سے زیادہ نقصان وہ کوئی فتر نیس چھوڑا۔
اتقوافتنة الدنیا و فتنة النساء فان اول فتنة بنی اسرائیل کانت من قبل النساء (مسلم-ابوسعیدا لحدری)

دنیا اور حوروں کے فتنے سے بچواس کے کہ بن اسرائیل کا پہلافتد موروں ی کا برا کیا مواقعا۔

الله تعالی فرایتے ہیں:۔

قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوامِنُ ابْصَارِ هِمْ (پ٨١٥ آيت ٣) آپ ملمانوں مردوں سے كدوجة كدورائي كابي نجي ركيں۔

سركار دوعالم ملى الله عليه وسلم كاارشاد ب-

لكل ابن آدم خطمن الزناف العينان تزنيان وزناهما النظر واليدان تزنيان وزناهما البطش والرجلان تزنيان وزناهما المشيئ والفميزني وزناه القبلة والقلب بهم اويتمنى ويصلق ذلك الفرج اويكنبه (سلم يبق - او مرية بخارى نحه ابن عباس)

ہر آدمی کو زنا سے بچھ نہ بچھ واسطہ پر تا ہے اس لیے کہ آتھیں زناکرتی ہیں اور ان کا زناد کھنا ہے ووٹوں ہاتھ زناکرتے ہیں اور ان کا زنا چکنا ہے ووٹوں ہاتھ زناکرتے ہیں اور ان کا زنا چکنا ہے منع زناکر آ ہے اور اس کا زنا بوسہ ہے ول اراوہ اور آر ذوکر تا ہے اور شرمگاہ اس ارادے کی تائید کرتی ہے یا محلفیب کردیتی

حضرت الله سلم قراتی ہیں کہ ایک مرتبہ نامینا صحابی ابن اٹم کھڑم نے رسول اللہ صلی اللہ وطیہ وسلم کی خدمت اقد س میں باریا بی کی اجازت چاہی اس وقت آپ کے پاس میں اور میمونہ بیٹھی ہوئی تھیں آپ نے فرایا: پردہ کراہ ہم نے عرض کیا: یا رسول اللہ! وہ تو نامیعا ہے؟ فرایا: اس سے کیا فرق پڑتا ہے 'تم تو انہیں دیکھ سکتی ہو (ابو داؤ 'نسائی 'ترزی) اس روایت سے ثابت ہو آ ہے کہ عورتوں کے ساتھ مودوں کے ساتھ مودوں کے ساتھ بیٹھنا بھی جائز نہیں ہے۔ جیسا کہ عام تقاریب میں اس طرح کا رواج ہے کہ نامیعا مردوں سے بات عورتیں پردہ نہیں کرتیں 'اس طرح نامیعا کے لیے کسی عورت کے ساتھ طوت میں رہنا بھی حرام ہے 'عورتوں کو مردوں سے بات چیت کرنے اور انہیں دیکھنے کی اجازت محض ضرورت کی وجہ سے دی گئی ہے 'بلا ضرورت کی عورت کے لیے یہ بات جائز نہیں کہ وہ کسی مردسے بولے یا اس پر نظرؤالے۔

نو عمراؤکوں سے دلچسی : اگر کوئی مرید عوروں کو دیکھنے ہے اپنی آنکھوں کو محفوظ رکھنے پر قادر ہے لیکن نو عمراؤکوں کو دیکھنے ہے آنگھوں کا شرعوروں کے شرسے زیادہ ہے 'اس کی وجہ ہے آنکھوں کا شرعوروں کے شرسے زیادہ ہے 'اس کی وجہ یہ ہے کہ اگر کسی عورت کی طرف میلان ہو بھی گیا تو وہ اے لگا ہے ذریعہ حاصل کرسکتا ہے 'اور جائز طریقے پر اپنی شہوت پوری کرسکتا ہے لیک اس کی طرف شہوت کی نظرے دیکھنا بھی حرام ہے 'نوعم حسین اور کے بین لڑکے سے شہوت پوری کرنا کسی طرف ہائل ہوجاتے ہیں 'اور ان کے چروں ہیں اپنے لیے کشش پاتے حسین اور میں وی بین میں اپنے لیے کشش پاتے ہیں 'واڑھی والے چروں کی بہ نبست بغیرواڑھی کے چروں کو دیکھنا پند کرتے ہیں 'یہ سب امور فتہ ہیں 'ان سے بچنا چا ہیں ۔

احاءالطوم جلاسوم

اس سلطے میں یہ کہا جاسکتا ہے کہ جہاں تک خوبسورتی اور بدصورتی گا سوال ہے ہرؤی جس ان دونوں میں فرق کرتا ہے۔ اور الانوں کے چرے بیشہ کے درج ہیں اس صورت میں ان سے نگا ہوں کو محفوظ رکھنا کس طرح ممکن ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ تمیز ہے ہمارا مقصد صرف آگھ کی تیز نہیں ہے بلکہ حمین اور فیج چہوں کے درمیان تمیز کا عمل ایسا ہونا چا ہے جیے کوئی فیض سر سرزور خدے اور فران رسیدہ درخت میں یا صاف پانی اور گھروں سے یہ مجل ختی ہی پہند ہوئی اس کی طرف دہ اپنی طبیعت اور قران کرتا ہے ' گا ہر ہے اس سر مزور خدے ' صاف پانی اور گھروں سے یہ مجل ختی ہی پہند ہوئی ' اس کی طرف دہ اپنی طبیعت اور قلب کو باک پار ہوئی اور چور سے اور قران کی اور خدے ' صاف پانی کو چوہے کو دل چاہتا ہے کی طال خوبصورت چہوں کا ہے کہ اگر فیج چوں اور جہوں کا ہے کہ اگر فیج چہوں کے مقابل ہی دہ ایک دل میں بھولوں اور کھروں کو چھ کے دل چاہتا ہے کی طال خوبصورت چہوں کا ہے کہ اگر فیج چہوں کے مقابل ہیں دہ ایک مقابل ہی ہو اور ہوں کا ہے کہ اگر فیج چہوں کے مقابل ہیں دہ ایک مقابل ہی دہ اور اس میں بھولوں اور خیس ہے۔ گوران ہو ہو یہ نظروہ نظر خس کملائے گی جو اچھی جہوں کا ہے کہ اگر فیج چہوں کی جو بھی جہوں کا ہے کہ اگر فیج چہوں کو بی اور ہوں کی خواہش ہو تو یہ نظروہ نظر خس کملائے گی جو اچھی جہوں کو ایک اور جس کی خواہ کو گھروں کے ایک آگری ہو کہ کو کو ایک اور پی کہ اس امت میں تین کم کے لوطی ہوں گی آگری ہو ایک کا میں کہ کے کو اس امت میں تین کم کے لوطی ہوں گی آگری کے مرف در کھنے والوں کی ہوگی دو سری کم میں عمل کرے کی خواہ کی موران کے ایک تھی مرف در کھنے والوں کی ہوگی دو سری کم میں عمل کرے دو اس کے دوس کے۔

مرد کامقصد نکاح: مرد نکاح بھی کرے تو اس کے پیش نظرارادت ضرور مونی چا جبے لین نکاح کی نیت انجی ہو'اچھے اطلاق اور انچھا کردار پیش نظر ہو'اور نکاح کرنے کے بعد واجب حقوق کی ادا لیگی کا عزم ہو'اور اس عزم کو عملی جامہ بھی پہنا تا ہو۔ کتابید www.ebooksland.blogspot.com اجاء اللوم الدوم

النكاح ميں ہم نكاح كے مقاصد پر روشن وال يكے ہيں كيال اعادے كى ضورت ديس ہے۔ اراده و ديت ميں سچا ہونے كى طامت يه ہے كه كى ديد ارادر فريب مورت سے شادى كرے كالدار مورت كاخوا بشندنه ہو۔ ايك بزرگ فرماتے ہيں كه مالدار مورت سے نكاح كرنے ميں يا جج فرابياں ہيں۔

اول مرکی نیادتی و مرفست میں تاخیر سوم خدمت سے اعراض چارم اخراجات کی کارت ، پنجم اگر طلاق دیا جاہے تو ال ک حرص انع بے۔مقلس مورت میں ان میں سے کوئی فرانی نہیں پائی جاتی۔ بعض لوگ کتے ہیں کہ برتریہ ہے کہ مورت مردے جار چنوں میں کم مو درنہ وہ اسے حقر سم ک وہ چار چنی ہے ہیں مراقد ال اور حسب اور چار چنوں میں موے نوادہ مو خوب صورتی اوب پرویزگاری اور خوش اخلاقی میں۔ تاح کودائم قائم رکھے میں صدق ارادہ کی علامت خوش خلتی ہی ہے۔ ایک مرد نے لگار کیا اور اپن ہوی کی اس قدر ضدمت کی کہ وہ خد شرمسار ہو گئ اور اسے والدے بطور مکایت کنے می کہ میں اس مض ك بارك مي الممالي جرت زده مول على اس ك مرس ربع موال عدي رس كذر مح لين اس عرص من من الحب میت الخلام جانے کا ارادہ کیا اس نے جھے پہلے دہاں پانی بیچانے کی کوشش کا۔ ایک بزرگ نے ایک خوبصورت مورت ہے نکاح كا پيغام ديا ، جب شادى كے دن قريب آئے اس مورت كے چيك نكل آئي اور اس كا چرو بدنما موكيا ، مورت كے والدين اور كمر والے اس خیال سے بہت پریشان ہوئے کہ اب ان کی بٹی تاپیند کردی جائے گی اوریہ شادی نہ ہوسکے گی ان بزرگ کو اس باری کی اطلاع فی تو انہوں نے اس محمول کی باری کا بمانہ کیا اور جان ہو جو کر اندھے بن مجے اشادی ہوئی وہ موخدا ہیں برس تک تابیعا ب رے ہیں برس کے بعد جب بوی کا انتقال ہوا تو انتھیں کھول دیں دوستوں اور پردسیوں نے جیرت ظاہر کی اور پرچما است مرصے تک مس کے اعدم بے رہے جواب دیا اس کے ناکہ میری ہوی کے کمروالے پریثان نہ ہوں اور انس بدخیال تکلیف نددے کہ میں بوی کا بدنما چرود کھ کراے طلاق دے دول گا۔ لوگ اس جواب سے جرت زدہ رہ کئے اور کنے لگے کہ اب ایے لوگ کمال؟ یہ تو چھیلے لوگوں کا اخلاق تھا۔ ایک صوفی نے ایک بداخلاق مورت سے نکاح کیا 'اوراس کی ہراذیت پر مبر کرتے رہے ' لوگول نے کما بھی کہ آپ ایس مورت کو ہر گزایے تاحین نہ رکھیں طلاق دے کرسکون پائیں ، فرایا: یں اے اس لیے طلاق نیں نظاکہ کمیں وہ ایسے محض کے نکاح میں نہ چلی جائے جو اس کی بدخلتی پر مبرند کرسکے اور انت پائے میں تو مبر کری لیتا ہوں۔ بسرمال اگر مرد تکاح کرے تو اس کا یک حال اور طرز عمل مونا چاہئے ورند اگر ترک نکاح پر قادر موتو بستری ہے خاص طور پر اس وقت جب کہ نکاح کی فعیلت اور داو آخرت کے سلوک میں جع نہ کرسکے اور یہ سمجے کہ نکاح کرنا اس کے لیے راو سلوک میں مانع بن جائے گا۔ جیسا کہ محدین سلیمان ہامی ہے روایت ہے کہ ان کے یمال اتی ہزار درہم کا اناج ہرروز آیا کر نا تھا انہوں نے بعرب کے لوگوں اور ملاء کو لکھا کہ وہ کی حورت سے شادی کرنے کے خواہشند ہیں سب نے حضرت رابعد عدویہ بعرب پر انفاق کیا کہ دہ ان کے لیے بوی کی حیثیت سے انتمائی موندل رہیں گی چنانچہ سلیمان ہاشی نے ان لوگوں کا مفورہ قبول کرتے ہوئے حضرت رابعہ بھریہ کو حسب ذیل مکتوب روانہ کیا "بھم اللہ الرحمٰن الرحمٰ حمدوملاۃ کے بعد۔ اللہ تعالی بچے برروزاتی بزار درہم کے غلے کا مالك بنادية بين بمت جلديه مقداراتي بزارے بدو كراكيلاكه درجم بوجائي اكرتم منظور كروتويه سب بحر تساراني ب-" معرت رابعد في اس عط كابير جواب تحرير فرمايا- وبهم الله الرحم الماجم الماجد ونيات زمر افتيار كرف من ول اورجم دونول کہ آپ مرا رقب سنے کے بعد فوری طور پر اپنے اور کی اور آخرت کی تاری کریں اور اپنے نس کے خودومی موں و الكردومرول كوميراث النيم كرنے يل وصى كى ضورت ويل نہ آئے المام عردون ركھے موت كے وقت اظار يجے جمال تك میری کیفیت ہے دہ یہ ہے کہ اللہ تعالی نے آپ کوجس قدر مال مطاکیا ہے اگر اس سے ہزار گنا زیادہ بھی جمعے میسر ہو تو میں خوش نہ مول می تک جھے یہ معور نہیں کہ میں ایک نے کے لیے بھی اللہ تعالی سے عافل موں۔"اس دا میں ای حقیقت کی طرف اشارہ

www.ebooksland.blogspot.com

احاوالطوم جلدموم

کیا کیا ہے کہ اللہ تعالی سے مشول کرنے والی ہر چز خسارہ کا باعث ہے اس میں کو اسپنے رال اور کیفیت قلب کو پیش نظرر کھنا چا بینے 'اگر اسے جرز رمنا اچھا معلوم ہو تو چڑوہی رہے 'اور چڑورہنے سے عاج ہو تو گار حرفیا بھر ہے۔

خواہش نکاح کاعلاج : نکاح کی خواہش مرد کے لیے ایک مرض ہے اور اس مرض کے تین علاج ہیں بعو کا رمنا " نگاہیں نجی رکمنا اور می ایسے کام میں مشخول ہونا جو قلب برغالب آجائے اور اس کی موجودگ میں کوئی دد مری خواہش پردا نہ ہو۔ اگر ان تنوں دواؤں سے کام نہ چلے تو سمجھو کہ یہ مرض تکاح ہی سے دور موسکا ہے ، یمی دجہ ہے کہ اکا برین سلف تکاح میں مجلت کرتے اور این الرکیوں کی شادی جلدے جلد کرنے کی کوشش کرتے۔ حصرت سعید بن المیب فراتے ہیں کہ شیطان کسی مخص سے ایوس ننیں ہوا اگر کوئی ایسا سخت جان ملا ہمی او اسے موران کا جال پھینگ کر مطلوب کرلیا۔ حضرت سعیدین المینب کی عمرجس وقت چوراس برس کی ہو گئ ایک آگھ کی بنیائی جاتی رہی اور دو مری آگھ کو بھی وقتدے کی شکامت لاحق ہوئی اس دفت بھی ہی کماکرتے تے کہ جے سب سے نوادہ خطوہ موروں سے ہے۔ مردا للہ بن ودام کھے ہیں میں حضرت سعیدین الميت كى خدمت ميں ماضرى دا كرا تما جد روز اس معول من فرق آيا اس فيرماضري ك بعد ملس من بنجا أو انمول في جد روز تك ند آس كاسب ورافت کیا میں نے مرض کیا کہ میری ہوی کا انتقال ہو کیا تھا اس لئے نہ اسکا فرمایا تم نے جمیں اطلاع نہ کی جم بھی تعزیت کے لئے آت الحف كااراده كيالة فرال كي كيادد سرى يدى أفي بكراتي جدي جانا جائي بويس فرض كيا! حضرت يس غريب آدى مول بھے کون اپنی بٹی دے گا؟ فرایا ! میں دول کا میں نے جرت سے کماکیا آپ دیں مے؟ فرمایا: بال کیا میں جموث کتا ہوں؟ ای وقت خطبہ ردھا اور دو تین درہم مرر اپنی بین کا تکاح جھے کردیا۔ میں مجلس سے اس عالم میں اٹھا کہ خوجی کی وجہ سے میرے ہاتھ باؤں پھول رہے تھے اور میں یہ شین سمجھ بارہا تھا کہ کیا کروں ای حالت میں آپنے کمرینچا ، چراغ جلایا ، اور سوچنے لگا کہ نکاح تو ہو کیا اب س سے ماکوں سے قرض ادھارلوں؟مغرب ی نماز برھی ، پر کمروایس ہوا اس دن میرا روزہ بھی تھا ، کمریس اس وقت تل روثی موجود عنی وی لے کر پیٹم کیا ای وقت درواند پروسک بوئی میں نے بوجها کون ؟ جواب آیا ! سعید- میں سوچنے لگاب كون سعيد موسكت بين مجھے سعيد بن المستب كا خيال مجى نہ آيا اس كے كم انموں نے بيس سال سے مجد كے علاوہ كسيس آنا جانا ترك كرركما تعا وروازه كمول كرديكما توسعيدين الميت كمرے موسے تنے ميں نے سوچا شايد آپ كى ضورت سے تشريف لات موں وض کیا کہ آپ نے مجھے کوں نہ بلالیا۔ فرایا! یس نے آج اپنی بٹی سے تسارا تکاح کیا ہے اس لئے مجھے یہ اچمامعلوم نہ ہوا كرتم تمارات كذارد عن تهاري يوى كولے ثر آيا موں ويكما والك مورت آپ كے يہي كمرى مولى تنى آپ نے اس كاباتھ مكر كردردان كا اعدردافل كيا وه شرم كي وجد الناور الدند ركم سكي اور كريدي من الساء الحايا اوراجي طرح دردانہ بند کیا، چراغ کے پاس مدنی رکمی ہوئی تھی اے اند میرے میں رکھا آکہ بوی کی نظرت رہے اب قار مولی کیا کول انگری معت يرچ حااور محكم والول كو آوازين دے كرجع كيا ،جبووس آمجے تومن فران سے كماكم آج سعيد بن الميب في بيني جھ سے منسوب کردی ہے۔ انموں نے جرت سے بوجھا کہ کیا تماری ہوی گھریں موجود ہے میں نے کما ہاں! محلے کی عور تیں آیہ من كرميرے كمر أكنين است ميں ميري والده كو بھي پتا جل كياوہ بھي آئيں اور جھ سے كنے كليس خبروار اكر تو تين دن سے پہلے اس ے قریب کیا ، ہم اس عرصے میں سب تھیک کرلیں مے ، تین دن بعد میں نے دیکھا کہ وہ ایک حسین و جیل اڑی ہے ، قرآن پاک ک مانظ ہے وی مسائل کا بھری علم رکمتی ہے اور شوہر کے حقوق سے خوب واقف ہے آیک مینے کے بعد میں نے ماضری دی وہ اس وقت با ہر مجلس میں تعے میں نے سلام کیا انحوں نے میرے سلام کاجواب دیا اور کوئی بات نسیں کی جب سب لوگ چلے سے تو جھے سے دریافت کیا کہ اس انسان (بوی) کا کیا مال ہے میں نے عرض کیا الحمد نندسب محیک ہے۔ اس کا مال ایسا ہے کہ دوست خش ہوں اور دعمن صد کریں۔ فرمایا آگر کوئی تاکوار بات بیش آئے و دعرے سے خبرلینا۔ جب میں محروایس آیا تو انموں نے ہیں ہزار درہم مجھے بجوائے عبداللہ کتے ہیں کہ یہ اول جو حضرت سعیدین المیب نے میرے نکاح میں دی تھی دی تھی جس سے

144

www.ebooksland.blogspot.com

احاوالطوم جلدموم

مبدالملک بن موان نے اپنے ولی حمد بینے ولید کے لئے پیغام دیا تھا اور آپ نے یہ پیغام مسترد کر دیا تھا اور جس کی سزا آپ کو یہ طی سخی کہ ایک مرتبہ مبدالملک نے کمی ناکردہ گناہ کو دجو قرار دے کر سردی کے موسم میں سو کو ڈے لکوائے تھے بھیڈے پائی کا ایک گزان کے جسم پر ڈالا تھا اور کمبل کا کرچہ پہتایا تھا۔ حضرت سعید بن المیت کا شب زفاف میں اوک کو بہنچانے میں جلدی کرنا کمال احتیاط اور دینداری کی دلیل ہے اس سے سمجھ میں آتا ہے کہ شہوت کی معیبت بری ہے اور اس کی آپ کو نکاح کے ذریعہ معیدا کرنے ہی میں عافیت ہے۔

## شرمگاه اور آنکو کے زناسے بیخے والے کی نعیلت

شرمگاہ کے زنا سے بچنے والے کی فشیلت : جاٹا چا ہے کہ انسان پر تمام شہوتوں میں سب نوادہ شرمگاہ کی شہوت خالب ہے اور یہ ہجان کے وقت حل کی سب سے زیادہ نا فہان ہی ہے علاوہ از س اس فعل بد کے نتائج شرمناک مد تک برے ہیں۔ اس کے ارتکاب سے شرم آئی ہے اور ڈر محسوس ہوتا ہے اکثر لوگ ہو اس فعل کے مرتک نمیں ہوتے اس کی وجہ یا توان کا جرب یا خوف ہے یا شرم ہے یا اپنے جم کی حفاظت ہے ان میں سے کوئی ہی وجہ ایس نمیں ہے جس بر تواب طے اس لیے کہ ان موجوزت کی بیان برتر ہے اکمین فی نف وہ طاقال ان وجوات کی بنا پر زنا سے رکنا فعس کے ایک مظیر دو سرے خلاکو ترجی دیتا ہے جو اگرچہ گناہ سے بہی نبی نفید اور تواب ہر کر نہیں ہے ، تاہم ان مواقع میں ایک اہم فائدہ یہ ہے کہ آدمی گناہ سے تی جا تا ہے ، خواہ کی وجہ سے بی نبی فغیلت اور ثواب ہر کر نہیں ہے جس کا محرک اللہ کا خوف ہو 'اور نبی خوف اس صورت میں ہو جب کہ شہوت صادق بھی پائی جائے ' یہ میسرہ ہو 'اور تمام اسباب میا ہوں 'کسی شم کا کوئی مائع موجود تہ ہو 'خاص طور پر اس وقت جب کہ شہوت صادق بھی پائی جائے ' یہ میسرہ ہو 'اور تمام اسباب میا ہوں 'کسی شم کا کوئی مائع موجود تہ ہو 'خاص طور پر اس وقت جب کہ شہوت صادق بھی پائی جائے ' یہ صدریقین کا ہے اس لیے سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا :۔

من عشق فعف ف کتم فمات فهو شهید (عمر آدیخ-این ماس) جس مخص کو عشق بوااوراس نے پاکدامنی افتیاری ایج مشق کوچمپایا پر مرکیاوه همید ہے۔

ایک مدیث میں ہے کہ سات آوی ایکے ہیں جنیں اللہ تعالی اس دن آپ مرش کے سائے میں جگہ دے گاجی دن اس کے سواکس سایہ نہ ہوگا ان ساہ میں ایک وہ فض ہے جے کوئی حین اور عزت دار عدت اپنی طرف بلائے اور وہ یہ کہ کراس کی دعوت در کردے اِنِی آخران اللہ سے جو تمام جمان کا رہے ور تا ہوں) (بخاری و سلم ابو ہریٹ) حضرت یوسف علیہ السلام کا قعة مشہور ہے انہوں نے اپنی قدرت آور دلیا کی فواہش اور امرار کے باوجود گناہ کی طرف قدم دمیں بیرهایا ، قرآن پاک میں حضرت یوسف علیہ السلام کے اس اعلیٰ کردار کی تحسین کی گئی ہے۔ آپ پاکدامتی اور صفت کے باب می سب کے امام اور پیشوا ہیں۔ دواہت ہے کہ حضرت سلیمان بن یہار بہت حسین اور فورد مروجے ایک عورت ان کے کمر آئی اور مبارک کی سام مراشرت کی فواہش فلا ہرکی انہوں نے اٹھار کردیا اور دو ڈرتے ہوئے ایک کی رہ کو رہ انہ ان کے ہیں کہ اس دات میں نے فواہ میں دواہ ہیں۔ دواہ ہیں حضرت یوسف علیہ السلام کی زیادت کی میں نے اور کیا قودہ سلیمان سے برچھاکیا آپ ہی یوسف علیہ السلام ہیں؟ معرت یوسف مول جس نے ارادہ کیا تھا۔ اور کیا قودہ سلیمان ہے جس نے ارادہ بھی نہ کیا۔ اس قول سے دواہ اسلام نے جس نے ارادہ بھی نہ کیا۔ اس قول سے معرت یوسف علیہ السلام نے جس نے ارادہ بھی نہ کیا۔ اس قول سے دواہ نہ کہ اس دوائی کروہ کیا تھا۔ اور کیا قودہ سلیمان سے جس نے ارادہ بھی نہ کیا۔ اس قول سے معرت یوسف علیہ السلام نے قرآن کروم کی اس ایست کی طرف اشارہ فرایا اور اس کے حوالے سے سلیمان کی تعریف کی۔ معرت یوسف علیہ السلام نے قرآن کروم کی اس ایست کی طرف اشارہ فرایا اور اس کے حوالے سے سلیمان کی تعریف کے۔ معرت یوسف علیہ السلام نے قرآن کروم کی اس ایست کی طرف اشارہ فرایا اور اس کے حوالے سے سلیمان کی تعریف کے۔

اس سے بھی نوادہ جیب و فریب واقعہ ان کا یہ ہے کہ وہ دید منورہ سے ج کے لیے روانہ ہوئے 'ان کے ساتھ ایک رفق بھی مقا' ان ددنوں نے آبواء پہنچ کر قیام کیا' رفق نے تھیلالیا' اور خریداری کے لیے بازا تھیلا کیا' سلیمان نیمے میں بیٹے رہے۔ ایک

141

عبداللد بن عردوایت كرتے بي كديس في سركارووعالم صلى الله عليه وسلم كى زبان مبارك سے بيدواتعد سا ب كد زماند ماضى میں تین آدی کمی حول کے لیے معوف سرتے رات ہوگئ ایک عارض قیام کیا انقال سے ایک پھرایا کرا کہ عار کا دہانہ بند ہوگیا اور وہ تیوں آدمی آندر رہ مے 'چرہٹانے کی جدوجہدی محرکامیاب جس ہوئے مینوں نے اس امریرا نفاق کیا کہ اب اس کے علاوہ کوئی راستہ نمیں کہ ہم باری تعالی سے دعا کریں اور اسیا کمی نیک عمل کے حوالے سے مجات کے طلب گار ہوں۔ ایک نے جناب ہاری میں مرض کیا: الما او جانتا ہے کہ میرے والدین یو رہے اور ضعیف تنے اشام کو میں است بچوں اور جانوروں کو کھلانے ے پہلے اسی کمانا کھایا کرتا تھا ایک روز انقال سے جھے بازار می در ہوگی جمر آیا اور جانوروں کا دودھ دوبا اور دودھ لے کرمال باب کے پاس پنچا وہ ددنوں سو چکے تھے میں نے انہیں جگانا مناسب نمیں سمجا اور رات بمردددھ لئے کمڑا رہا۔ بچ پاؤں میں او سے رہ اور بھوک کی وجدے معظرب رہے جمرش نے مناسب نہیں سمجاکہ بچوں کو کھلادوں اور والدین بھوے رہیں مسح کو بدار ہونے کے بعد جب انہوں نے دورہ لی ایا تب میرے بچوں نے اپنا پیٹ بحرا 'اے اللہ! اگر توبہ جانتا ہے کہ میں نے تحق تیری خوشنودی مامل کرنے کے لیے ایساکیا تھا تو اس پھرکوغا رے دہانے سے ہٹا کر جس مجات مطاکر۔ اس دعاہے وہ پھردرا ساسرک كيا كين اتا راسة نيس مواكدوه با مركل سيس- دو سرك فض في كما: الدات وإنتاب كديس ابن جها زاو بين برعاش تعا اوراس سے وصال کا متنی تھا ایک روز میں نے اس سے اپن خواہش کا اظہار بھی کیا ایکن اس نے میری بات نہ مانی اتفاق سے مارے وطن میں قط سالی ہوئی ،جب میری محبوب اس تکلیف میں جالا ہوئی والدادی طالب بن کرمیرے پاس آئی میں نے اسے ایک سومیں اشرفیاں دیں بشرفیک وہ میری خواہش ہوری کردے اس نے عامی بھی لیکن جب میں نے معبت کرنے کا ارادہ کیا تواس تے کما کہ جھے بے آبد نہ کر فدا سے ڈر میں خوف زدہ ہو کیا اور اسے جانے دیا 'اس سے اشرفیاں بھی واپس نہیں لیں ،جبوہ والی ہوئی تب ہی اس کی عبت میرے دل میں اس طرح جاگڑیں تھی۔ اے اللہ! اگر تو جانتا ہے کہ میں نے تیری رضا مندی کے لے ایساکیاتہ ہمیں اس قیدے نجات دے اس دعاہے وہ پھرائی جگہ سے سرک میا اکین اتا نہیں سرکا کہ وہ غارے باہر لکل

121

احياء العلوم جلدسوم

سکیں 'تیرے نے کہا۔ رب العالمین! میں نے چند مزدور کرائے پر حاصل کے تھے 'اور ان سب کو ان کی اجرت دے دی تھی' مرف ایک فض ایسا باتی رہ کیا تھا جو اپنی اجرت لیے بغیر چلا کیا تھا' میں نے اس کی اجرت کی رقم تجارت میں لگا دی تھی تجارت کو ترتی ہوئی اور اس کی رقم بیومتی چلی گئی 'یماں تک کہ اس کا بہت سامال میرے پاس جمع ہوگیا' ایک قدت کے بعد وہ فض میرے پاس آیا اور کینے لگا کہ اے بھو فعد الجمیری اجرت دے۔ میں نے اس سے کہا کہ یہ سب اونٹ گا کی 'کہواں اور فلام تیری اجرت ہیں' اس نے کہا چکیا تو جھے سے قراق کرتا ہے؟ میں نے کہا یہ قراق نہیں ہے تو اپنامال نے اور جمال جائے کے کیا ہو تو جمیں اس خارے لگائے کی اور فلام ہنکا کرلے گیا' اے اللہ! اگر میں نے یہ تیک کام تیری رضا مندی حاصل کرنے کے لیے کیا ہو تو جمیں اس خارے لگائے کی تو تی دے اور اس پھر کو ہنا دے۔ تیمرے فیص کی دعا کے بعد وہ پھر غارے دیا تے ہے گیا اور وہ اوگ یا ہر لکل آئے۔ ()

آنکھ کے زنا سے بیخے والے کی فضیلت: یہ حال اس مخص کا ہے جو قدرت کے پاوجود شرمگاہ گے زنا ہے اپی حفاظت کرے اس کے قریب وہ مخص بھی ہے جس نے اپنی آنکہ کو زنا ہے بچایا۔ خیال رہے کہ زناکا آغاز آنکہ ہو تا ہے۔ اس کی حفاظت زیادہ اہم ہے۔ لیکن کیونکہ آنکہ کو دیکھنے سے موکنا مشکل ہے اس لیے لوگوں نے اس سے خفلت پر تن شروع کردی ہے اور اسے سل محصفہ کے بین اس کے گناہ کو اہم نسیں محصفہ والا تکہ قمام آفات کا مبدأ نظر ہے۔ پہلی نظراکر اس میں کسی مقصد و ارادہ کو دخل نہ ہو محاف ہے اس پر کوئی مؤاخذہ نہیں ہوگا، کین دوبارہ دیکھنے پر مؤاخذہ ہوگا۔ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں:

الحالاولى وعليكالثانية (ابوداؤد تزيد برية)

تیری کتے بہلی دفعہ دیکمنا جائزہے 'اوردوسری دفعہ دیکمنا قابل مؤاخذہ ہے۔

<sup>(</sup>۱) مدواقعہ بخاری نے نقل کیا ہے۔

احاء الطوم جلدموم

رہے۔قصائی نے کہا میرے پاس کوئی نیک عمل نہیں ہے جس کے واسلے سے دعا ما گوں اس لیے تم دعا ما گو ا قاصد نے کہا: بمترایس دعاكرتا مول عمر آين كمنا- قاصد في دعا شروع كاوه هض آين كمنا رما- يمان تك كدايك ابركا كلوا ان دونول يرسابيه تكن موكميا انہوں نے سنر شروع کیا منول پر پہنچنے کے بعد جب وہ دونوں ایک دو مرے سے بدا ہوئے تر ایر کا محل تصالی کے ساتھ ساتھ جلا قامدت اس سے کماکہ تیراخیال یہ تفاکہ تیرے پاس کوئی نیک عمل نیس ب اس لیے میں نے دعای عنی اور آوے آمین کی عنی ا اب من يد ديكتا مول كدار كاده كالراجوم دولول برماي كع موسة فالترب ما ترسات جلاما تاب-اس ك وجد كياب؟ مح اب بارے میں مج مج ملا۔ قعبال نے اپلی توب کا واقعہ سایا ، قاصد نے کماکہ اللہ کے زدیک تائب کی جو قدر وقیت ہے وہ کی دوسرے کی نہیں ہے۔ ایک مصور بزرگ احمد بن سعید اسے والدے نقل کرتے ہیں کہ ہارے یمال کوف میں ایک نوجوان رہتا تما جو انتائي عبادت كذار تما اور صدوقت جامع مجرين برا رمتاتها ساته في ودامتاني وراز قامت وبصورت اور خوب سيرت مجی قا ایک حسین عورت نے اے دیکما تو پہل ہی نظر میں فریعت موسی ایک مت تک عشق کی چگاری اس کے دل میں سکتی رى ، ليكن اسے الى مبت ك اظهار كاموقع ند طا- ايك روزوه نوجوان مجد جار باقفا وه مورت الى اوراس كارات روك كركمزى موافی اور کنے کی: نوجوان! پہلے میری بات س او اس کے بعد جو دل میں اسے وہ کرو۔ لیکن نوجوان نے کوئی جواب نہیں رہا اور ما رہا یمال تک کہ معدین بنے میا واپس میں وہ مورت محروات میں کمزی نظر آئی جب نوجوان قریب بول او اس نے بات كرف كى خوابض ظامرى وجوان نے كماكديد تهست كى جكد ب ميں نيس جابتاكدكوكى فض جعے تسارے ساتھ كمرا بواد كيدكر تمت لگائے اس لیے میرا راستہ نہ رو کو اور جھے جانے دو اس نے کما خدائی متم! میں یماں اس لیے نہیں کمزي ہوئی کہ جھے تمهاری حیثیت کاعلم نیس ہے ایا میں یہ نہیں جانتی کہ یہ تھت کی جکہ ہے ، خدا نہ کرے لوگوں کو میرے متعلق بدممان ہونے کا موقع کے ایکن مجھے اس معالمے میں بذات خود تم سے ملاقات پر اس امرے اکسایا ہے کہ لوگ تعوزی سی بات کو زیادہ کر لیتے ہیں ا اورتم میسے موادت گذارلوگ آئینے کی طرح ہیں کہ معمولی سا فیار بھی اس کی صفائی کو متائز کردیتا ہے میں توسویات کی ایک بات یہ كمنا جابتي مول كه ميرك دل و جان اور تمام اصفاء تم ير فدا بين اور الله بي بي جو ميرك اور تمهارك معالم مي كوتي فيعله فرائ- رادي كت بي كدوه نوجوان عورت كى يد تقرير من كرفاموشى كي ساته كوكى جواب دي بغير كمريط ك محمر بني كرنماز پڑھنی جای 'لیکن نمازیں مل نہیں لگا'اور سجھ میں نہ آیا کیا کریں' جبودا کلم کاغذ سنبعالا' اور اس مورت کے نام ایک برجہ لکھا' پہد کک کر گھرے یا ہر آئے ویکھاوہ عورت اس طرح راہ میں کھڑی ہوئی ہے انہوں نے پہید اس کی طرف بھیک دیا 'اور خود جزی ے مریس داخل ہو کے مرح کا معمون یہ تھا: دائم الله الرحل الرحيم أاے مورت! مختے یہ بات جان لين جاہدے كه جب بنده اسے خداکی نافرمانی کرتا ہے اور کذرے کام لیتا ہے جب وہ دوبارہ اس معسیت کا ارتکاب کرتا ہے تب میں وہ پروہ پوشی فرما تا ہے ، لیکن جب وہ ای معصیت کو آیا مشظم اور پیٹر بنالتا ہے تو محرایا فضب نازل فرا تاہے کہ زمین و اسمان ، هجرو عجراور چوائے کانپ المحتمين الون ہے جو اس كى نارا ملكى كا على ترسك جو يكو تو لے كماہ اگروہ فلا ب قواس دن كوياد كرك اسان ملكے بوت النے کی طریع ہوگا اور ذہین دمنی ہوئی روئی کی طرح اور تمام لوگ جبار معیم کے آگے سربسبور ہوں مے فداک تم! میرا اپنا مال ہے ہے کہ جی اپنے قس کی اصلاح سے ماجز موں اس صورت میں دوسرے کی اصلاح کرنا میرے لئے میکن جس ہے اور اگر جرا كمنائج ب قريس عجم ايك ايس طبيب كائما بالماع دينا مول موتمام زفول اور مرضول كاشاني اور تسل بخش علاج كرما ب-وه طبیب الله ب بوتمام جمانوں کا رب ب اس کے حضور میں اپنی درخواست پیش کراس سے اپنی مطلب بر آوری جاہ میں تیرے

كَيْبُونْسِ رَسَكَ 'بَنِ آيت الوت كُرّا بورد وَانْفِرُهُمْ يُومُ الْأَزْفَةِ إِذَا لَقُلُوبُ لَكَي الْحَنَاجِرِ كَاظِينِينَ مَالِلظَّالِمِيْنَ مِنْ حَمِيْمٍ وَلَا شَفِيْمِ يُطَامُ عُ يُعَلِّمُ خَائِنَة الْعَيْنِ وَكَا تَخْفِى الصَّلُورُ -(ب ١٢٠ مَ اللهِ 126

احياء العلوم جلدموم

(M\_IA

اور آب ان کو ایک قریب آنے والے معیبت کے دن سے ذرا محے جس وقت کیج منو کو آجادیں مے اور افر مسے اور آب ان کو ایس کے اور (خم سے) کسٹ کھٹ جائیں گے اور اس روز) طالموں کانہ کوئی دلی دوست اور نہ کوئی سفار فنی ہوگا جس کا کہا ہانا جائے وہ آتھوں کی چوری کو جانتا ہے اور ان باتوں کو بھی جو سینوں میں ہوشیدہ ہیں۔

چندروز کے بعدوہ مورت بھرداستے میں کمڑی نظر آئی انہوں نے اسے دیجے کروائی لوٹے کا اراوہ کیا ایکن طاقات ہوگی ہے کہ کرخوب روئی اور کئے گئی کہ میں خدا ہے۔ جس کے ہاتھ میں تہارا دل ہے۔ یہ دعا کرتی ہوں کہ وہ تہارے سلط میں در پیش میری مشکل آسان فرادے اس کے بعد هیمت اور وصیت کرنے کے لیے کما انوجوان نے کماہ میں صرف یہ هیمت کر ہا ہوں خود کو اینے نفس سے محفوظ رکھنا اور اس آیت کو جمہ وقت ذہن میں رکھنا:

هُوَ الَّذِي يَتَوَفَّا كُمُبِاللَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جِرَحْتُمُ الَّيْهَارِ (بدر ١١٠٠)

ادروہ ایسا ہے کہ رات بیل تساری موج کو پیش کردیتا ہے اور بو پی کم دن بی کرتے ہواس کو جانتا ہے۔
رادی کہتا ہے کہ بید نصیحت سن کروہ عورت بہت زیادہ موئی ویر تک موتی رہی، جب افاقہ ہوا اپنے کمر پیٹی اور پی مرص عبادت بیل مشغول مہ کر مرکی وہ نوجوان اسے یاد کر کے مویا کر آتھ اوگ کہتے کہ اب روئے سے کیا ماصل تم نے تواسے اپنی طرف سے مایوس کر دیا تھا اور اپنے اس عمل کے سلط میں طرف سے مایوس کر دیا تھا کہ یہ مسلط میں سے متنا تھا کہ یہ عمل ذخرہ آخرت ہوگا کی اب ور آبوں کہ کمیں بید ذخرہ والی نہ ہوجائے۔

## کتاب آفات اللسان زبان کی آفتوں کابیان

رزیان - ایک عظیم نعمت : زبان اللہ تعالی مظیم نعتوں میں ہے ایک نحت اور اطا نف مناقع میں ہے ایک اطیفہ ہے 'اس کا جم آگرچہ محقیم نیمن اس کی اطاعت ہی نواوہ ہے 'اور گناہ ہی ہوا ہے۔ یہ ایمان اور کفرودنوں حقیق کا اظہار زبان ہی کے ذریعہ ہو باہے۔ ان میں اول الذکر قابت اطاعت ہے 'اور وائی الذکر انتائی درج کی معصیت ہے۔ ہرجز خواہ وہ موہو ہویا معدوم ' فالتی ہویا گئی ہویا وہی زبان پر آئی ہے 'اور زبان ہرجز کے متعلق نئی یا اثبات کرتی ہے۔ علم کے وائر سے میں جنی ہی جزی ہی خواہ وہ تی ہواں پر آئی ہے 'اور زبان ہرجز کے متعلق نئی یا اثبات کرتی ہے۔ علم کے وائر سے میں جنی ہی جزی ہیں خواہ وہ تی ہولیا ہوں سب کی سب زبان ہی کے ذریعہ بیان کی جاتی ہیں 'بی ایک ایسی خصوصیت ہو زبان کو وہ سرے تمام اصفاء ہے متاذکرتی ہے 'آگھ کی رسائی مرف رگوں اور شکوں تک ہے 'کانوں کے وائرہ احتیار میں مرف زبان ہی حرف آوازیں ہیں 'باتھ صرف ان جزوں ہی مرف ان ہی مرف راز ہو سکتے ہیں جن کا جسمائی ہو وہ وہ ' ہی حال تمام اصفا کا ہے ان میں مرف زبان ہی مرف آوازیں ہی مرف زبان ہی حرف میدان میں دو دستی ہے اس مرف ان جن مرف میدان میں دو دستی ہی ہوں ہی کا دائرہ احتیار انتمائی وسیع ہے جس طرح زبان خرک میدان میں دو دستی ہی ہوں کی میدان ہیں رکھا شیطان اس سے دی کلی میں کہ کہ کی کہ کو کی کست دینے والا نمیں۔ اس لیے زبان پر قابو در کنا نمایت شروری ہے ' جو محض زبان پر قابو نمیں رکھا شیطان اس سے دی گلی کی کملوالیتا ہے اور اسے برے انہام کی طرف لے جا ہے' مدیدی شریف میں ہے۔

ولایکبالناس فی النار علی مناخر همالاحصائدالسنتهم لوگ ای زبانوں کا بریا کا نے می کے لیے دوزج می تاک کے بل اور سے والے جاتے ہیں۔ زبان کے شرے وی فض محفوظ مہ سکتا ہے جو اسے شریعت کی نگام پرتائے 'اور سنّت کی زنجیری وال دے' اور مرف اس 124

احياء العلوم جلدسوم

وقت آزاد کرے جب کوئی ایم بات کرنی ہو جو دین و دنیا کے علی مقیدہ کاورائے ہرائی بات ہے ردے جس کی ابترایا انتزاے بڑے انجام کی قصع ہو۔

تاہم یہ بات معلوم کا کہ کوئی بات انجی ہے اور گون ہی بات انجائی کمال زبان کو بوتے کے لیے آزاد کرتا بھتر ہے اور کمال بُرا ہے انتخابی و مشکل ہے۔ انسان کے اصفاء میں سب نیادہ مشکل ہے۔ انسان کے اصفاء میں سب نیادہ مشکل ہے۔ انسان کے اصفاء میں سب نیادہ مشکرانیاں زبان سے مرزد ہوتی ہیں اس لیے کہ اسے حوکت و میں میں گرائی وقت ہے اور نہ تعب اور نہ تعب اور اس کے شرکو معمولی سمحہ کر نظرانداز کردیتے ہیں والا گلہ یہ شیطان کا مؤثر ترین ہتھیار ہے اس کے ذریعہ وہ اللہ کے بندوں کو فکست وہا ہے اور انسی گرائی کے داستے میں چھی پر مجود کردہ ہے۔ آنے والے متوات میں ہم ، بخور کردہ ہے۔ آنے والے متوات میں ہم ، بخور کردہ ہے۔ آنے والے متوات میں کہ بخور کردہ ہے۔ آنے والے متوات میں ہی بان کریں گئی اور ہوئی تغییل کے ماتھ ہر آفت کی مدود "اسباب" اور نتا بجم پر گفتگو کریں گے 'اور اس کی تقدیم میں ہتے اخبار ہے آفا دوارد ہوئے ہیں انہیں ہی بیان کری ہیں۔ کریش کریں گئی میں انہ کی بیان کری ہیں۔ کوشش کریں گے۔ کل ہیں آفات کے بیان سے پہلے ہم زبان کے خطرات اور خاموشی کے فضا کل بیان کرتی ہیں۔

#### زبان كاخطرة عظيم اورخاموشي كي فعنيلت

جانتا جا ہے کہ زبان کا خطرہ مظیم ہے'او راس سے بیخے کا واحد راستہ خاموش ہے'اس لیے شریعت نے خاموشی کی مدح کی ہے' اور اپنے متبعین کو خاموش رہنے کی ترفیب دی ہے' چنانچہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں۔

منصمتنجا (تذي- مرالدبن مرا

جو فاموش رہا اس نے مجات یا گ۔

الصمت حكم وفاعلم قليل (الامتمورد يلى-ابن من)

فاموشی حکت ہے (لیکن) اس کر فروالے (فاموش رہے والے) کم ہیں۔

قل آمنت بالله ثماستقم

يه كمدس الدراعان الااس فعداس اعان رواب قدم ده

میں نے مرض کیا: یا رسول اللہ! میں تمس چیزے! بھتناب کروں۔ آپ نے زبان کی طرف اشارہ فرمایا (ترزی نسائی ابن ماجہ ا مسلم) مقبہ بن عامر کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں مرض کیا: مجات کا راستہ کون ساہے؟ آپ نے فرمایا:

امسک علیک اسانکویسعک بینکوابک علی خطیئتک (تنی) این زبان پر تابورکو اور تیرا کر تھے کانی ہونا چاہتے (یعن کرے یا ہرمت کل) اور اپن قلفی پر (دامت کی آنو با۔

سل بن سعد التاعدي مركار دوعالم صلى الله عليه وسلم كايه ارشاد فقل كرتے بين۔ من يت كفل لمى بىما بين لحيت بيمور جليمات كفل لمال جن (بخاري) جو مخض جھے اپنے دونوں كانوں كے درميان كى چزيين نيان اور دونوں ٹائوں كے درميان كى چزيين شرمگاه سے نيچنے كى حانت دے ميں اس كے ليے جنت كا ضامن ہوں۔ IZY

احياء العلوم جلدسوم

من وقی شرقبقبمو ذبلبه لقلقه فقدوقی الشر کلم ابومنمورد یلی الرم) جو مخص این شرمگاه اور این زبان کے شرے محفوظ رہادہ بر طرح کے شرے محفوظ رہا۔

یک تین اصفاء ایے ہیں جن کی شہوتوں کے باصف عام طور پر لوگ بلاکت میں جٹلا ہوتے ہیں۔اس کے ہم نے پیداور شرمگاہ کی شہوتوں کے بیان سے فارغ ہونے کے بعد زبان کی آفتیں بیان کرنے کی ضورت محسوس کی۔ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ دسلم سے دریا فت کیا گیا کہ وہ کون می چڑہ جس کے باحث لوگ جنت میں داخل ہوں ہے ، فرمایا:

تقوى اللموحسن الخلق الذكافوف اورفوش ظافي.

مرض كياكمياكه وه چربهى اللاد يجيج جسى بعائر لوك دون في ما كس ع والا

الاحوفان الفموالفرج (تذي ابن اجداد بررة) دد كوكل يزول منه اور شرمادك باصف

اس مدیث مل منع سے مراد زبان کی آفات بھی ہو سکتی ہیں ہمکو کلہ مند زبان کا محل ہے اور اس سے پہید بھی مراد ہو سکتا ہے ، کیونکہ مند ہی پہیٹ بمرنے کا ذریعہ اور راستہ ہے۔ حضرت معاذین جبل نے سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں عرض کیا: یا رسول اللہ ! بحر بچر ہم بولتے ہیں اس پر بھی موافذہ ہوگا ، آپ نے فرمایا :۔

ثكلتك أمك يا ابن جبل وهل يكب الناس في النار على مناخرهم الاحصائد السنتهم (تُذي ابن اج عام)

اے ابن جبل! تیری ماں بچنے روئے و درخ میں لوگ اپنی زبانوں کا بویا کا معے کے لیے او ندھے والے جائیں مے۔ مے۔

حضرت عبداللہ ثقف نے آپ کی خدمت میں عرض کیا: یا رسول اللہ اکوئی بات ایسی ارشاد فرمایے جس پر میں زندگی بحر عمل پیرا ربوں 'آپ نے فرمایا:۔

قل ربتى الله ثماستقم

الله كواينارب كمه المحراس قول ير قابت قدم ره-

محانی ان مرض کیا کہ آپ میرے متعلق سب سے زیادہ کس جڑھ خاکف ہیں؟ آپ نے اپی دیان مبارک پکڑ کر فرمایا: اس سے (نسائی) حضرت معاذین جبل نے افضل ترین عمل کے حظیق بوچھا تو المحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے جواب میں اپی زیان مبارک ہا برتکالی اور اس پر الگی رکھ کراس امرکی طرف اشارہ فرمایا کہ خاموجی افضل ہے (طبرانی ابی ابی الترزی)۔ حضرت الس بن مالک تا سے مودی ہے کہ مرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔

لايستقيم ايمان العبدحتى يستقيم قلبه ولا يستقيم قلبه حتى يستقيم لسانمولا يدخل الجنفر جل لا يامن جارم (اين اليالية المرام)

بئرے کا ایمان اس وقت تک می جنیں ہو یا جب تک اس کا قلب درست نہ ہو اور اس کا قلب اس وقت تک درست نہ ہو اور جند میں دہ فض داخل نہیں ہو گا جس کا پردوسی اس کے شروع اور جند میں دہ فض داخل نہیں ہو گا جس کا پردوسی اس کے شرسے مامون نہ ہو۔

ایک مدعث یں ہند

منسرمان يسلم فليلزم الصمت (يهلي ابن الي الديا-الري

احياء العلوم فبلدسوم

جے سلامتی پند ہوا ہے خاموشی افتیار کرنی جا ہے۔ حضرت سعيد بن جير سركار دوعالم صلى الله عليه وسلم كايه ارشاد لقل كرتي بين اذاصبح ابن آدم اصبحت الاعضاء كلها تذكر اللسان اي تقول اتق الله فينا فانكان استقمت استقمناوان اعوجت اعوج جناد تذي ابرسورا ادري جب آدی مع کرنا ہے تواس کے تمام اصحاء زبان سے کتے ہیں کہ مارے سلط می اللہ ہے ورنا اگر تو سدمی ری قوم می سدھ رہیں ہے اور قریر عی موئی قدم می نیز مے موجا کی ہے۔ حضرت عمرابن خطاب فے دیکھاکہ حضرت ابو بمرصدیق اپنی زبان ہاتھ سے بابر مینج رہے ہیں انہوں نے مرض کیا: اے خلفہ رسول! یہ آپ کیا کردہ ہیں؟ انہوں نے فرمایا: اس فے محف بہت محف کیا ہے اور رسول اگرم ملی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرماتے يسشىمن الجسد الايشكو الى الله اللسان على حدته (ابن المالايا الوسط) جم كا مر مضوالله رب العرت سے زبان كى تيزى كى شكايت كر آ ہے۔ حضرت ابن مسعودے موی ہے کہ وہ کو مفایر تلبیہ کم رہے تے اور این زبان کو اس طرح خطاب کررہے تھند يالسان قل حيراتغنم واسكت عن شرتبسلم اے زبان المچی بات کم نفع المائے گئ اور شرے حیب رہ سلامت رہے گ۔ عرض کیا کمیا: اے ابد عبد الرحن ! آپ جو مجمد فرمارہ ہیں ، آپ کا قول ہے یا آپ نے کمی سے سنا ہے ، انہوں نے فرمایا کہ میں نے سرکار دوعالم صلی الله علیه وسلم کو زبان کے متعلق بدارشاد فرماتے ہوئے ساہد ان اکثر خطایابنی آدمفی لسانه (طران- یمق) انسان کی آکثر فلطیوں کا منع زبان ہے۔ حطرت عبدالله ابن عمر روايت كرتے بين كه رسول الله صلى الله عليه وسلم في ارشاد قرمايا: من كف لسانه سترالله عورته ومن ملك غضبه وقاه الله عذابه ومن اعتذرالي اللَّهُ قِبل اللَّهُ عنر م (ابن أبي الدنيا) جو مخص اپنی زبان کو (او لئے سے) روکتا ہے اللہ تعالی اس کے حیب کی پردہ پوشی فرماتے ہیں اور جو مخص ا پے غصے پر قابور کمتا ہے اللہ تعالی اپنے عذاب سے محفوظ رکھتے ہیں اور جو مخص اللہ کے سامنے عذر پین کر اے اللہ تعالی اس کاعذر قبول فرماتے ہیں روایت ہے کہ حضرت معاذین جبل نے عرض کیا: یا رسول الله! مجھے وصیت فرمائیں! آپ نے ارشاد فرمایا:۔ اعبدالله كانك تراموعد نفسك في الموتى وانشت انباتك بماهو املكلك من هذا كله (واشاربيدهالي لسانه) (ابن الي الديا- طراق) الله كى عبادت اس طرح كركويا توات وكيه رباب اورائي الس كوموول من شاركر اوراكر تو ك تويس

اليى بات بتلاول جوان تمام سے زياده مفيد مواور باتھ سے زبان كى طرف اشاره فرمايا-مغوان بن سليم كت بي كه مركار دوعالم صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا :

الااخبركمبايسر العبادة واهو نها على البدن الصمت وحسن الخلق (ابن ابي

الدنيا- ابوزية ابوالدرداع)

کیا میں حمیں ایک عبادت نہ بتلاؤں جو بہت سل اور پدن کے لیے بہت اسان ہے (وہ عبادت ہے) فاموشی اور خوش خلتی۔

حضرت ابو بريرة سركار دوعالم صلى الله عليه وسلم كابير ارشاد فقل كرتي بين

من كان يؤمن باللمواليوم الأخر فليقل حير الويسكت (عارى وملم) بو فض الداوريم الرت برايان ركما بوات في بات الني عاصم المون رمنا عاصف

حسن بعري كت بين كه بم في الخضرت ملى الله عليه وسلم كايد ارشاد نقل كياميا ب

رحمالله عبداتكلم فغنم اوسكت فسلم (الق-الن)

الله تعالى اس بندے بررم كرے جوبوئے و نفع الحالے اور خاموش رے وسلامتى بائے۔

حضرت مینی علیہ السلام سے عرض کیا گیا کہ کوئی ایسا عمل ہٹلائیں جس سے جنب حاصل ہو و فرمایا کبھی بولنا مت سائل نے عرض کیا: یہ تو تمکن شیس ہے انہوں نے فرمایا: اگر بولنا ہی ضروری ہو تو خیر کے علاوہ کچھ مت بولنا۔ حضرت سلیمان علیہ السلام فرماتے ہیں آگر بولنا چاندی ہے تو چپ رہاسوتا ہے۔ ایک اعرابی سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور کنے لگا کہ مجھے کوئی ایسا عمل ہٹلائیں جس سے جنت طے۔ آپ نے ارتفاد قربایا ۔۔

اطعم الجائع واسق الظمان وامر بالمعروف وانه عن المنكر فان لم تطق

فكف لسانك الامن خيير (ابن الي الدِّنا) مدكر كركم الكلاب سركران الأيلان المجلسة والمُعَلَّمُ اللهِ

بعوے کو کھانا کھلا ' پیاہے کو پانی بلا ' انتھی بات کا تھم کر ' بڑی ہے منع کر ' اگر توابیا نہ کرسکے تو زبان کو خرکے علاوہ کوئی بات کہنے سے روک۔

ایک مدیث کے الفاظ بیرین۔

اخرن لسانگالامن خیر فانک بذلک تغلب الشیطان (طران این مبان - ابوزی) این دبان - ابوزی این دبان کو نیرک علاوه بریات ب روک تواس کی باعث شیطان پرغالب رے گا-

ارشاد نبوی ہے۔

انالله عنده لسان كل قائل فليتق الله امروعلى ما يقول الله مروك والحي بات رالله وراج الله الله مروك والحد وراج الله

ایک روایت می ب که اخضرت منلی الله علیه وسلم یا ارشاد فرایان

اذار آیت المئومن صموتا وقور افادنوامنه فاندیل قن الحکمة (ابن اجه ابوظاری) جبتم سلمان کوخاموش اور باد قارد محمولواس کے قریب بوجائو اس لیے کہ وہ عمت کی تلقین کر آ ہے۔ حضرت ابن مسعود روایت کرتے ہیں کہ سرکار دو عالم حلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرایا:۔

الناس ثلاثة غانم وسالم وشاحب قالغانم الذي يذكر الله تعالى والسالم الساكت والشاحب الناس على والسالم الساكت والشاحب الذي بخوض في الباطل (طرائي الوسط الوسعيدا لحدي) لوك تين طرح كين غانم مالم شاحب غانم وه عبد والله كاذكركراً بو مالم حي ربخ والا ب اور

شاحب وہ معض ہے جو باطل میں مشخول ہے۔ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں:۔ انلسان المئومن وراء قلبه فاذا رادان ین کلمبشی تدبر وبقلبه ثم امضاهبلسانه و انلسان المنافق امام قلبه فاذاهم بشی امضاهبلسانه ولم یتدبر وبقله (۱) موسی کی زبان اس کے دل کے بیچے ہوتی ہے 'جب وہ بوتی ہے جب وہ کی چڑکا ارادہ کرتا ہے تو اے تواہد کی دبان دل کے سامنے ہوتی ہے جب وہ کی چڑکا ارادہ کرتا ہے تواہد دبان ہوتی ہے جب وہ کی چڑکا ارادہ کرتا ہے تواہد دبان ہوتی ہے جب وہ کی چڑکا ارادہ کرتا ہے تواہد دبان ہوتی ہے جب وہ کی چڑکا ارادہ کرتا ہے تا ہوتی ہے جب وہ کی چڑکا ارادہ کرتا ہے تواہد دبان ہے کہ دیتا ہے دل میں نیس سوچتا۔

حفرت عینی علیہ السلام نے فرایا: عبادت کے دس جزوہیں ان میں سے نو کا تعلق خاموش سے ہے اور ایک جزو کا تعلق لوگول سے را و فرار احتیار کرنے سے ہے۔ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فراتے ہیں:۔

من كثر كلامه كثر سقطه ومن كثر سقطه كثرت ننوبه ومن كثرت ننوبه كانت النار اولى به (ابر هيم ابر مام بيلي موقوقًا على مربن الحلاب)

جس کا کلام زیادہ ہو تا ہے اس کی افز شیل زیادہ ہوتی ہیں اور جس کی افزشیں نیادہ ہوتی ہیں اس سے گناہ زیادہ ہوتے ہیں اور جس کے گناہ زیادہ ہوتے ہیں وہ اگ کا زیادہ مستقی ہوتا ہے۔

حعرت ابو بكر مدّيّق ابن زبان كوبولغے و كئے كے معموم كروال لياكر عصف فيروه ابن زبان كى طرف اشاره كرك فرماتے کہ اس نے مجھے اس مال تک پنچایا ہے۔ عبداللہ بن مسعود ارشاد فرماتے ہیں اس ذات کی متم جس سے سواکوئی معبود نہیں زبان کے ملاوہ کوئی چزلمی قیدی عماج نسی ہے۔ طاوس فرمایا کرتے تھے کہ میری زبان در ندہ ہے اگر میں اے آزاد چھوڑ دول توب مجھے کھاجاتے وہب بن منتہ حکت آل داؤد میں فرائے ہیں کہ حکند پر واجب ہے کہ وہ اپنے زمانے کی معرفت رکھنے والا اپن زبان کی حفاظت کرنے والا 'اور اپنی وضع پر رہنے والا ہو 'حسن کتے ہیں کہ جو مخص اپنی زبان کی حفاظت نہیں کر آ اسے دین کی سجھ نسی ہے اوزائ کتے ہیں کہ ہمیں عربی عبدالعزر بے یہ خط تحریر فرایا۔ "آبعد آجو محض موت کو بہت یاد کر تا ہے وہ ونیا ک تموڑی چزیر قانع ہے 'جو تھنس کلام کو بھی عمل شار کرتا ہے وہ فیرمفید کلام نہیں کرتا ایک بزرگ فرماتے ہیں خاموشی آدی کے لیے دو نضیاتیں جمع کردی ہے ایک دین کی سلامتی و سرے خاطب کے کلام کی سجمہ - محدین واسع نے مالک بن دینارے کما: اے ابو یکی! زبان کی حفاظت ورہم و دینار کی حفاظت سے افضل ہے۔ یونس بن عبید فرماتے ہیں کہ جس مخص کی زبان اپنے دائرے میں رہتی ہے اس کے سب کام میک رہتے ہیں وس امری روایت کرتے ہیں کہ چند لوگ معرت معاوید کی مجلس میں جادلہ خیالات كررے تما'ا منت بن قيس ان لوكوں كي تفتكو فاموشي سے من رہے تھ 'حفرت معاوية نے دريافت كيا اے ابوالحراكيا بات ہے آپ مفتکو میں حصہ نہیں لے رہے ہیں؟ انہوں نے جواب دیا اگر میں جموٹ بولوں تو مجھے خدا کا خوف ہے اور پیج بولوں تو آپ کا اندیشہ ہے ابو بکرین عیاش کہتے ہیں کہ فارس روم 'مندوستان اور چین کے بادشاہول کی طاقات ہوئی ان میں سے ایک نے کماکہ میں بات کمد کرناوم ہو تا ہوں وپ رہ کرناوم حمیں ہو تا و مرے نے کما کہ جب میں کوئی لفظ زبان سے تکالی ہوں اس کے اختیار میں ہوجا آ ہوں وہ میرے افتیار میں نہیں رہتا اور جب تک وہ لفظ زبان سے نہیں لکالا اس وقت تک وہ میرے افتیار میں رہتا ے، تیرے نے کما مجھے ایسے بولنے والے پر مجی جرت ہوتی ہے کہ اگر اس کا کلام اس پروالیں ہوتواہے نقصان پنچائے اور واپس نہ ہوت بھی کوئی نفع نہ ہو چو تھے نے کما کہ ان کی بات ہٹانے پر قدرت رکھتا ہوں لیکن جو بات زبان سے نکل جائے اسے اوٹانے ر قادر نیں ہوں۔ معور بن المعزنے عالمیں برس ایسے گذارے کے مشاوکے بعد سے منع تک ایک لفظ بھی زبان سے نیس نكالا-رائجين فيتم نے بيں برس تك دنياوى مفتكونسي كى مج أثم كروہ الم كاغذا بيناس ركھ ليت اور جو كم بولتے اسے لكھ ليت بمرشام کواس کامحاسبہ کرتے۔

<sup>(</sup>ا) مجمع يه روايت مرفوع نيس في البته فوا على إلى عاس معرت حن بعري ك حوال مع نقل كيا ب-

www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم جلدسوم

خاموشی کے افضل ہونے کی وجید : یمان یہ سوال پیدا ہو تا ہے کہ خاسوشی اس قدر افضل کوں؟ اس کا جواب یہ ہے کہ بولنے میں بے شار آفات ہیں، ظلمی جموث فیبت ، چھلوری ریام نظال ، فن کوئی خود نمائی خود سائی خصومت النو کوئی ، تريف بات بدهانا كمنانا ايذادي اور پرده دري جيے ويوب كا تعلق زبان ي سے بدنان كو حركت دين يس ندكوني تكيف ب اورنہ محمن- ملکہ بولنے میں لذت ملی ہے ، خود طبیعت بھی بولنے پر اُکساتی ہے ، اور شیطان بھی کچولگا تا رہتا ہے ،جولوگ بولنے کے عادی ہیں وہ بست كم موقع بے موقع يولئے سے اپن زبان كو روك سكتے ہيں ورند عمواً بي نسين ديكھتے كه جميل كمال بولتا ہے اور كمال فاموش رمنا ہے ' بلکہ ہر حم کے تائج سے بدواہ موکرو لے چلے جاتے ہیں۔ یہ بات علاءی سجد سکتے ہیں ' بمرطال بولئے میں عطرات ہیں اور خاموشی میں ہر خطرے سے حفاظت ہے اس کے اس کی نعیلت بھی زیادہ ہے۔ خاموشی کے بدشار فائدے ہیں ا مت مجتمع رہتی ہے خیالات میں اِنتشار نہیں ہو تا وقار بنا رہتا ہے ، کلر اُزکر اور عبادت کے لیے فراغت رہتی ہے ونیا میں بولنے ك علانا كار أور أفرت من اس ك كاسيد عن الله تعالى كار شاد بد

وہ کوئی لفظ منع سے نہیں تکالنے یا آگراس کے پاس بی ایک تاک نگانے والا تارہ۔

خاموش رہنے کی فعیلت پر ایک بمترین دلیل یہ ہے کہ کام کی جار قتمیں ہیں ایک وہ جس میں مرف ضررہے و سری وہ جس میں صرف نفع ہے۔ تیسری وہ جس میں نفع ہی ہے اور ضرّر بھی اور چو تفی وہ جس میں نہ نفع ہے اور نہ ضرّر۔ جمال تک کلام کی اس م كا تعلق ہے جس ميں مرف ضررب اس سے بحا اور خاموش رمنا ضروري ہے ، يى عم اس كلم كا ہے جس ميں ضرر اور نفع دونوں موں بشرطیکہ ضرر نفع سے زیادہ ہو، تیسری متم جس میں نہ نفع ہواور نہ ضرر لغواور بیکارے اس کلام سے بھی سکوت ضروری ب كيونكه اب طرح ك كلام ميس مشغول مونا محض ابنا وقت ضائع كرنا ب اورونت كي اضاعت سب سے برا نقصان بـ اب مرف چوتھی ملم رہ جاتی ہے۔ اس طرح کلام کے تین جے ختم ہوجاتے ہیں مرف ایک حصہ باتی رہ جاتا ہے۔ اور اس میں مجی خطرات اور اندیشے موجود ہیں۔ بعض دنعہ رہا و تقبیع میبت خودستانی اور دوسرے حیوب کلام میں اس طرح مکس آتے ہیں کہ بولنے والے کواحیاں بھی نمیں ہو تا اس لیے مغید کام کرنے والا بھی کویا خطرات سے کھیلنے والا بجو مخص زمان سے تعلق رکھنے والى آفتول كى باريكيال سجم لے كا دواس اعتراف ير مجور موكاكداس سليلے من سركار ددعالم على الله عليه وسلم كايدارشاد حرف آخری حیثیت رکمتا ہے۔

نص جب رہاس نے نجات یائی۔

سركار دوعالم صلى الله عليه وسلم كوجائع كلمات اور حكست يكران بماجوا برس نوازاكيا تما آپ كى زبان مبارك سے نكلا بوا ایک ایک لفظ اپنے وامن میں معانی اور محمول کا اتھاء سندر رکھتا ہے اس بح نا پیدا کنار کی ہے موتی چن کر نکالنے کا کام مخصوص علاء کا ہے ، ہر کسی کے بس کی بات نہیں کہ وہ کلام نبوت کی حکمتوں کو سمجہ سکے۔

يلى آفت-لايعى كلام: بروات يه المراح الفاعى ان تمام اقات عد مفاعت كر يدوابى بم في وكرى بين لین غیبت ، معلوری مجموت اور خصومت و فیرو - اور مرف وه بات کے جو جائز ہو اور جس میں نہ بولنے والے کے لیے کوئی مرر ہو'اور ند کسی مسلمان بھائی کے لیے۔ جائز اور ضرر ندویے والی بعض باتیں اسی بھی زبان سے نکل جاتی ہیں جن کی کوئی ضرورت نسیں ہوتی۔ یہ العنی اور بے فائدہ ہاتیں ہیں'ان میں وقت کا ضیاع بھی ہے'اور آخرت کا محاسبہ بھی ہے'اور بھتر کے عوض مکترکو حاصل کرنے کا عمل بھی ہے " کونکہ اگر مختلم بولنے کے بجائے اپنے قلب و دماغ کو اللہ تعالی کی ذات و صفات میں قلر کرنے کی طرف اکل کرتا تو یہ اس کے حق میں زیادہ بھتر ہوتا 'بت ممکن تھا کہ اس اگر کے نتیج میں اس پر اللہ تعالیٰ کی رحمتوں کے دروائے کل جاتے 'اور قلب کو اِنشراح نصیب ہوجا آ۔ نیز پولنے کے بجائے اللہ تعالیٰ کی جہلیں 'شیع 'اور تجید بی کرلیٹا تو یہ اس کے حق میں زیادہ مفید ہوتا۔ کتنے الفاظ ایسے ہیں کہ اگر ان میں سے آبکہ بھی زیان سے اوا ہوجائے تو جنت میں ایک محل تیا رہو 'جو محض خزانہ حاصل کر سکتا ہو آگر وہ پھر جمع کرنے بیٹے جائے تو اسے پر بھتی کے طلاوہ کیا کہا جائے گا' یہ اس محض کی مثال ہے جو اللہ تعالیٰ کا ذکر مرکب کرے کسی لایعن اور بے قائدہ محرمباح کام میں محتول ہوجائے آگر جہ وہ محدکار نہیں ہے لیکن بھی نقصان کیا کم ہے کہ اسے لئے مقلیم حاصل نہیں ہوسکا' اور جس کام میں وہ معموف ہے اس سے کوئی قائدہ حاصل ہونے والا نہیں ہے۔ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں۔

فان المؤمن لا يكون صمتمالا فكراو نظر مالا عبرة ونطقمالا ذكر (١) مؤمن كى خاموى فكر اوراس كى نظر مرت اوراس كا كلام ذكر الى بوتا ہے۔

بندے کا اصل سموایہ اس کے اوقات ہی تو ہیں 'اگر اس نے اپنے اوقات لایعنی کاموں میں مرف کے اور اس سموایہ کو آخرت کے لیے ذخرہ کرکے نہ رکھاتو سوائے نقصان کے اور کیا ہاتھ گئے گا 'اس لیے نبی آگرم صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں۔

من حُسن اسلام المرء تركمم الايعنيه (تدى ابن ماجد ابو مررة) آدى ك اسلام ك الجمامون ك علامت يه كدوه لا يعنى كام ترك كروب

بلکہ ایک مدیث اس سے بھی زیادہ سخت معمون پر مقتل ہے ، معرت اگل روایت کرتے ہیں امدی جنگ میں ہم میں سے ایک نوجوان شمید ہوگیا، ہم نے دیکھا کہ اس نوجوان کے پیٹ پر تقرید ھے ہوئے تھے ، یہ پھراس نے بھوک کی وجہ سے ہاندھ رکھتے ، اس کی مال نے اسپے شمید بیٹے کے چرے سے مغی جمازی اور کئے تکی بیٹا! جنت مبارک ہو۔ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔

ومايدركالعله كانيتكلم فيمالا يعنيه ويمنع مالا يضره (تذى مختراً) حجم كياتا ؟ شايده العن بات كرنا موادر جويزات نقسان ندري موده (دو مروب كو) ندرتا موا

ایک روایت میں ہے کہ ایک روز کعب نظر نیں آئے تو سرکار دوعالم ملی اللہ علیہ وسلم نے ان کے متعلق دریافت فرمایا۔ لوگوں نے مرض کیادہ نیار ہیں' آپ ان کی میادت کے لیے چلے' جب آپ ان کے پاس پہنچ تو ارشاد فرمایا تابیشر یا کعب (اے کعب بچنے خوش فبری ہو) ان کی والدہ نے زبائن نبوت سے یہ جملہ ساتو خوش ہوکر بیٹے سے کہنے لکیں۔ اے کعب! تجنے جنت مبارک ہو' آنخسرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ہوجھا۔

منهذهالمتاليةعلىالله

یہ کون عورت ہے جو خدا پر علم کرتی ہے۔

كعب في من كيايا رسول الله إليه ميرى والده بين "اب في فرمايا:

ومايدريكياام كعب لعل كعباقال مالا يغنيه اومنع مالا يغنيه (ابن الي الديا-

(۱) محص اس روایت کی اصل میں می جم حمین و کہائے ابن ماکشہ سے اؤر النوں نے اپنوالد سے الل کیا ہے کہ آئمزت ملی اللہ علیہ وہان اللہ امر نی ان یکون نطقی ڈکر او صدتی فکر او نظری عبر قالین اس کی مند ضیف ہے۔ عبر قالین اس کی مند ضیف ہے۔

احياء العلوم جلدسوم

کعب کی ال تخبے کیا معلم؟ شاید کعب نے بلا ضرورت کلام کیا ہویا فیر مغید چڑے منع کیا ہو۔

اس مدیث کا مطلب یہ ہے کہ بلا ضرورت کلام کرنے والا بھی محاسبے سے نہیں نیچ گا 'اور جس کے دیتے کچے حساب ہو آپ ہی محاسبے سے نہیں نیچ گا 'اور جس کے دیتے کے حساب ہو آپ ہی میں منت میں جانے کی سعاوت نعیب نہیں ہوتی 'محاسب بھی تو عذاب ہی گا کی مورت ہے 'اس عذاب سے پہلے جو ہی منت میں جانے کو میں کو ایک روزارشاد فرمایا کہ آج سب سے پہلے جو مخص اس دروازے سے واضل ہوگا وہ جن میں جائے گا 'سب سے پہلے حضرت عبد اللہ بن سلام اس دروازے سے اندر آئے 'پھے اور کو پھی مرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے متعلق ارشاد فرمایا تھا انہیں بتالیا۔ اور دریا فت کیا وہ کون سا مضبوط عمل ہے جس کی بھا پر تمہارے جنت میں جانے کی توقع ہے؟ انہوں نے جواب دیا کہ جن آبکہ کمرور آدی ہوں' میرے پاس مضبوط عمل کماں؟ آئیم میں اپنے اس عمل کی وجہ سے پر امید ہوں کہ میں اپنے میں اور فیر ضرور ری کام نہیں کرتا۔ (ابن ابی الدنیا۔ مرسلا) حضرت ابوڈر دوایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے ارشاد فرمایا کہ میں انہ علیہ دوں بو جسم سے لیے ہلا ہو اور میران کے لیے بعاری ہو میں نے عرض کیا: یا رسول اللہ اضرور کیا ہوں۔ خرم کیا: یا رسول اللہ افرور میران کے لیے بعاری ہو میں نے عرض کیا: یا رسول اللہ اللہ اسے خرایا :۔

هوالصمت وحسن الخلق وتركسالا يعنيك (ابن الى الدنيا اسد منقطع) ومل خاموش خش اخلاق اور فيرضوري (كام يا كلام) كاترك كرنا ب-

بے فائدہ کلام کی تعریف : بے فائدہ کلام اس کلام کو کہتے ہیں کہ آگرتم خاموش رہو تونہ کوئی گناہ لازم آئے 'اورنہ فی الوقت
یا بعد میں کسی وقت اس کی وجہ سے کسی نقصان کا اندیشہ ہو 'اس کلام کی مثال ہے ہے کہ تم کسی مجلس میں بیٹے کراپنے سنرے قصے
ساؤ اور لوگوں کو ہتلاؤ کہ میں نے بلندوبالا مہا اواور یوال دوال نعری ویکھی ہیں 'خوش ذا نقہ کھائے کھائے ہیں' طرح طرح کی چیزوں
کا مشاہدہ کیا ہے ' فلاں فلاں بزرگوں اور مشامخ سے ملاقاتیں کی ہیں وغیرہ وغیرہ سے وہ امور ہیں کہ آگرتم انہیں بیان بھی نہ کو تب
بھی کوئی گناہ نہیں ہے 'اور نہ کسی ضم کا نقصان ہے۔ یہ بھی اس صورت میں ہے جب کہ تمام واقعات بلا کم و کاست مسیح مسیح میان

کتے جائیں' نہ ان میں کسی نشم کی کمی ہو' نہ زیادتی' نہ کسی مخص کی فیب**ت ہو'اور نہ کسی تلوق کی ن**دمت' نہ خودستاتی ہواور نہ اظهار نفافر اس احتیاط کے باوجود کی کما جائے گاکہ تم فی استا سو العلی بال کر کے وقت مشافع کیا ہے ، محربہ بھی معلوم نہیں کہ تم اتن امتیاط رک سکومے یا نسیں یا دانت طور پران افات می سے کہی افت میں مثلا موجاد مے۔ یہ علم کمی فض سے فیرضوری بات بی منے کا ہے اس طرح کا سوال کرما ہی وقت ضائع کر اے کے مرادف ہے الکہ سوال میں تیادہ قباحث ہے الکے سوال کرے تم تے اپنے خاطب کو جواب پر مجور کیا ہے اور اس کا وقت مجی ضائع کیا ہے۔ اور یہ اس صورت میں ہے جب کہ سوال کرتے میں كوكى افت ند مو ورند اكثر سوالات من افات بوشيده موتى بين علام كل سيديد بمعوك كياتم مدن سع مو اوروه اثبات من جوابدے تو کماجاے گاکد اس نے اپنے جواب سے مرادت کا ظمار کیا ہے مکن مجادداں اظمارے ریا م کا شکار موجائے اگر ریا کا شکارند مجی ہوت بھی اس کی تخفید عبادت کملی عبادت میں بدل جائے تی جب کر جمادت کرنا افعال ہے اور اکر اس نے لنی میں جواب ویا تورید جموث ہوگا ،جواب ندویا خاموش رہاتواس سے سوال کرنے والے کی جھیرالام آسے کی اور اسے تکلیف موى اور اكر كوئى حلد ايما كما كد جواب نه ديما يزاع توخواه كوزائ أبعن موكى اين طرح ايك فيرضوري سوال سان جار الات من الداك افت مورلازم الحرى موث الحقيرمهم اورواني الجمن-اي طرح كنابون كا على مي نديجمنا والماري نہ کوئی ایس پوشیدہ بات دریافت کرنی جا ہے جے اللے میں شرم آئے کی سے یہ بوجمنا بھی مجع نیں ہے کہ فلال فض نے تم ے کیا کما یا فلاں فض کے بارے میں تماری کیا رائے ہے اس مسافرے یہ ند معلوم کرنا جا ہے کہ وہ کمال سے آیا ہے ایعن اوقات اسے شرکانام مثلانا اس کی مصلحت کے منافی ہو آ ہے ' کی کتا ہے تو مصلحت فوت ہوتی ہے ورند جموت بولنا پر آ ہے۔ اس طرح كى عالم سے اليامسكا دريافت نه كروجس كى تهيں ضرورت نه بو العن او قابط مسكول (وو مخص جس سے موال كيا جاسے) جواب نہ دینے میں اپنی توہین محسوس کر تاہے اور وہ علم وہمیرت کے بغیر مسئلہ بتلا کرائے آپ بھی ممراہ ہو تاہے اور حمیس بھی فلط رائے پر وال دیتا ہے۔ فیرمغید کلام میں اس طرح کے سوالات واعل جنیں ہیں میں کان میں گناہ یا ضرر موجود ہے عیرمغید کلام ہے ہارا مقصداس مثال سے واضح ہوگا کہ حضرت اقران محیم حضرت واؤد علیہ السلام کے پاس محنے وہ اس وقت زرہ بنا رہے تھے انہوں نے اس سے پہلے زرہ ند دیکمی منی اس لیے احس لوے کالباس د مجد کر جرت ہوئی اور انہوں نے معرت واؤد علیہ السلام ہے اس کے متعلق دریافت کرنے کا ارادہ کیا الین محمت مانع آئی اور خاموش رہے ،جب زیدہ تیا دہو کئی تو معرت واؤد علیہ السلام نے اسے بہن کردیکھا اور فرمایا لوائی کے لیے زرہ کتنا عمدہ لباس ہے القمان محکم نے دل میں کما خاموشی ہی ہوی محمت ہے الیمن اس راز کو سیجنے والے اور سمجھ کرعمل کرتے والے بہت کم ہیں ' یمال انسیں سوال کے بغیری زرہ کاعلم ہو کیا اور بوچنے کی ضورت ندری-اس طرح کے سوالات میں اگر ضرر مملی کی آبانت المبالف امیزی رہاء ۔ اور جھوٹ وغیرہ عیوب ند مول آووہ غیرمغید کلام میں داخل ہیں اور ان کا ترک کرنا حسن اسلام کی دلیل ہے۔

بے فائدہ کلام کے آسیاب : بے فائدہ کلام کی اسباب کی بنا پر کیا جا تا ہے بھی اس لیے کہ متلقم کو فیرضوری بات ہو چھنے کی جوسی ہوتی ہے بیا وہ تفصیلی بات کر کے مخاطب کو اپنی طرف اکل کرنا جا بتا ہمی اس لیے کہ مخاطب ہوا ہے کہ موت ہوتی ہے با دوری بات کر کے زیادہ دیر تک اسے مخاطب بنائے رکھنے کی خواہش ہوتی ہے بھی دل بسلانے کے لیے تھے کہ انیاں کمی جاتی ہیں ان سب کا علاج یہ ہم دوت کو اپنے سائے تصور کرے اور یہ سوچ کہ جھے ہم انظا کا محاسبہ کیا جائے گا میرے سائس رائس المال ہیں اور زبان جال ہے جس کے ذریعہ میں جند کی حوریں بھائس سنتا ہوں ابنا اصل سرمایہ ضائع کرنا اور استی تین جال کو بیکار پڑے رہنے دینا کہاں کی مخلندی ہے ہیں جائے گام کرے کے مرض کا علی علاج ہے ، معلی علاج ہے کہ گوشہ تھائی افتقیار کرے 'یا اپنی ذبان کو بھی بھی مفید کلام سے دو کے اللہ خصوری کی خاصہ کیا ہے دو کو بھی بھی مفید کلام سے دو کیا کہ فیر مفید کلام نہ کرتے کی عادت ہوجائے تا ہم اس محض کے بے جے گوشہ تھائی کے بجائے مل کر رہنا زیادہ ہونا دو ہند ہو تا کہا کہ فیر مفید کلام نہ کرتے کی عادت ہوجائے تا ہم اس محض کے لیے جے گوشہ تھائی کے بجائے مل جمل کر رہنا زیادہ ہونہ ہو تا کہا کہ فیر مفید کلام نہ کرتے کی عادت ہوجائے تا ہم اس محض کے لیے جے گوشہ تھائی کے بجائے مل جمل کر رہنا زیادہ ہونا کو جو کہ کو شائی کی بجائے مل جمل کر رہنا زیادہ ہونہ ہونا

www.ebookslamd.blogspot.com احياء العلوم جلد مو

زبان کو روکنا بہت مشکل ہے۔

دو سرى آفت زياده بوك : زياده بوك المجين البنديده عمل ب اس مي ب فائده كلام بحي شامل بي اوروه كلام بحي جو منيد قو بوليكن قدر ضرورت ب ذائد بوجائد منيد كلام مختر بحي بوسكاب اگركوني فنص اختيار پر قدرت ركف كه باوجودا يك لفظ كي جكه دو لفظ بولے قويد كما جائے كاكه وه فنول كوب خواه اس بحرار ب تقريبا تاكيد مقعود بوئيد فنول كوئي بحي ممنوع ب اگرچه اس مي كوئي كناه يا ضرر نهيں ب صطاع بن ابي رباح كتے بين كه تم ب بسلے جو لوگ گذرب بين انهي فنول كوئي سے فزت تقي ان كے نزديك كتاب الله "سنت رسول الله" امريالموف نبي في المكر اور دنيا كي شديد ضور تول سے تعلق ركھ والى كلام كے علاوہ بر كلام ذاكد شار بوتا تھا۔ كيا اس بات سے انكار كيا جاسكتا ہے كه برانسان كے وائيں بائيس كرايا كا تين بيشے بوئے اجمع اور فيرے اعمال نام ترتيب دے دے بي ارشاد رتا تي ب

مَايَّلْفِظُمِنُ قُولْ إِلاَّ لَلْيُنِرِّ قِيْبُ عَنِيدٌ (١٨١٨ معه)

اوروہ کوئی انتظ نوان سے نمیں نکالے یا آگراس کے پاس می ایک اک لگانے والاتارہ۔

کیا حمیں اس بات سے شرم نمیں آئی کہ جب میدان حشر میں تمارا اعمال نامہ کطے گاتو اس میں بے شار باتیں ایی ہوں گی کہ خہ ان کا تعلق دین سے ہوگا اور نہ دنیا سے۔ ایک محالی کتے ہیں کہ لوگ جمے سے ایسے موالات کرتے ہیں کہ جس طرح بیا سے کو محتلاً پانی لذیذ لگت ہے اس طرح بھے ان کا جواب دینے میں مزو آ یا ہے 'لیکن میں اس ور سے خاموش روجا تا ہوں کہ کمیں میرا کلام ذائد نہ ہوجائے۔ مطرف فرماتے ہیں کہ حمیس اللہ تعالی کی جلائے شان کا لحاظ رکھنا جا ہے اور کسی ایسی جگہ اس کا ذکر کرنا جا ہے جمال الجانت کا شائبہ بھی پایا جائے' شاقے تیا کہ معے کو دیکھ کریوں کما "اے اللہ!اسے ہنا دے "مناسب نہیں ہے۔

ذا كد كلام كاحمر : يه تلانا بت مشكل ب كدكون ساكلام ذا كداور فيرضوري ب كيول كداس كاحمر نيس ب البت قرآن مريم من مفيداور ضوري كلام كاحمر كديا كياب بيساك الدتعالى كارشاد ب:

لَّا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِّنْ نَجُواهُمُ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بَصَلَقَة أَوْ مَعُرُوف أَوُ إِصلاح بَيْنَ النَّاسِ (پ٥ ١٣ آيت ١٣) عام لوكوں كى آكو مركوشوں مِن خرتيں ہوتى ہاں مرجو لوگ ايتے ہيں كه خرات كى يا اور كى نيك كام كى يا لوكوں مِن باہم اصلاح كرنے كى ترفيب دية ہيں۔

سركار دوعالم صلى الله عليه وسلم فرمات بين-

طوبى لمن امسك الفضل من لسانه و انفق الفضل من ماله (بنوى ابن قانع بيق \_ ركب المعرى)

اس مخص کے لیے خوشخبری ہوجوا بنا زائد کلام ردے اور زائد مال خرج کرے۔

لیکن افسوس مملاً توکوں نے اس مدیث کا بعثیوم بدل ڈالا ہے۔ اب لوگ زائد مال جع کرتے ہیں اور زبان کو زائد کلام سے خیس مدکتے۔ مطرف ابن میداللہ اپنے والدے مواجت کرتے ہیں کہ ہیں بؤعامر کے چند افراد کے ساتھ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا۔ ان لوگوں نے مرض کیا: یا رسول اللہ! آپ ہمارے باپ ہیں 'ہمارے آتا ہیں 'آپ ہم سے افضل ہیں 'آپ ہمارے محن ہیں 'آپ مظیم ہیں 'آپ ایسے ہیں 'آپ ویسے ہیں' آپ نے ان لوگوں سے فرمایا:۔

قولواقول کمولایستهوین کم الشیطان (ابن ابی الدنا ابوداور نمالی) ابی بات (ضور) کو (ایکن اس کاخیال رکمی) که شیطان تهیس مرکشته نه کرد\_\_

معلب یہ ہے کہ جب آدمی کسی تعریف کرتا ہے قو ہزار اوسیاط کے باوجود کوئی ند کوئی بات زبان سے ایس نکل ہی جاتی ہے جو

ظاف واقعہ ہویا اس میں مبالغہ آرائی سے کام لیا گیا ہے 'اگر تعریف می ہوت بھی ہے اندیشہ لگا رہتا ہے کہ کمیں شیطان غیر ضوری کلمات زبان سے اوا نہ کراوے۔ حضرت میداللہ این مسعود قرائے ہیں کہ میں جہیں زاکد کلام سے ڈر با ہوں اوی کے لے اتا کاام کانی ہے جو ضورت پوری کردے۔ جاہد کتے ہیں کہ آدی کی زبان سے نظا ہوا ہر انظ لکما جاتا ہے یہاں تک کہ اگر کوئی منس اسے بچے کو خاموش کرنے کے لیے کمد دے کہ میں تیرے لیے فلاں چیز فرید کرلاؤں گااور فریدنے کی نیت نہ ہوتوا ہے جموث لكما جائے كا۔ حن بعري كتے بي كه اے انسان! تيرا نامة اقبال پيلا بوا ب اور اس پروو فرقتے تيرے اعمال لكينے ك بے معین بین اب یہ تیری مرضی پر مقصرے جو جائے کر ہم کریا زیادہ مر مل لکما جائے کا اور قیامت بیں یہ نامذا عمال تیرے حق ميريا تيرے خلاف بوا جوت موكا- روايت ہے كه حطرت سلمان عليه السلام في ايك جن كوكس بعيما اور كي وحوّل كو اس كے بيعي رواند كيا تاكہ جو كھ وہ كرے او رجمال كيس وہ جائے اس كى اطلاع ديں انسوں نے اكر بتلايا كہ يہ جن باز اركيا وہاں پیچ کراس نے اسان کی طرف دیکھا ، پریع انسانوں کودیکھ کر کردن بلائی اور اسے بید کیا ، حضرت سلیمان علیہ السلام کواس کی اس حركت پر تعب بوا "آب نے اس كو دروافت كى جن لے جواب واكد محصے فرشتوں پر جرت بوئى كدوراندانوں كے سرول پر بين كر كتنى جلدى ان كے اعمال كا حال كا دے يوں عمرانسان پر تعب بواكدو كتى جلدى بنك جا يا ہے۔ ابرايم تيم كتے بيل ك مؤمن بولے سے پہلے یہ دیجتا ہے کہ بولناس کے حق میں مغید ہے یا معز اگر مغید ہو تو بولنا ہے درنہ چپ رہتا ہے۔ اور فاجر ب سوچے سمجے بول ہے۔ حضرت حسن فرماتے ہیں جو زیادہ بولائے وہ جموٹا ہو آئے ،جس کے پاس مال زیادہ ہو آئے اس کے گناہ بمی نیادہ ہوتے ہیں اور جس کے اخلاق فراب ہوتے ہیں وہ اپنے انس کو تکلیف پنچا تا ہے عمورین ویتار روایت کرتے ہیں کہ ایک منس نے سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس میں كب كھائی كی اور دير تك بولا۔ تب نے اس سے دريافت فرمايا كم تيرب من میں کتنے پُروے ہیں؟ اس نے عرض کیا صرف زبان اور دانت ہیں اب نے فرمایا: اس میں کوئی الی چربی ہے جو سچے پولنے ے دوک دے؟ (ابن ابی الدینا۔ مرسلاً)۔ ایک دوایت میں ہے کہ بیات آپ نے اس منص سے فرمائی جس نے آپ کی تعریف میں کام کوطول دیا تھا اس موقعہ پر آپ نے بید بھی فرایا تھا کہ منی مقص کو زبان کی فنول کوئی سے بدے شریس جنال نہیں کیا گیا۔ ایک دانشور کتے ہیں کہ اگر کسی مخص کو مجلس میں بیٹے کرولنا اچھا گھے واسے خاموشی احتیار کرنی جا ہے 'اور اگر چپ رمنا اچھا تھے تو بولنا چاہے 'زید ابن الی حبیب کتے ہیں: عالم کا فتدیہ ہے کہ اے سنے سے زیادہ بولنے میں تحریف و تلبیس 'اور تز کین وفیرو ے خطرات ہیں۔ حضرت ابن عرفراتے ہیں کہ آدی کے لیے جس معمولوپاک کرنا زیادہ ضوری ہے زبان ہے۔ حضرت ابوالدرداء نے ایک زبان دراز مورت کے متعلق فرایا کہ آگریہ بولنے کی صلاحیت سے محروم موتی تویہ اس کے حق میں بمتر تھا۔ ابراہیم ابن ادبم ستح بیں کہ آدی ال اور کلام کی زوادتی سے جاہ ہو تا ہے۔

تیری آفت باطل کازکر: باطل ہے وہ کلام مراد ہے جس کا تعلق معاص ہے ہو ' شاہ مورتوں کے حس و جمال اور عشق و مجبت کے قصے سانا ' فت و فجور کی مجلسوں کا صال بیان کرنا ' مالداروں کی حیاتی کا ذکر کرنا ' باوشاہوں کے اعمال بد کا ذکر کرنا ' یہ سب امور باطل ہیں ' اور ان میں مضول ہونا حرام ہے ' فیر ضروری کلام حرام نہیں ہے صرف فیر مستحب اور ناپندیدہ ہم اس کا محمل کرنا والا جس کرمت پائی جاتی ہے ' آئم یہ کما جاسکتا ہے کہ فیر ضوری پولنا بھی حرام نہیں ہے ' آئم یہ کما جاسکتا ہے کہ فیر ضوری موضوع پر نیادہ ہولئے والا تکنے اور باطل میں پر جانے کے قریب رہتا ہے۔ تفریحی تفتکو آج کے دور کا خاص مصفلہ ہے ' اکثر لوگ موضوع پر نیادہ ہو لئے جائے والا تکنے اور باطل میں پر جانے کے قریب رہتا ہے۔ تفریحی تفتکو آج کے دور کا خاص مصفلہ ہے ' اکثر لوگ اس مصفلہ ہے نام میں ہوتا ہے ' کسی کے عوب اس مصفلہ ہوتا ہے ' کسی کا ڈاق اُڑایا جاتا ہے ' کسی کے عوب خال میں ہوتا ہے باک میں ہوتا ہے۔ نوائ ہیں۔ فرضیکہ کوئی مجلس مصبت سے خالی میں ہوتی ہیں۔ فرضیکہ کوئی مجلس مصبت سے خالی میں ہوتی ہیں کہ ان کا حصر کرنا ممکن نہیں ہے ' ان سے دمجات ماصل کرنے کا ایک می طرفتہ ہے اور خالی میں ہوتی ہیں کہ آدی دیا وی ضروریا ت سے متعلق متحکور پر اکتفا کرے باطل امور کا ذکر آئی خطر ناک آفت ہیں اس و دیا ہوتا ہی متحلق متحکور پر اکتفا کرے۔ باطل امور کا ذکر آئی خطر ناک آفت ہیں۔ اس متحلق متحکور پر اکتفا کرے۔ باطل امور کا ذکر آئی خطر ناک آفت ہیں اس

احياء العلوم جلد سوم ١٩

آفت کا شکار ہونے والا عموماً تباہ و بمیاد ہوجا تا ہے' آگرچہ وہ اس ذکر کو معمولی سجمتا ہے اور اس کے خطرات کا احساس نہیں کر تا' لیکن قیامت کے روز اس پر یہ انکشاف ہوگا کہ وہ جس معصیت کو معمولی سجمہ رہا تھا وہ اس کے لیے کتنی تباہی لے کر آئی ہے' حضرت بلال بن الحرث مرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد مبارک نقل کرتے ہیں۔

ان الرّجل يتكلم بالكلمة من رضوان الله مايظن ان تبلغ به مابلغت فيكتب الله بهار ضوائه الى يوم القيام وان الرجل يتكلم بالكلمة من سخط الله مايظن ان تبلغ به مابلغت في كتب الله عليه بها سخطه الى يوم القيامة (ابن اج من ان تري الله عليه بها سخطه الى يوم القيامة (ابن اج من ان الله عليه بها على الله عليه بها على الله تعلى الله عن الله عن الله تعلى الله ويت بين الله تعلى الله عن الله عن

حفرت ملتمہ فرمایا کرتے تھے کہ بلال بن افرث کی اس مدیث نے جھے بہت ی باتوں سے روک روا۔ ایک مدیث میں ہے:۔ ان الر جل بنکلم بالکلمة یضح کی بھا جلساءہ یہوی بھاابعد من التربال ۱) آدی اپنے ہم نشیوں کو ہسانے کے لیے ایک افظ بواتا ہے اور اس کی دجہ سے (دوزخ میں) ڈیا سے زوادہ ورُد جاہر تا ہے۔

حضرت ابو ہریرہ فرماتے ہیں کہ آوی بعض او قات لا پروائی میں الی بات کمہ دیتا ہے جس کی سزایے دونرخ کی صورت میں ملتی ہے اور کبھی ایسی بات کمہ دیتا ہے کہ جنت کا اعلی درجہ تعیب ہو تا ہے ایک مدیث میں ہے:۔

اعظم الناس خطايا يوم القيامة أكثرهم حوضا في الباطل (ابن ابي الديا مرسلاً طراني موقوقًا على ابن مسودًا) المراني موقوقًا على ابن مسودًا

قیامت کے دن سب سے زیادہ خطاکاروہ لوگ ہوں کے جو ہاطل میں زیادہ مشخول رہتے ہوں گے۔ قرآن کریم کی بیدود آیتیں بھی اس مضمون کی طرف اشارہ کرتی ہیں:۔ وکٹنا نکٹون مرکم النجائی طیب کروس ۱۲۹۳ آیت ۳۵)

اورمظریس رہے والوں کے ساتھ ہم بھی (اس) مظلمیں رہا کرتے ہے۔ فلا تقعدوامعهم حتی یخوضوافی حدیث غیر والنگم اِفا مِثلهم (پ٥ ر١٥ آیت ١٢٠٠)

ان اوکوں کے پاس مت بیٹو جب تک کہ وہ کوئی اور بات شروع ند کردیں کہ اس مالت میں تم ہی ان بی جب ہوجاد کے۔ بیت موجاد کے۔

حضرت سلمان فارئ فرماتے ہیں کہ قیامت کے دن سب سے زیادہ گناہ ان لوگوں کے اعمال ناموں میں درج ہوں کے جو اللہ کی معصیت میں زیادہ کلام کرتے ہوں گے جو اللہ کی معصیت میں زیادہ کلام کرتے ہوں گے۔ ابن سیرین سمتے ہیں کہ ایک افساری صحابی جب اس طرح کا باطل کلام کرتے والوں کی مجلس سے گذرتے والن سے کا درجے والن کی مساری بعض باتیں حدث سے بھی نیادہ مجی ہیں ہے ہا طل کلام

<sup>(</sup>۱) ابن الى الدياد الد برية الى مضمون كى ايك روايت بخارى ومسلم اور ترزى بي به الغاظريري: ان الرجل يتكلم بالكلمة لا يرى بها بالسايهوى بها سبعين خريفا في النار"

أحياء البلوم جلدسوم

کی تغییل۔ یہ غیبت " چغلوری اور بر کوئی ہے الگ ایک تئم ہے " باطل کام ان منوم امور کا ذکر کرنا ہے جن کا سابق میں وجود موچکا ہوا ور کوئی دین ضرورت ان کے ذکر کا باحث نہ ہوائی میں برعات اور قاسد فراہب کی حکامت اور صحابہ کے باہمی اختلافات کا ذكر بعى داخل ہے۔

چوتھی آفت۔بات کاٹنا اور جھڑا کرنا : بات کا مخے سے مع کیا گیاہے رسول الله علی الله علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں: لاتماراخاك ولاتماز حمولا تعدمه وعدافتخلف (تمك ابن ماس) ا من بعائی کی بات مت کاف اور نداس سے ذاق (ناشائت ) کراور نداس سے کوئی ایسا وعدہ کرھے تو پورا

ذرواالمراءفانه لاتفهم حكمته ولاتئومن فيننته (طراني الوالدروالا) بات کائن چھوڑدو میونکدنداس (عمل) کی حکمت سمجی جاتی ہے اورنداس کے فقے سے محفوظ رہا جا آ ہے۔ من ترك المراءوهوبني لهبيت في اعلى الجنة ومن ترك المراءوهو مبطل

بنى لەبىت فى رېض الحنة (١) جو محض حق پر ہونے کے باوجود بات کائنی چموڑ دے اس کے لیے جنت کے اعلی درج میں ایک مرینایا جائے گا اور جو محض باطل پر موکر بات کائن چھوڑے اس کے لیے جنت کے وسط میں کمریایا جائے گا۔ عن امسلم قالت قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اول ماعهد الى ربى بعد عبادة الاوثان وشرب الخمر ملاحاة الرجال (ابن الي الديا المراني اليق) أتم سلمة فرماتي بين كه رسول الله صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا كه بعول كي يوجا إور شراب نوشي (سے بجنے عدر) کے بعد سب سے پہلا مرجو اللہ تعالی نے جھے لیا وہ لوگوں کے ساتھ جھڑا (نہ) کرتا ہے۔

ماضل قوم بعدان هداهم الله الااو تواالجدل (تذى - ابراام )

الله تعالی کی ہوایت سے نوازے جانے کے بعد جو قوم بھی مراہ ہوئی (اس دجہ سے ہوئی) کہ انہیں جھندوں مين جتلا كرويا كيا-

لايستكمل عبد حقيقته الايمان حتى ينر المراءوان ان كان محقاد ٢) بندے کا ایمان آس وقت تک کال نمیں ہو تا جب تک کدوہ بات کا ٹنا نہ چھوڑدے اگرچہ حق پر کیوں نہ

ستمن كن فيهبلغ حقيقتة الايمان الصيام في الصيف وضرب اعداء الله بالسيف وتعجيل الصلاة فى اليوم الدجن والصبر على المصيبات واسباغ الوضوءعلى المكارمو ترك المراءوهو صادق ابومفورد يلى-ابوالك اشعري) چر معسلیں جس مخص میں موجود ہوں وہ حقیقی ایمان کے درج تک بنیج جاتا ہے مری کے زمانے میں روزے رکھنا کوارے اللہ کے وقعنوں کی مروقیں اُڑانا ، برسات کے دنوں میں نماز میں جلدی کرنا معینتوں ر مبركها ول نه جائے كے باوجود يورا وضوكرنا اور سچا مونے كے باوجود بات نه كانا-

<sup>(</sup>١) يد روايت كتاب العلم عل محذر عكى ب- (٢) ابن الي الدنيا- الدمير" منداحد على يد روايت ال الفاظ ك ساخد ب-"لا يومن العبدحتى يترك الكنب في المزاحة والمراء وأن كان صادقا"

# www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم جلد سوم

حضرت زیرنے اپنے بیٹے ہے فرمایا کہ کی سے قرآن کے باب میں جھڑا مت کرنا ، تم اوگوں کے سامنے اس کی تاب نہ لا سکو کے بلکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ست پر عمل پیرا رہنا۔ حضرت عمرین عبدالعزیز فرماتے ہیں کہ دبئی سمائل میں جھڑا پیدا کرنے والا فخص فایت قدم اور مستقل مزاج نہیں ہو تا وہ اکثرید آل رہتا ہے ، مسلم بن بیار کتے ہیں کہ تھٹے گائی ہے بچ کا مالم کی جہالت کا لمحہ وہ بی ہیں کہ آگیا ہے بہالت کا لمحہ وہ بی ہیں کہ آگیا ہے کہ بدایت کی مد فری ہو تو میں گرائی میں چلا ہو کی وہ صرف جھڑاوں کی وجہ ہے ہو تین ، حضرت انس بن الک فرماتے ہیں کہ دین میں جھڑا اس کی لفزش کا حتی رہتا ہے ہو ہا ہے ، اور میں جھڑا ہو کی وہ صرف جھڑاوں کی وجہ ہے ہو تین ، حضرت انس بن الک فرماتے ہیں کہ دین میں جھڑا اور ان بین الک فرماتے ہیں کہ دین میں کہ بیا تا ہو ہو آئی ہو تھڑا ورد ان کے ولوں میں بی انس کے لئے اور جھڑا کرنے ہے دل سخت ہوجا تا ہے ، اور میں بی اختیا ہو جائے گی بال بن سعد کہتے ہیں کہ جب کی کو خود رائے ، جھڑا او اور اپنی بات پر معرد کھوتو سمجو لوکہ میں تیرے لئے آخرت کا خراہ ہو جائے گی بال بن سعد کہتے ہیں کہ جب کی کو خود رائے ، جھڑا اور اپنی بات پر معرد کھوتو سمجو لوکہ میں آئی ہیں ہے اس کے لئے آخرت کا خراہ مقدر ہو چکا ہے۔ حضرت سفیان توری فرماتے ہیں کہ معمول جنوں میں بھی اختاان ہے ، بین ابی بیا انس کی بنیاد بن جائے گی اور وہ حالم وہ خواج ہوں کہ گائی ہوں کہ میں اس کے گئے اور تماری زندگی کا مزہ مدر کر سکا ہے ، ابن ابی کیا انس کی بنیاد بن جائے اور جماری ندگی کا مزہ مدر کر سکا ہے ، ابن ابی کیا اللہ علیہ وسلم کا اللہ علیہ وسلم کا اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے۔ بین کا بی سرکہ بیٹ کرن کو بیا کہ میں انس کی انس کی کائی ہے۔ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے۔

تكفير كل لحاءركعتان (طرانى ابوالامة) مرجم شن والي كاكفاره دوري ركيس بير -

حضرت عرفے ارشاد فرمایا کہ نہ تین باتوں کے لئے علم حاصل کو 'اور نہ تین باتوں کی دجہ سے اس کی تحصیل ترک کو۔وہ تین باتیں جن کیلئے علم حاصل نہ کرنا چاہیے یہ بیں جھڑا (بحث) فخرو ریا اوروہ تین باتیں جن کی دجہ سے تعلیم ترک نہ کرنی چاہیے یہ بیں! طلب علم میں شرم 'علم کے باب میں ڈہد 'اور جمالت پر رضامندی۔ حضرت عسی علیہ السلام فرماتے ہیں ہو جموت زیادہ بوت بیں اس کا حسن ختم ہوجا تاہے 'جو لوگوں کے ساتھ کے بحثی کرتا ہے اس کا وقار جموح ہوجا تاہے 'جے تفکرات زیادہ لائن رہتے ہیں ہیار ہوجا تاہے 'جس کے اخلاق خراب ہوتے ہیں وہ خود اپنے آپ کو جٹلائے عذاب کرتا ہے۔ میمون بن مران سے کسی نے بوچھا اس کی دجہ کیا ہے کہ آپ کسی کو عدادت کی دجہ سے نہیں چھوڑتے (بلکہ اگر چھوڑتے بھی ہیں تو اس کی دجہ اور ہوتی ہے) انھوں نے فرمایا اس کے کہ بیں تو اس کی دجہ اور ہوتی ہے) انھوں نے فرمایا اس کے کہ میں نہ کسی سے جھڑتا ہوں 'نہ کسی سے دل گئی کرتا ہوں۔

 IA4

احاء العلوم جلدسوم

ہ و فیرہ و فیرہ - قصد و نیت پر تکتہ چنی اس طرح کی جاتی ہے کہ یہ بات جوتم کمہ رہے ہو اگر چہ حقیت پر بخی ہے لین اس سے
تسارا مقصد حقیقت کا اظہار نمیں ہے ' ملکہ تساری خرض کچے اور ہے ۔ ملکہ اس طرح کے مواقع پر خاموش رہنا واجب ہے لیک
اگر سوال کا مقصد حصول علم اور استفادہ ہو ' مینا ' بغض اور تکتہ چینی کا موقع تلاش کرنا نہ ہو تو اس میں کوئی مضا کقہ نمیں ہے '
جدال کا حاصل یہ ہے کہ فریق مخالف کو خاموش کردیا جائے ' اس کی جالت اور قشور و جحز کا اعلان کیا جائے اگر وہ رُسوا ہو اور لوگ
اس کا نداق اُڑا میں ' اس کی علامت یہ ہے کہ اگر فریق مخالف کو شبیعہ کرنا جن کی خاطر ہو تو اس کے لئے کوئی دو سرا طریقہ اختیار
کرنے کی بجائے وہ طریقہ اپنایا جائے جس میں اس کی تو ہین ہواور اپنی فضیلت کا اظہار ہو۔

جدال اور مراء سے بیخے کا طریقہ : ان دونوں سے بیخ کا واحد طریقتہ یی ہے کہ آدی مباحات سے بھی خاموش رہے۔ یہ دونوں میوب دراصل اس کئے پیدا ہوتے ہیں کہ ہر منف کو اپنے خالف کی تجیزادر اپنی برتری مقصود ہوتی ہے۔ دو سرے کی تحقیر کا جذبہ اور اپنی برتری کی خواہش نفس کی دو انبی شوتیں ہیں جن پر قابو پانا بداسخت ہے۔ اپنی برتری کا اظهار خودستائی کی قبیل ہے ے اور خودستانی اسے آپ کو بدا اور بلندواعلی محصے کا مق عمل ہے جب کہ برمائی اور مقلت رب کریم کی صفات ہیں اور اس کو نيب دين بي- اى طرح كى كونا قص اور كم ترسمهمنا بهيانه طبيعت كامتنتنى بيداس ليه كه ورنده بمي دو مرب كوچريها ژنااور اے زخمی کرنا پند کرتا ہے ، یہ دونوں مغین اِنتائی ندموم اور مملک ہیں امراء اور جدال سے ان دونوں مفتوں کو تقویت ملتی ہے۔ جو مخص بھی کج بحق اور مکت چینی مستول رہے گا وہ اپنی دونوں جاہ کن صفتوں کو نشود نمایائے کے لیے ان کی مطلوب غذا فراہم كريارب كا- مراء اور جدال دونول بي حد كرامت سے متجاوز بين بلكه معسيت بين أكر ان سے دو سرول كو تكليف سيختي بوء جمال تك كَجُ بحثى اور منته چيني كا تعلق ہے كوئى نہيں كمه سكتاكه ان سے انت نہيں ہوتى ،جس سے بحث و تحرارى جاتى ہے وہ مفتعل مجى ہوجا تا ہے 'ادر مجى تبى اى أسلوب ميں جواب مجى دينے كى كوشش كرتا ہے 'اس طرح دونوں ايك دو سرے كے ليے معزض اور معرَّضَ علیہ بن جاتے ہیں اور اس طرح باہم دئست و کر بہاں ہوتے ہیں جس طرح کتے اوسے ہیں ہر فریق یہ چاہتا ہے کہ دوسرے كواتى ذك بنجائى جائ اوراتنا رسواكيا جائے كه ده سرنه أفعال على يا اسے اليا وَيُدان فيكن جواب ديا جائے كه سننے والے إس كى كم علی کے قائل ہوجائیں۔ یہ ایک مرض ہے۔ اور اس کاعلاج یہ ہے کہ اس کیر کا قلع قبع کیا جائے جس سے اپنی برتری کا حساس ہو آ ہے اور اس کے اظماری جرأت ہوتی ہے اس طرح اس بہانہ جذب کو گیلا جائے جس سے دو سرے کو حقیر سجھنے کا داعیہ پیدا ہوتا ہے اس علاج کی تفسیل کبراور خود پندی کی قت کے بیان میں فیکور ہوگا۔ یماں مرف اتنا عرض کرنا ہے کہ ہر مرض کا علاج اس کے اسباب دور کرتے ہی سے ممکن ہے مراء اور جدال کے اسباب کمرو خرور اور بسیانہ اوصاف ہیں۔ جب تک ان اوصاف کا اِذالہ نہ ہوگا یہ مرض دور نہیں ہوگا۔ کوئی کام مسلسل کیا جائے تو وہ عادت اور طبیعت والیہ بن جاتا ہے ، پراس سے نجات پانا مشکل موجا تا ہے ، حضرت اہام ابو حنیفہ نے داؤر طائی سے ان کی عرات تشینی کی وجہ دریافت کی انہوں نے کہا میں اس لے عرات میں بیٹمنا موں اکد جدال نہ کرنے کا مجاہدہ کوں امام صاحب نے فرمایا کہ یہ مجاہدہ کمال موا مجاہدہ تو یہ ہے کہ مجلوں میں جاؤ او کول کی سنواور خاموش رہو واور طائی کتے ہیں کہ میں نے اس پر عمل کیا ، جھے ایسا محسوس ہوا کہ اس مجاہدے سے سخت کوئی مجاہدہ نیں ہوسکتا۔ حقیقت بھی بی ہے ، کمی کی زبان سے فلا بات س کر خاموش رہنا بوا مشکل اور مبر آزما کام ہے۔ خاص طور پر اس صورت میں جب کہ وہ اس غلطی کی تشمیر قادر بھی ہو اس لیے سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس فخص کوجو جن پر ہونے کے باوجود قطع کلام نہ کر ما ہوجنت کے اعلیٰ درج کی بشارت دی ہے میو کلہ حق کاعلم رکھتے ہوئے باطل پر خاموش رہنا نفس پر بداشاق گذر تا ہے۔ خاص طور پر خاب اور عقائد کے باب میں حق بات فا مرکر نے کی خواہش زیادہ غالب ہوتی ہے ' بحث کرنا طبیعت میں تو پہلے بی سے داخل ہے ، پرجب وہ یہ سوچتا ہے کہ فلال عقیدہ ظاہر کرنے میں ثواب ہے تو ول ثواب کی حرص کر تا ہے اس طرح شرع اور طبع دونوں بحث پر اس کی معاونت کرنے ہیں والا تکہ اس طرح کی بحثوں کو تواب کا ذریعہ سجمتا بجائے خود خطا

ہے' انسان کے لیے بھتریہ ہے کہ وہ اہلی قبلہ کو پکو کئے سے زبان کو باز رکھ' اگر کوئی بدهت میں جٹلا نظر آئے تواسے نری کے ساتھ تنمائی میں تھیجت کرے' مناظرانہ تقریروں سے وہ یہ سمجھے گا کہ جس طرح ہر ذہب اور عقیدے کے لوگ اپنے اپنے ذہب اور مقیدے کی حقانیت فابت کرنے کے لیے تقریر کرتے ہیں اور اپنی حریف کو فاموش کردیے ہی میں تمام ترکامیا ہی تھے ہیں اس مطرح یہ جس کررہا ہے' یہ خیال اس کے دل میں بدهت کو اچھی طرح رائے کردے گا' اگرید دیکھے کہ تھیجت کا اس کے دل میں اثر نہیں ہو رہا ہے او رہ کہ اس کے دل میں قبول حق کی کوئی محبوائش باتی نہیں رہی ہے تواپ تھی میں مشخول ہوجائے اسے اپنے طال پر چھوڑ دے' مرکار دوعالم صلی اللہ طیدوسلم کا ارشاد ہے۔

رحم الله من كف لسانه عن اهل القيلة الأباحسن ما يقدر عليه (ابن الي الدنيا-

بشام بن عود)

الله تعالی اس مخص پر رحم کرے جو اس اجھے قول کے علاوہ جس پروہ قدرت رکھتا ہو الل قبلہ سے اپنی زبان کو ردی۔ کو ردی۔

ہشام بن عودہ فرماتے ہیں کہ رسول اکرم میلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بات سات مرتبہ فرمائی۔ جو مخص تجاو کے کاعادی ہواورلوگ اس کی تعریف کرتے ہوں' اے احرام اور عزت کی گاہوں ہے دیکھتے ہوں تو یہ شکات اس کے دل میں انجھی طرح راسخ اور قوی ہوجاتے ہیں' پھر ان سے چھٹکارہ آسان نہیں رہتا۔ چنانچہ اگر کسی کے دل میں خفسب 'کیر' ریا' جاہ پہندی' اور برتری کی خواہش جیسی صفات جمع ہوجا کیں تو ان کے خلاف مجاہدہ بہت مشکل ہوجا تا ہے' ان میں سے کوئی صفت الی نہیں جس کے خلاف جُداگانہ مجاہدہ بھی دُشوارنہ ہو' پھریہ سب بھجا ہوجا کیں تو اندانہ کیا جاسکتا ہے کہ ان کے خلاف جدوجمد کرناکتناد شوار ہوگا۔

یانچوس آفت۔ خصومت : خصومت بی ایک ذموم صفت بوئد جدال اور مراء سے الگ ایک صفت بے کو تکہ مراء سے اسکی کو تکہ مراء سے کام میں تعلم کی تحقیراور اہانت اور اپنی اور اظہار نقص سے حکم کی تحقیراور اہانت اور اپنی دہانت و ذکاوت کے اعلان کے علاوہ کوئی اور فرض وابست نہ ہو اور جدال ان بحوں کو کتے ہیں جن کا تعلق ذاہب اور عقائد سے ہو۔ خصومت میں بھی ہو۔ خصومت میں بھی موام اور جدال سے مقصود کسی کے مال یا حق پر تبنیم کرتا ہو آ ہے۔ خصومت میں بھی اعتراض ہو آ ہے اور بھی اعتراض ضرور ہو آ ہے۔ دوایات و آثار میں خصومت کی نتمت وارد ہے معرب عائشہ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم سے نقل کرتی ہیں:۔

ان ابغض الرجال إلى الله الالدالخصام (عارى)

الله كے زديك آدميوں ميں سب بي برا فض وہ ب جو بت زيادہ جمر الواور خصومت بند ہو-

حفرت ابو بررة سے مروی ہے كه آخضرت صلى الله عليه وسلم نے ارشاد فرايا:

من جاطل في خصومة بغير علم لميزل في سخط الله حتى ينزع (ابن الي الديا الاصفاني)

جو مخص علم سے بغیر کسی خصومت میں جھڑا کرے گا وہ بیشہ اللہ کے خضب میں رہے گا یہاں تک کہ اس جھڑے ہے الگ ہوجائے۔

ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ فصومت سے بچ'اس لیے کہ فصومت دین کو جاہ و برماد کرتی ہے۔ کہتے ہیں کہ متلی اور پر بیزگار آدی جھڑا نہیں کرتے۔ ابن عیبہ کتے ہیں کہ بیں ایک جگہ بیٹا ہوا تھا بشرابن عبداللہ بن الی بکمة ادھرے گذرے تو ججے وہاں بیٹا دکھ کر پوچنے گئے! یہاں کیوں بیٹے ہو؟ میں نے عرض کیا ایک فصومت کی وجہ سے جو میرے اور میرے چیا زاد بھائی کے درمیان چل رہی ہے۔ انہوں نے فرمایا کہ تیرے باپ کا جھے پر ایک احسان ہے میں اس کا بدلہ چکانا جاہتا ہوں یا در کھ فصومت سے زیادہ بُری چیز کوئی دو سری نہیں ہے یہ دین کو ضائع کرتی ہے ، جین شرافت کو داغد ار کرتی ہے اس سے زندگی کا لفف ختم ہوجا آ ہے
اور دل ذکر و گلریس گلنے کی بجائے خصومت کی اُلجمنوں میں پھٹس کردہ جا آ ہے۔ گئید کھتے ہیں کہ میں بشرابن مجداللہ کی یہ قیعت من کرجانے کے کھڑا ہوا ، میرے حریف نے کہا کہاں چلے ؟ بیل نے جواب دیا کہ آب میں تھے سے خصومت نہیں کو ل کا اس نے کہا کہ خصومت نہیں کردا ہا اس نے کہا کہ خصومت ترک کرنے کا مطلب یہ ہوا کہ تو نے میراحق تسلیم کرلیا ہے ، میں نے کہا تھیں ، حق تو تسلیم نہیں کیا البت میں حصول کے مقابلے میں عزت قسل کی حفاظت کرتا زیادہ ضوری سمجتا ہوں اس نے کہا آگر میں بات ہے تو میں بھی اپنی ضد چھوڑ تا ہوں اور یہ جی تیراحق ہے اور اب میں اس کا قری نہیں ہوئی ۔

یماں یہ کما جاسکتا ہے کہ اگر کمی انسان کا وو سرے پر کوئی حق ہو اوروہ اے دینے پر رضا مندند ہوتواہے حاصل کرنے کے لیے خصومت ضرور كرنى واسي واه ظالم كتاى هلم كول ندكر - آپ خصومت كومطاقا برا كدر بين بتلاي اسي حق كے ليے خصومت کرنے کاکیا تھم ہے اور آپ اس کی ذمت س طرح کر سے بیں؟ اس کا جواب بدہ کہ برخصومت کی ذمت نہیں كرتے الكه خدموم مرف وہ خصومت ہے جو باطل پر بنی ہو ایا بغیر علم كے كی جائے الجيمے وكيل بيہ جائے بغيركم حق كس كی طرف ہے كى ايك فريق كى طرف سے اواكرتے ہيں۔ اى طرح وہ خصومت بھى ندموم ہے جس ميں اپنا حق طلب كيا جائے ، ليكن جس قدر حق واجب باس برأ كنفاند كيا جائ بلك زياده عنى اور غدادت كأمظامره كيا جائ مقعد ابناحق عاصل كرنانه موبلك اللف كوايذا پنچانا مور وه خصومت بحى زموم ب جس من إيزادين والے الفاظ استعال كے جائيں والا كد اپناحق ظا مركر في اور ابنی دلیل کو مضبوط بنانے کے لیے ان الفاظ کی ضرورت نہ ہو' وہ خصومت بھی ندموم ہے جو بظا ہرا نیاحی حاصل کرنے کے لیے ہو' لیکن حقیقت میں اس کے ذریعہ حریف کی تذکیل اور توہین مقصود ہو'اور اس کا محرک محض بخض ومِناد ہو'بعض لوگ اپنے گندے مقاصد چماتے ہیں اور بعض لوگ اس کا برکلا احتراف بھی کر لیتے ہیں کہ ان کامقعد حق ماصل کریا نہیں ہے ملک اپنے حریف کونیا د کھانا ہے میراجی اتنا معمولی ہے کہ اگر اسے ماصل مجی کرلوں او کوئی خاص فائدہ نہ ہو بلکہ اگر اسے کسی کنویں میں مجی پھینک دول یا الک کی نذر کردوں تب بھی مجھے کوئی پروانہ ہو اس طرق کی تمام خصومتیں انتمائی ندموم ہیں کال اگر مظلوم اپنے وعوٰی کو شریعت ك بتلائع بوئ طريق كے مطابق مدلل كرے 'نداس من وعنى مو 'ندمبالغه مو 'ند عِناد كاجذبه مو 'اورند تكليف بايجانے كامقعد ہو تو اس کا بید عمل حرام نہیں ہے 'لیکن بیر بھی اس صورت میں ہے جب کہ خصومت کے بغیرا بناحق حاصل کرنا فمکن نہ رہے 'اگر کوئی فض ازے بغیرانا حق لے سکتا ہو تواس کے لیے بھر کی ہے کہ وہ خصومت کا راستہ افتیارند کے اس لئے کہ خصومت میں زبان کو جد احدال پر قائم رکھنا مشکل ہے ، خصومت سے دلول میں کینہ پدا ہو تا ہے 'اور قصد کی آگ بحرک أضحى ہے 'اور جب آدی مختصل موقواس سے یہ قراق نمیں کی جاستی کہ وہ شریعت کی بابندی کرے گا، خصومت میں ایک مرطه وہ مجی آیا ہے جب وجہ خصومت زہنوں سے نکل جاتی ہے اور دونوں فریقوں کے سامنے صرف ایک مقصدرہ جاتا ہے اور دو یہ کہ اپنے مخالف کو فكست دين اس كے ليے وہ مرحب استعال كرتے ہيں ايك دو سرے كو تكليف دے كر خوش موتے ہيں اور ايك دو سرے ك عرت کے اروبود بھیردیے ہیں مصومت کی ابتدا کرتے والا ان تمام حربات کا مرتکب ہوتا ہے اگر قمی مخص نے بت زیادہ احتیاط بھی کی توبیہ مکن ہے کہ وہ ان محرّات سے بچارہے کین اس کے لیے یہ ممکن نمیں کیدہ دل کوپر سکون رکھ سکے 'جب تک خصومت چلتی رہے گی ول پریشان رہے گا' یمال تک کہ نماز میں ہمی ہی خیال آئے گاکہ کمی طرح حریف پر عالب آ جاؤں۔ خصومت سے فتنہ و شرکوشہ ملتی ہے کی مال مراء اور جدال کا ہے ان دونوں سے بھی شرجم لیتا ہے ' بمتر یک ہے کہ شرکے وروازے بند رہیں مرف ضرورت کے وقت کھولے جائیں ماکہ زبان اورول دولوں خصومت کے لوازم اور ارات سے محفوظ رہیں اور یہ امرانتائی مشکل ہے۔ یہ مجے ہے کہ جو مخص اپنے تن کے لیے شری مدود کی رعایت کے ساتھ خصومت کرنا ہے وہ من مورنس ہو یا ملک اولی ضور ہو تا ہے بشرطیکہ اس کے پاس مال کی اتن مقدار موجود ہو کہ وہ اپنے حق سے بناز مو

احياء العلوم جلدسوم

خصومت مراء اور جدال کا اونی شریہ ہے کہ آپس میں اچھی طرح بات کرنے کی روایت ختم ہو جاتی ہیں ' مالا نکہ حسن کلام حن معاشرت كا جزء ب اور قابل أواب ممل ب حسن كلام كاوني ورجه يه ب كه خاطب كى دائے الفاق كرے الحصوميت مراء اور جدال میں توسخت کلای موتی ہے ایک دوسرے کو احتی اور جالل محمرایا جاتا ہے ان حالات میں خوش کلای کی توقع ہی فنول ہے ' حالا نکہ خوش کلای کے متعلق مرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں:۔

يمكنكم من الحنة طيب الكلام واطعام الطعام (مران - ماير) تہیں جنت میں خوش کلای ہے اور کھانا کھلاتے ہے جگہ کے گ

الله تعالی کاارشادہے:۔

وَقُولُولِلنَّاسِ حُسنًا (پار ۱۹ ایت ۸۳)

اورلوكول سے بات الحمي طرح كما۔

حضرت عبداللدابن عباس فرات بين كد أكر خدا تعافى كى مخلق ميس سے كوئى فخص مهيس سلام كرے وجواب ميں تم بھى سلام كداكرچدوه مجوي تى كيول نيه مواس كالله تعالى فرات بن

إِنَّا حُيِّيتُمُ بِتَحِيَّةِ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا (١٥٥٨ ايت ٨١)

اورجب تم كوكولى سلام كرے وتم اس الحق الفاظ ميس سلام كياكرو-

حضرت عبداللد ابن عباس نے بدہمی فرمایا کہ اگر فرمون بھی جمع سے کوئی اچھی بات کرے تو میں اسے بھی اچھا بی جواب دول' حعرت انس موایت کرتے ہیں کہ سرکارود عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔

ان في الجنَّة لَغُرفًا يرى ظاهرها من باطنها وباطنها من ظاهرها اعدهاالله

تعالى لمن اطعم الطعام والان الكلام (تني)

جنت میں ایسے مکانات (می) میں جن کے باہرے اندر کا مظراور اندرے باہر کا مظرساف نظر آیا ہے، الله تعالى نے يه مكانات أن لوگوں كے ليے تيار كے بيں جو كھانا كھلاتے بيں اور تفتكو ميں زي افتيار كرتے

موی ہے کہ حضرت میں علیہ السلام کے قریب سے ایک فزر گذرا ای نے اس سے کما: سلامتی کے ساتھ گذر جا۔ لوگوں نے عرض کیا کہ آپ اس ناپاک جانورے ایسا فراتے ہیں "آپ تے جواب رما : جھے یہ اچھا نسیں لگتا کہ میری زبان برائی کی عادی ہو جائے۔ انخضرت ملی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا:۔

الكلمة المستقم المراويرون

اجمالفظ (ولناجمي) مدد ب-

ایک مدیث میں ہے:

اتقوالنارولوبشق تمرة فان لم تجلواف كلمة طيبة (١٠٥٠ وملم-١٠٥١) آگ سے بچو آگرچہ چموارے کا آیک کلوا دے کر یدند طے توکوئی اچھالفظ بول کر۔

حضرت عمر ارشاد فراتے ہیں کہ نیکی ایک آسان عمل ہے اور وہ یہ کہ خدہ پیشانی سے بیش آؤ اور زم تفکو کرو ، کسی دانشور کا قول ہے کہ زم مفتکودلوں سے کہنے کامیل دمودی ہے۔ ایک محقد کا کمناہے کہ اللہ تعالی کی کلام سے ناراض نہیں ہو آبشرطیکہ اس كے پاس بيلنے والا خوش رہے بسرمال المجی محلکو كرتے ميں بكل سے كام ندلينا جاہيے شايد الله تعالى اس كے بدلے ميں كيو

کاموں کا ثواب عطا کردے... بیر تمام کھنگو خوش کلای کے معمل ہے کو فرق کلای خصومت مراء اور جدال کی ضد ہے 'ان تینوں میں جو کلام کیا جاتا ہے وہ نا پندیدہ' تکلیف وہ 'اشتعال انگیز ہے۔ اللہ تعالی ہمیں خوش کلای سے پیش آنے اور بر کلای سے بچنے کی تونیق عطا فرائے۔

> اناواتقیاءامتی براءمن التکلف یں ادر میری است کے مثل کلف سے دوریں۔

ایک روایت کی بموجب آپ نے ارشاد قرمایا

ان ابغضكم الى وابعد كرمني مجلساً الشر ثارون المتفيد قون المتشدقون في الكلام (امر تذي الوقية)

تم میں سے میرے نزدیک زیادہ بڑے اور رفست میں جھ سے بعید تروہ لوگ ہیں جو بکواس کرتے والے ، نیادہ بولنے والے اور کلام میں تصنع احتیار کرنے والے ہیں۔

حفرت فاطمة روايت كرتى بين كه سركار دوعالم سلى الله عليدوسلم في ارشاد فهايا

شرارامتى النين غنوبالنعيم ياكلون الوان الطعام ويلبسون الوان الثياب و يتشلقون فى الكلام (ابن الي الديا- يهن في العب)

میری است میں بدترین لوگ وہ ہیں جو تازو تھم ہیں میں ہے ہیں؛ طرح طرح کے کھاتے ہیں، طرح طرح کے لباس پہنتے ہیں اور کلام میں تعنیع اختیار کرتے ہیں۔

ایک مرتبہ فرمایا 🗓

واهلك المتنطعون (سلماين معمد) خردار! مبالد كراد المالك بوسك

یہ کلمہ آپ نے تین بارارشاو فرمایا: مسل کے معنی بیں مبالغہ کرنا اور کسی بات کی کمرائی تک جانا۔ حضرت عزارشاد فرماتے بیں کہ کلام میں بلیلانا اور طوالت افتیار کرنا شیطانی عمل ہے۔ مموین سعد بن الی وقاص اپنوالدے پاس کسی ضرورت سے آئے اور ضرورت کے اظہار سے پہلے تو تجمی تم نے اتن کہی تمید نسیں باندھی آج کیا ہوا؟ میں نے مرکار دوعالم منلی اللہ طیہ وسلم کوارشاد فرماتے ہوتے ساہ۔

ياتى على الناس زمان يتخللون الكلام بالسنتهم كما تتخلل القرالكلا بالسنتها - (احم)

ایک نمانہ ایسا آئے گاکہ اوگوں کلام کو اپنی نیانوں سے اس طرح اُلٹ کیٹ کریں مے جس طرح گائے کھاس کو اپنی زبان سے اُلٹ کیٹ کرتی ہے۔

گویا حضرت سعدنے اپنے بیٹے کی اس حرکت کو پہندیدگی کی نظرہے نہیں دیکھا کہ انہوں نے بلا ضرورت کلام کو طول دیا اور مقصد کے اظہار کے لیے ایک ایسے تمیید باند می جو اس موقع پر غیر ضوری تھی اور جس کے بغیر مقصد پورا ہوسکا تھا۔ اس سے معلوم ہوا کہ تقریع ندموم ہے 'وہ قافیہ بندی بھی اس تھم جن ہے جو عادت سے خارج ہو۔ اسی طرح عام بول چال میں جمع بندی بھی پہندیدہ

www.ebooksland.blogspot.com نسی ہے ،چنانچرای بنین (پید کے بیچ ) کو شائع جانے پرجب آپ نے محرین سے بطور آوان فلام آزاد کرنے کے الے کما ت کیف ندی من لاشر بولااکل ولاصاح ولااستهل ومثل ذلک بطل مما یعنی با این می این با مواند به این می این با مواند به ا تخفرت ملی الله علیه وسلم نے اس قض ہے قرایا گیا جالوں کی می تک بندگی کرتے ہو' آپ کویہ بھے پیندنہ آئی کیونکہ اس میں بے تکلفی کو دعل نہ تھا' ہلکہ تفتع اور بغاوت کا اثر نمایاں تھا۔ کلام ایسا کرنا چاہیے جو فاطب کی سجو میں آجائے 'کلام کامقصد ى دوسرے كوسمجانا ہے اس كے علاوہ جو كھے ہے لغو ہے اور تكلف ميں وافل ہے : شراعت نے اس طرح كے مكافات كى ذشت كى ہے۔ البتہ اس تھم سے وہ قانیہ بندی متنی ہے جو خطبوں میں موج ہے بشرطیکہ اس میں افراط و مبالغہ نہ ہو خطیب اور واعظ کا مقدرومنا و تذکیرے بیہ ہو ماہ کہ سننے والوں کے دلول میں الن شوق بور کے اور ایکے اعمال کے جذب کو تحریک ملے اس سلسلے میں الفاظ کی اثر انگیزی سے إنکار نہیں کیا جاسکا لیکن عام بول جال میں ندوزن کی ضرورت ہے متا نے گا۔ ند تجبید اور استعارے ی۔اس لیے روز مروی مفتلویں خطبہ کا زراز اختیار کرنا سراسرجالت ہے اس تعلق کا محرک رہا ہے اور اس آفت میں جلافض یہ جاہتا ہے کہ لوگ اس کی فصاحت و بلاخت سے مرفوب ہوں اور اس کی تعریف و محسین کریں۔ ساتویں آفت۔ فخش کوئی اور سب و سم : بیمی فرمیم اور منوع ہے ، فش کوئی اور مت و شم کا بنج و معدد خب بالمنی اوردَنائت ہے۔ سرکاردوعالم ملی الله عليه وسلم إرشاو فرمانت بين فديا الله اياكم والفحش فإن الله تعالى الايناج أبالفاعش والاالتفحش (ناتي عام) إي عمر) فق كوئى سے بواس ليك كرالله تعالى كوفق كوئى اور يد مودكى بند نسي س الخضرت ملى الله عليه وسلم في ان كفار اور مشركين كو بمن كالى وسيف في مع فرمايا جوبدر ك جنك من مارے كے تصاور لا تسبواه ولا فانه لا يخلص الهيم شئى مما تقولون و تودون الاحلياء الاان البذاءلوم- (ابن الي الدنيا- محرين على الباقرم سلاس نسائي- ابن عباس) انسين كالى مُت روياس ليدكر عوتم كت مؤود الن كالبنين كفا البنة تم زندون كو تكليف كم الله المعالمة مو غروارابراكما كميكا فيعد الأشارات المان عليه المان على ليس المؤومن بالطعان والاالمعان ولاالفاحش ولاالبذي لاتفى الناسون

عيب لكاف والا العنع كرف والد الحش كفاؤالها والال داراة آول عوي الين مويا-سركار دوعالم صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايات

الجنة عرامعلى كل فاحش يدخلها وين المالية الموالدين من مرفق كورجنت كادا فله حرام ب-

اربعة يتوذون اهل التاز في الناز على مابهم من الاذي يسعون من الحميم و الجحيم بدعون بالويل والتبور رجل يسيل فوه فيحاودها فيقال المماباللا

بعدقد آذاناعلى مابنامن الاذى فيلفول الله المنظر الى كل كلمة قذع خبيث فيستلله اكمايستلله الرفي في الله المائية الله المائية ال

جار آدی دونرخ میں دو کرایل دونرخ کو تکلف بھی کا باتھے اور کی دو خود پہلے ہے تکلف میں ہوں گے اور کی دو خود پہلے ہے تکلف میں ہوں کے این ہوں کے این کو لئے این اور آگ میں دورہے ہوں کے ان جو ایس کے موری کے اور میں ہے اور خوان بہتا ہوگا اہل دونرخ اس ہے جمیں کے جاری میں ایسا ہوگا اہل دونرخ اس ہے جمیں کے اس کے موری کے ایس کا دونر خوا کی ایسا موال ہوا ہم ایسا موال ہوا ہم کا در ایسا موال ہوا ہم کندے اور خویت لفظ ہے اس طرح فظف اندوز ہو آہے جس طرح جماع ہے تاہ ہے اور خوات حاصل کی جاتی ہے۔ ایک بار حصرت حاکدہ ہے آپ نے اور شاد فرایا :

، بر حرف مرح البات المراد على المراد على المراد ال

اے عائشہ اگر حش کوئی کی آدی کی صورت میں بدقی تورہ ادی بوا خواب بورا۔ ایک دوایت میں سے :

البذاءوالبيان شعبتان من شعب النفاق (دري مام الراران

فن كوكى اور بيان دونول بفاق كے شعب بين۔

یمال میان سے آن امور کابیان کرتا ہی مراد ہو سکتا ہے جنہیں فاہر قد کرتا ہاہے۔وضاحت کرتے ہیں اس مد تک مبالغہ کرتا ہی مراد ہو سکتا ہے کہ اس سے مراد اللہ مقابی کی ذات و صفات کی تفسیل مراد ہو سکتا ہے کہ اس سے مراد اللہ مقابی کی ذات و صفات کی تفسیل بیان کرتا ہو کیو تکہ عوام کو ان امور کی اجمالی تعلیم دیا کانی ہے مبالغہ کرتا مناسب میں کیا تکہ مبالغہ سے مقول و شہمات پیدا ہوت ہیں اور وسوسوں کو تحریک ملتی ہے ، جب کہ محصریات کھٹے میں نہ وقت صابح ہو تا ہے اور تہ سطے والے کو تبول کرتے میں تردی ہوتا ہے کو تک لفظ میان کو مدیث شریف میں بنا و لیتی یا وہ کوئی کے ماتھ ذکر کیا گیا ہے اس کے عالم احتال ہے کہ اس سے بے شری کی باتوں کا اظمار و اعلان مراد ہے 'اس طرح کے امور میں چٹم ہو جی اور صرف نظر سے کام اینا جائے نہ کہ کشف و اظمار سے ایک دوایت میں ہے۔

أن الله لا يحب الفاحش المتفحش الصياح في الاسواق (إذا إلى الذيار جابر المراف المامة بن زير)

الله تعالى فحش كو المرباد الدول مل يطلب والما ويعدر مين كراي

حفرت جابر بن سمرا فرماتے ہیں کہ میں سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس بیٹیا ہوا تھا اور میرے والد میرے سامنے بیٹیے تھے 'اس موقع پر آپ نے یہ کلمات ارشاد فرمائے۔

ان الفحش والتفاحش أيسامن الاسلام في شي وان احسن الناس اسلاما احسنهما خلاقا (امر - ابن الى الديا)

فائن اور ب مودی کا اسلام سے کوئی تعلق میں ہے او کون میں ام مسلمان وہ سے بوان میں اعظم اطلاق کا حال ہو۔

ابراہیم بن میسرو کتے ہیں ،ہم نے سناہے کہ فیش کو تیامت کون کتے کی صورت میں المحے گایا اس کے پید میں ہو کر آئے گا۔ ا منت بن قیس کتے ہیں کیا میں حمیس انتائی خطرناک مرض سے آگاہ نہ کردوں، فیش کوئی اور بدخلتی۔

فخش كوئى كى تعريف : يمال تك فحش كوئى كى ذمت مين احاديث اور الغاظ نقل كے مجے بين اب اس كى تعريف ملاحظه فرمائين

فتیج امور کو صریح الفاظ میں ذکر کرنا فخش کوئی ہے۔ شاہ شرمگاہ کا نام لیا جائے ، فاشی عام طور پر براع اور اس کے متعلقہ امور ہی سے متعلق ہے مفسدہ پر داز اور بد کردار لوگوں نے اس سلسلے میں مرت اور فنش مبارتیں دمنع کرد کی ہیں وہ ان مبارتوں کو کسی ججب اور شرم کے بغیراستعال کرتے ہیں جب کہ لیکو کاراور خوش اطوار لوگ ان عبارتوں کے استعال سے بچتے ہیں کمک اس طرح کے امور میں اشاروں اور کنایوں سے بات کرتے ہیں اور مرت الفاظ کے بجائے اِشاراتی الفاظ استعال کرتے ہیں عضرت عبداللہ بن عباس فرائے ہیں کہ اللہ حیا والا ہے کریم ہے وہ گناموں کو معاف کرتا ہے اور کنائے میں میان کرتا ہے۔ چنانچہ قرآن کریم میں كس سے جماع كى تعبيري مى ہے وخل كس اور معبت وفيرو الفاظ جماع كے كتابات بين ان بين فاقى نبين ہے كوكوں نے تو جماع پر بھی اکتفاقس کیا بلکہ اس تعلی تعبیرے کیے ایسے ایسے کلمات آور الفاظ وضع کر لیے کہ جنہیں من کر شرع آتی ہے 'اور ناكوارى كا احساس مو يا ہے ان ميں بھى بعض الفاظ بحد كم فحش ميں اور بعض زياده- اس سلسط ميں مرمك اور مرطات كى عادت جداگانہ ہے ' سرمال کم درج کے الفاظ کموہ ہیں اور ائتائی درہے کے جرام 'ان دونوں کے درمیان جو الفاظ ہیں وہ بھی ترد سے خالی نہیں ہیں۔ اور الفاظ میں مخص جماع بی کی ساتھ خاص نہیں ہے بلکہ بد طینت افراد فیرجماع میں بھی فیش کیتے ہیں 'شآ پیٹاب پاخانے کے لیے آگر یکی الفاظ استعال کے جائیں تو یہ گوموت کی بہ نسبت بھترہیں 'اس طرح کی چزیں بھی مطلی رحمی جاتی ہیں اورجو چزیں بھی مخفی رکھی جائیں انہیں ذکر کرنے میں شرم محسوس ہوتی ہے اس لیے پاخانے پیشاب کا ذکر بھی صریح الفاظ میں نہیں ہونا چاہیے۔ عورتوں کا ذکر بھی مرج نہ ہونا چاہیے بلکہ گنایوں اور اشاروں میں ذکر کرنا چاہے ' مثالیے نہ کیے تیری بیوی نے کما' بلدید کہ مخریں کمامیا، پردے کے بیچے سے آواز آئی، ایج کی ال نے یہ کماوفیرہ، عوروں کا مرح وکر بھی فحش کی طرف لے جاتا ے۔ای طرح جس فض کو کوئی عیب شا برم 'جذام یا یوامیروفیو کا مرض لاحق ہواس کا ذکر صراحتانہ کرے اللہ کنا یہ تاکرے مین یہ ہے کہ فلاں مخص جے سخت ہاری ہے مراحت سے بیان کرنا فحق ہے اور زبان کی آفت میں وافل ہے علام بن بارون كت بي كه حضرت عمر بن عبد العزير الى زمان كى بت حفاظت كرتے تھ ايك مرتبد ان كى بغل ميں بعود الكا ، بم لوك ان كى عیادت کے لیے گئے اور معلوم کیا کہ یہ تکلیف کس جگہ ہے انہوں نے جواب دیا ہاتھ کے اندرونی صے میں۔معلوم ہوا کہ حضرت عربن عبدالعزيد وبنل كا صري ذكر بعي بند تمين تما-

تحق تُونَى كَا تَحْرُكَ عَادت بَعَى ہو تا ہے 'اور اہل فت كى معبت ہمى۔ كيوں كد كمينوں اور فيق و فجور ميں جتلا لوكوں كوست وشم كى عادت ہوتى ہے 'ان كى اس عادت سے وہ لوگ ہمى متأثر ہوتے ہيں جو ان كى معبت اختيار كرتے ہيں۔ ايك اعرابي نے سركار دوعالم

ملی الله علیه وسلم سے عرض کیا کہ جھے کوئی تعیمت فرمائے۔ آپ نے فرمایا:۔

عليك بتقوى الله وان امروعيرك بشى تعلمه فيه ويكن وباله عليه واجره لكولا تسبن شيئا (امر طران - ابوجرى المي)

خدا ہے ڈر ہارہ اگر کوئی مخص جمھ میں کوئی ہات دیکھے اور اس پر تھنے عاردلائے تو تو اس میں کوئی ہات دیکھ کراہے عار نہ دلاتا اس کے اوپر وہال رہے گا اور تھے اجر لے گا' نہ کسی چیز کو گالی دے۔

آعرابی کتے ہیں کہ میں نے اس تھیجت کے بعد مجمی کی چیز کو گرا نہیں کہا۔ عیاض بن حمار نے عرض کیایا رسول اللہ! ایک محض جو رہے میں مجھے کا کی وہتا ہے 'اگر میں اس سے بدلہ لے لوں تو اس میں کوئی حرج تو نہیں ہے۔ آپ نے ارشاد فرمایا:۔ المنسابان شیطانان یہ کا فبان ویتھا تر ان ابوداؤد طیالی 'احم)

دونوں گال دینے والے دوشیطان ہوتے ہیں جو ایک دوسرے کو جمطاتے ہیں اور ایک دوسرے پر تمت را شخ ہیں۔

ایک مرتبہ آپ نے ارشاد فرمایا:۔

احياء العلوم جلدموم سباب المئومن فسوق وقتاله كفر ( بخارى وملم اين مسود) مؤمن کو گالی دینا فسق ہے اور اس سے قال کرنا کفرہے۔ ايك مديث من يالقاظ بن ا

المنسابان ماقالا فعلى البادى منهما حتى يعندى المطلوم (ملم الدمرة) كالى دين والع بو كه كت بي وه الى بريز ما عبد ان وول عن سے ابتر اكر ما عبد تك كه مظاوم مد سے تجاوزنہ کرے۔

ا یک مرتبہ آپ نے ارشاد فرمایا کہ تمام کمیرہ گناموں میں بوا گناہ یہ ہے کہ آدی آپ مال پاپ کو گالی دے لوگوں نے مرض کیا: یا رسول الله المياكوني فخص الي مال ياب كولجي كال دے مكتاب الب فرمايا: إلى أاور دواس طرح كه ايك فخص دو سرے ك باب کو گالی دے اور دو سراجواب میں اس کے باپ کو گالی دے۔ (احمد عابد معلی طران۔ این مہاس)

المعوس افت لعنت كرنا : لعنت خواه انسان ك لي بويا حيوان ك لي جماد ك لي مرم ب رسول الله صلى الله عليه وسلم ارشاد فرمات بین ب

لايكون المؤومن لقانا (تذي أبن مع) مؤمن لعنت كرنے والا تهيں ہو تا۔

ایک مدیث میں ہے:

لاتلاعنوابلعن اللهولا بغضبعولا بجهنم (الدواؤد تذي-سرة بن جدب)

الى بى ايك دومرك پر لعنت نه كرو نه خدا كي نداس ملے خفيب كي اور نه جيم كي-

حضرت مذیقة فراتے ہیں جس قوم نے ایک دوسرے پر لعنت کی وہ عذاب الی کی مستق ہوئی معفرت مران بن حمین نقل كرت بين كم ايك مرتبه الخضرت ملى الله عليه وسلم سفرين في اور العداري أيك عورت بعي او نفي برسوار سفركردي بقي "راست میں او نفی نے بچھ تک کیاتو حورت بولی کم بخت! تھے پر غدا کی لعنت ہو "آپ نے ارشاد فرمایا :۔

خنواماعليهاواعروهافانهاملعونة

اس کابوجوا ہارواورائے نگا کردواس کے کہ آپ پید ملون ہوگئ ہے۔

راوی عمران بن حمین کہتے ہیں کہ وہ او بنی آج بھی میری نظروں سے سامنے اس طرح بحرری ہے جس طرح او کوں میں پھراکرتی عنى اور لوگ اس كے ملون موتے كى وجہ سے بھ نہ كتے تھے نہ كركى اس ير سركر يا تھا اور نہ بوج لاد يا تھا (مسلم) حضرت ابوالدوداء فراتے ہیں کہ جب کوئی مخص زمین پر لعنت کرتا ہے تو وہ کتی ہے اللہ تعالی اس مخص پر لعنت کرے جو ہم میں زمادہ نافرمان ہے۔ معرت عائشہ روایت کرتی ہیں کہ رسول کریم صلی اللہ طلیہ وسلم نے معرت ابو کرمدیق کوسناکہ وہ اسے کسی فلام کو لعنت كردب إن آپ ف ان سے فرايا: آے الو كركيا ملايق بى لعنت كيا كرتے بين بركز نيس أرت كعب كي ملم بركز نيل حضرت الوكرات اس وقت ظلم كو ازاد كرديا اور رسول اكرم صلى الله عليه وسلم كي فدمت بين عرض كياكه أب بين مجمى اليي ظلمي نمیں کروں گا- (ابن الى الدنيا) ایک روايت ميں ہے:

اناللعانين لايكونون شفعاء ولاشهداء يومالقيامة وسلم الوالدرواي

لعنت كرف والله نيامت ك دن سفار في مول مي او رنه كواهد خفرت انس فراتے ہیں کہ ایک فض آمخشرت ملی اللہ علیہ وسلم کے جراہ اسے ادنٹ پر سوار جارہا تھا اس نے اپنا ادنٹ کو لعنت کی آپ نے اس مخص سے قربایا: آے بندہ خدا! اس لعنت زدہ اونٹ پر سوار ہو کر مارے ساتھ مت چل (ابن ابی الدنیا)

19/

اشياءالطوم كجلاسوم

آپ کا یہ فرانا کہ مارے ساتھ مت چل اس معن کو لعنت سے مع کرنے کے لیے قال

لعنت کی تعریف : لعنت کے معنی میں اللہ ہے ہٹانا اور دور کرنا۔ اس لفظ کو اس محض کے لیے استعالی کرنا درست ہوگا جس میں خدا ہے دور کرنے والی صفت موجود ہو جیسے کفراور علم۔ اس صورت میں یہ کمنا جائز ہے۔ علم کرنے والوں پر اللہ کی لعنت ہو' کفر کرنے والوں پر اللہ کی لعنت ہو' اس سلطے میں شریعت کے بیان کردہ الفاظ کی اِتجاع کرنی چاہیے ہمیوں کہ لعنت میں خطرہ ہے 'یہ ایک نازک مرحلہ ہے' اس میں اللہ پریہ علم لگانا ہے کہ اس نے ملحون کو اپنی قربت سے محروم کردیا ہے' یہ امر فیب ہے۔ جس پر اللہ کے علاوہ کوئی دو سرا مطلع نہیں ہو تا'یا اللہ تعالی اپنے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو آگاہ فرمادیں توجہ مطلع ہوسکتے ہیں۔

لعنت کے اسباب اور درجات : ووسفات ہو کمی پر لعنت کے مقتلی ہیں تمن ہیں ، کفر برحت اور فق ال میں سے ہرا یک مفت من تين درج بين ايك ورجديد بيك مام ومع يك حوال سعافت كي جائد شايد كماجات الله كالعنت موكافرون ر 'ید متوں پر 'نسال پر" دو سرا درجہ یہ ہے کہ وصف میں کو تضیعی کرکے لعنت بھیج ' شاآیہ کے ''اللہ کی لعنت ہو بمودونصار کی پر 'قدریہ مجوس اور روانض پر 'یا اللہ کی لعنت ہو زنا کرنے والوں پر ' فلم کرنے والوں پر ' سود کھانے والوں پر۔ ' یہ دولوں در بے جائز ہیں البت برعت کے باب میں احتیاط ضوری ہے کیو تک بدعت کی معرفت آسان نہیں ہے اور مدیث شریف میں کوئی افظ اس کے متعلق دارد نہیں ہے اس لیے عوام کو تبتد عین پر تعن ملن کرنے سے روکنا چاہیے "کیونکدان کی ہے احتیاطی سے قساداور زراع کا خطرہ پدا ہوجائے گا۔ تیسرا درجہ یہ ہے کہ سمی متعین و مخصوص مخص پر اعنت کی جائے۔ اس میں خطرہ ہے ، مثا اگر زید کا فریا بدعتی یا فاست ہے تواس کا وصف ذکر کر کے ان کا نام لے کر لعنت کرتے میں کوئی حرج نہیں شا فرعون اور ابوجل پر ان کا نام لے کر لعنت کی جائے ہی کلہ شریعت سے ثابت ہے کہ یہ دونوں کفری پر مرے تھے ، لیکن کمی زندہ فض کو ملعون کمنا آگر چہ وہ کا فری کیوں نہ ہو مع نس ب كونكه يه مكن ب كه وه مرفي يه ملك مأب موجائ اور اسلام قول كرك اور الله كي قربت يأكر مرك اس صورت میں اس پریہ سم لگانا کیے معج ہوگا کہ وہ اللہ کی رحمت سے دور رہے۔ یمان یہ کما جاسکتا ہے کہ اس کی موجودہ حالت یعنی مفر ی وجہ سے احنت کی جاسکتی ہے جس طرح مسلمان سے لیے اس کی موجودہ جالت یعنی اسلام کی وجہ سے رحمہ اللہ كمنا درست ہے مالا تکہ جس طرح کافر کا موت سے پہلے مسلمان ہونا ممکن ہے اس طرح مسلمان کا مرتد ہونا بھی ممکن ہے؟ اس کاجواب یہ ب كى مسلمان كے ليے دعائے رحمت كامطلب يہ ہے كه الله تعالى اسے اسلام ير قابت قدم ركھے جو رحمت كاسب ہے كول كد دعا سوال ہے اور کفر کا سوال کرنا بھی کفرہے البت یہ کہنا جائز ہے کہ اگر فلاں مخص کفریر مرے تو اس پر اللہ کی لعنت ہو اور مسلمان ہوجائے تو است نہیں۔ بیمی خالی از خطر نہیں۔ کیو کہ بی شبہ بسرحال موجودے کہ دہ اسلام قبول کر باہے یا کفریر جما رہتا ہے فیب ے مال سے تواللہ بی واقف ہے اس لیے احت ند کرتے ہی میں عانیت ہے۔ یمال سے امر بھی کائی فور ہے کہ جب کافرے سلسلے مين اس قدر اختياط بي توبد حتى اور فاسق سيط عن كيا بحد اختياط ند بوكى ان برق ما كر لعنت كرنى ي حين عابي- كونك آدی کے احوال بیشہ میکیاں میں رہی الم اس معلوم اس کا ایمام کیا ہوگا؟ یہ مات و صرف انخضرت ملی الله علیه وسلم فی دمی کے ذرید جان سے تھے کہ فلال محض من مالت پر مرب گا؟ یہ دجہ ہے کہ جن لوگوں کے انجامے آپ یا خرتے ان کانام لے کرلسنت كرنا مديث ب ابت عنا ايك دوايت يل يدوعا ب

الهم عليك ابى جهل بن هشام عنبة بن مسعة (عارى وسلم-ابن مسود)

اے اللہ ! آبوجل ابن ہشام اور حقبہ ابن رہید کو اسے قریمی جکڑ کیجے۔ آپ نے ان لوگوں پر لعنت فرمائی جو جنگ پدر میں کفریر مارے کئے آبوں کہ ان کا انجام معلوم تھا لیکن جب آپ نے ان لوگوں پر لعنت کی جنموں نے بشرمعونہ کے باشدوں کو قمل کیا تھا تو آپ کو اس سے مضم کردیا کمیا اور یہ آیت نازل ہوئی۔ كَيْسَ لَكُونَ الأَمْرِ شَيْكًا وَيُتَوْبُ عَلَيْهِم وَيَعَالُونَ () (ب، ١٠ من المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِم المُعَلِم المُعَالِم المُعَالِم المُعَالِم المُعَالِم المُعَالِم المُعَالِم المُعَالِم المُعَالِم المُعَالِم المُعَلِم المُعَالِم الم

آب کو کوئی دیکل فیل میل بیال تک که طواع تعالی ان پریا تو عوجد بون می یا آن کو کوئی مزادے دیں میرو تکد ده ظلم بحی برا کررہے ہیں۔

لاتكن عوقاللشيطان على العينكر بالماسة الله الاتكن عوقاللشيطان على المعين الماسية الماسة الما

ايك روايت من بيد الغاظ بن -

لاتقل لهذافأنه يحب اللمورسوله

ایاند کو اس لے کہ معمان الد اور اس کے رسول سے مجت رہا ہے

اس مدیث سے معلوم ہوا کہ سمی معین فاس کی لعنت جائز میں سیونگ اس بیل بینا قساد اور محلوب اس لیے نام لے کر اور مختصیص کے ساتھ لعنت نہ کرنی جاہیے ہیں گلہ بھتر تو یہ ہے کہ سمی محتاہ میں جلا و کھ کرشیطان پر لعنت بھی دی جا ہے ہیں تکہ کہ ساتھ اور کی کا ہوں پر دی اکسانا کے اسے استعمال کے میں کوئی معلوم بھی میں ہے۔ اس استعمال کے میں کوئی معلوم بھی میں ہے۔ استعمال کے استعمال کے میں کوئی معلوم بھی میں ہے۔ اس استعمال کے میں کوئی معلوم بھی میں ہے۔

<sup>(</sup>۱) عادی وسلم الس ( ۲) بر دوایت این عبر البرد انتیاب می مرس الل کی میان عرفارد اور او بررة سے برواقد الل کیا ب لین ایک میں میدافلہ بن عام کانام ہے اور ایک میں کسی کانام نیں۔

احياء العلوم جلدسوم لايرمى رجل رجلا بالكفر ولايرميه بالفسق الاارتدت عليه ان لم يكن صاحبه كذلك (بخارى ومسلم-ابوذر) أكركوني مخص كسي كوكافر كيميا فاسق بون كاالزام دب اوروه اليانه بوتويه كفروفس كي تجست الى يركوث

ایک مدیث میں ہے:۔

ماشهدرجل على وجل بالكفر الإباعبه احدهماان كان كافرافهو كماقالوان لمديكن كافر أفقد كفربت كفير وأياه الوضورد على - الوسعيد الحدري اليد فض دو سرے فض پر كفرى كواى ديا ہے قوده كفران دونوں ميں سے ايك پر توفا ہے أكر ده واقع ميں كافرىت توجيسا كماديهاى بادراكر كافرنسي بوكواى ديندالاس كى تحفيركى دجه كافربوكا-

یہ اس وقت ہے جب سمی مسلمان کو مسلمان جان کر کافر کمالیکن آگر سمی محص کواس کی بدعت کی وجہ سے کافر کمالو محمال وگار ہوگا كافرنسين موكا۔ معزت معاد فرماتے ہے كہ جو سے سركار ووعالم صلى الله عليه وسلم نے يہ فرمايا كه ميں بھي مسلمان كو كالى دينے سے اور انساف پر درامام کی نافرانی کرنے سے مع کرنا مو- (ابو قیم فی الحلیہ) اور مردہ لوگوں کے متعلق کچر کمنا وا انتائی برا ہے-مسوق كت بي كديس حضرت عائشا ي خدمت بي حاضر جوا انبول في عدي جما فلان مخص كاكيا حال بالله اس برلعنت كرب ا میں نے عرض کیا وہ مرکباہے ولیا اللہ اس پر رضب نازل فرائے میں نے عرض کیا اس کی کیا وجہ ہے ایمی و آپ لعنت کردی تمیں اب رحت کی دعاکرنے کلیں؟ فرمایا اخضرت صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا ہے:۔

لا تسبوا الاموات فانهم قدا فضوا الى ماقدموا (بخاري والقص عند ابن

الميارك)

مردوں کو گالی مت دواس کیے کہ دوائے گئے کو پہنچ کئے ہیں۔

ایک روایت ہے۔

لاتسبواالاموات فتوذوابه الاحياء (تذي-مغيوبن شعبة) مُردول کو بڑا مت کو اس سے زندول کو تکلیف ہوگ۔

ایک مرتبه ارشاد فرمایا :-

ايهاالناس احفظوا في اصحابي واخواني واصهاري ولا تسبوا ايهاالناس اذا ماتالميتفاذكروامنه خيران

اے لوکوں! میرے رفتاء میرے ماحیوں اور والمدول کے سلط میں ایل زبان کی حافت کرد مورانسیں کال مت دواے لوگوں جب مرب دوالا مرجائے واس كاذكر معلائى كے ساتھ كرو-

یہ بات ابت ہو چی ہے کہ بنیدی قاتل حقیق مونے کی حقیت سے لعنت کرنا جائز نسیں ہے اب اگر کوئی مخص یہ کے کہ کسی کا نام لئے بغیر محن یہ کمنادرست ہے انہیں کہ اللہ حیون کے قائل پر لعنت کرے اس کاجواب یہ ہے کہ قائل حیون پر لعنت

<sup>(</sup>۱) ابد مندور ویلی نے میاش انساری سے نقل کیا ہے احفظونی فی اصبحاب واصعاری عادی ومسلم میں ابوسعید اور ابو بریره کی روایت ے"لانستوااصحابی"ابدواوداور تندی من این مرک مدیدے "اذکروامحاسن موناکموکفواعن مساویهم"نال می حفرت عائفة كى روايت بالانذكر واموناكم الابخير"

كنا جائز بي لين يد كمد دينا بمترب كداكر قائل وبد على مراج والن يالله كالعنت بو ميونك يه احمال برمال موجود بك اس نے قب کرلی ہو 'چنانچہ وحثی نے انخضرت ملی الله علیہ وسلم کے چا حضرت حرف الم مید کردیا تھا الین جب وہ اسلام لائے تو مالت كفرك تمام كناه ساقط موسي اب اس على كادج سے ان ير من كرنا مح د موا على الرج كيرو كناه ب لين اس كامر حكب كافرنسين موتا السيلي مي قائل كولمون كنف يه يمليد وكه لما جاسي كدوه مائب موا تعايا نسي أكراس في تبد كرلي تو لمون كنامي ميس ب أكر نون كنا مروري ي ب والوب كي وي كم سائل كري علو كا حال باق درب عطرات عالية سكوت بى بى بىتر بى بىتر بى بىتر بى كى يەلىك كى كىدادك لعنت كى باب بىل اپنى دبان كو ازاد چوز دىت بىل اورىي خیال نہیں کرتے کہ مارا تعن کرنا شرق مدود میں ہے یا نہیں مدعد شریف کے مطابق مؤمن اعنت کرنے والا نہیں ہو آا اس فض كيسواجو كفرر مركيا بوكمى يرلعنت ندكرنى والميع الرفير كافرير لعنت كرا ومضوص ومعين افراد كا عام ندل بلكه عام اوصاف ذکر کرے اور ان کے حاطین کو اللہ کی لعنت کا مشتق قرار دے لعنت کرنے سے بمتراللہ کا ذکر ہے اللہ کا ذکر ند کرے تو چپ ای رہے کی این ابراہم کتے ہیں کہ ہم ابن عون کی مجلس میں تھے بلال بن ابی مده کاذکر ہوا تر لوگ اس کی دست کر لے اور اس پر زبان طنی دراز کرنے لگے "ابن مون فامو جی سے سنے رہے او کول نے کماہم اس کی درست اس کے کردہے ہیں کہ اس نے آپ تے ساتھ بڑا سلوک کیا تھا الموں نے کما قیامت سے روز میرے نامہ اعمال میں دو کے بول مے ایک لا الدالا الله اور دو برایہ ك فلال فلال منس كولعنت كي مجعد إجها لكا ب كم ميرے اعمال فاقع من احت كى بجائے لا الد الد كا ذكر بور ايك منص نے سرکار دوعالم صلی الله علیه وسلم کی خدمت میں عرض کیا: یا رسول الله ا محصے کی تصیحت فرمائیں "اب نے فرمایا !-

اوصيكانلانكون لقاناوم المران

یں بچے اس کا دمیت کر آ ہوں کہ کامت سے اعتداد کیا کر۔

حضرت مبدالله ابن عرفرات بين كركوت في لعن طفن كرف والا عض الله كو سخت نا يندب مى بررك في العنت كو الل مومن کے برابر کما ہے۔ اس قول کے راوی جادین زید نے قربایا کہ اگریس یہ کول کہ یہ قول مرفوع مدیدے ہے تب بھی کوئی مضائقہ نہیں ہے۔ چنانچہ ابو قادہ سے اس مضمون کی ایک مدیث معقول ہے فرمایا :۔

من لعن مؤمنافهو ميل ان يقتله ( الاري ملم ابت بن ماك بو عض كي مومن كوامنت

كب وداياب عياس كولل كري

كى فض كے ليے بكردفاكرة بھى آفت كے قريب ب ويس كالم كے ليے بھى يہ كمتا اچيا ديس كد الله اسے يار كردے يا يارى ے محت نہ دے یا اسے موت دے دفیرہ مدید فرات مل ہے:

ان المظلوم ليدعو على الظالم حتى يكافئه ثم يبقى للظالم عنده فضلة يوم

مظلوم ظالم كے ليے بدوعاكر كے اپنا بدلد في ليا ب مرظالم كے ليے قيامت كے روز كو زياد في باق ره جاتى ب-

نوس آفت-راگ اور شاعری: كتاب التماع مي بم اس موضع بر سيرمامل بحث كريك بين كد كون سازاك ب اور المون سارَاك حرام طال ہے اب ہم آس بحث كا اعادہ نسي كرنا جاہج۔ جمال تك شامري كا تعلق ہے الحجيي شامري الحجي اور بُري شامى برى ب-البديمامرى كے ليے استے كووقف كويا اور اس اينا معظم بالينا اجمانس ب مركار دوعالم ملى الله عليه وسلم فرماتے ہیں:۔

<sup>(</sup>١) عصاسى اصل دين في-الهدر وي معرت ما كومي روايت بهد من دعاعلى من طلمه فقد انتصر -"

اشياء العلوم - جلد سوم

تم مں سے کی کاپید میں سے بحرجائے اوروہ اس فراب کوے یہ اس سے بحرے کہ شعرے بحر

مروق سے سی نے کوئی شعردریافت کیا آپ کو بیات نیک کی سائل نے مرض کیا: بھلا اس میں تارائنگی کی کیانات ہے۔ فرمایا جھے بیات پیند نہیں کہ میرے اجمال تاہے میں شعر موجود بوں۔ کسی بزرگ سے آیک شعروجھا کیا انہوں نے فرمایا شعر کوئی چھوڑد اللہ کا ذکر کرد۔ بسر مال نہ شعر کرنا حرام ہے اور نہ شعر بنانا۔ لیکن شرط ہے ہے کہ اس میں کوئی بات شرقی مدود سے متجاوز نہ ہو 'رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

انمن الشعر لحكمة (١)

بلاشبه بعض اشعار مكت بير بوت بين

بین سب میں میں معلق ہی تا ہوئے ہیں اور ان میں جموث کی بڑی مخواتی ہے ، تاہم ند مطلق ہی تا ہدندہ ہے اور شعر محموق مدر محموق ہی ہوں کا بری مخواتی ہے اور ان میں جموث کی بڑی مخواتی ہے کہا (بخاری نہ مطلق بدر کر دوعالم صلی الد علیہ وسلم نے حضرت مثان ہی قاب افعادی ہے ہی اس واب میں قرم ہے ، اگرچہ مبالد میں کذب کی آمیزی مجالے ہی اس واب میں قرم ہے ، اگرچہ مبالد میں کذب کی آمیزی مجالے ہے طرح کے اشعار جموث کی دجہ سے جرام نہیں کے جائے ہے۔

ولولم يكن في كفه غير روحه الماديم افليت الله سائله

(اگراس کے پاس روح کے علاوہ کی نہ ہو تا قودہ اسے ہی گان تا کا گئے والے کو بھی اللہ سے ڈرنا چاہیے)

اگر ممدح کی نہیں ہے تو یہ شعر کذب محن ہے ، لیکن اگر وہ وا تعد کی ہے تو یہ مبالد مہاج ہو گا اور اسے شعر کا حسن قرار وا عد کا کہ ذکہ اس سے حقیقت مقبود نہیں ہوئی بلکہ ممدح کی انتائی معاوت کا بیان مقبود ہو تا ہے۔ انخضرت مہلی اللہ ولیہ وسلم کے سامنے بارہا ایسے شعر دھے سے جن میں اس نوع کا مبالد بلتا ہے لیکن کہ نے دعت نہیں قرایا ، حضرت ماکھ واکھ والد کہ گی ہیں کہ ایک روز میں جرف کا تب ری تھی اور آب اپنا جو گائی رہے تھے میں نے نگاہ آفھا کر آپ کی طرف دیکھا تو آپ کی پیشانی پہنے کہ تعدات سورج کی روشن میں ستاروں کی طرح جمللا رہے تھے میں اس حیین منظر رجرت ذکہ دو گی آپ نے جمعے جرت سے اپنی طرف دیکھتے ہوئے پایا قود رہافت کیا اسے عاکش آپ میں بات پر جرت کردی ہو 'میں نے مرض کیا: یا رسول اللہ! آپ کی پیشانی پر لیے کے قطرات ستاروں کی طرح چک رہے ہیں آگر اور کی رفیل آپ کو دیکھ لیتا تواسیخ اسمار کا مجے مصدات آپ کی قرار دیا 'آپ لیے کے وارد با کہا تا ہے گی سے دونوں شعر وزی کرتا ہے۔

عَ وَمِيرَامِنَكُلُ عَبِرِ حَيْضَةً وَفُسَادِمُرَضِّعُ وَنَاعِمُغِيلُ مِنْ

وافانظرت آلی آسر قوجهه برقت کیرق العارض المتهال (۱) (ده (مروح) خین کی کردرت سے دور علاقے کی ترانی سے اور اس کے ہرمن سے پاک ہے ، جب میں اس کے چرے کے

خطوط ریکتا ہوں تووہ ایسے دیکے ہیں جیسے بادلوں بین کا پھٹی ہے) استخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ قصر سے توا بیا کلم پھوڑوا اور سے پیشانی پیدیوسہ دیا اور قربایا:-مستحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ قصر سے توا بیا کلم پھوڑوا اور سے پیشانی پیدیوسہ دیا اور قربایا:-

جزاك الله خيراياعانش عاسر رات منى كسرورى منك (يال والال البوة)

<sup>(</sup>١) يد دوايت كآب العلم اوركاب المارعي مي كذريك يو- وال عاد غفاردايان حاسب نقل كياب

وسوس آفت- مزاح : یه بهی منعن اور تاپیندیده به مین اگر خودی بولواس می کویی مشاکند دس ب- سرکاردد عالم منی الله علیه وسلم فے ارشاد فرایانه

لاتمار احاكولاتمار حدرتدي

دا ہے ای کیات کا فادر نداس سے دال کر۔

اس سلطے میں یہ اختراض کیا جاسکتا ہے کہ بات کا نبخے ہے مع کرنے کی وجہ تو ہمجے میں آتی ہے اس میں وا تعدہ منظم کی توہان ہے 'اور اسے انقت میں جٹا کرنا ہے 'کین مزاح میں نہ کسی کی اہانت ہے اور نہ اسے انقت پہچانا ہے 'یہ ول کی اور خوش ولی کی مارے ہی مارے ہی اس کے مراس سے کیوں مع کیا جاتا ہے 'اس کا جواب یہ ہے کہ دل کئی میں مبالقہ کرنایا اس پر مرافعت کرنا محمن ہے 'مداومت کا معنوع ہے 'مداومت کا معنوع ہے 'مداومت کا معنوع ہے 'مداومت کا معنوع ہے 'مداومت کرنا محمن ہے 'اور نیاوہ بلننے ہے آوئی کا ول مردہ ہوجا آئے اور اس کی بیت ختم ہوجا تی ہے بعض اور تا ہوجا تی ہے اور اس کی بیت ختم ہوجاتی ہے بعض او قات دلوں میں کینہ پیدا ہوجا تا ہے 'اور آگر بنسی میں یہ میوب نہ ہوں تو بشنا پر امیں ہے۔ چٹا بچہ رسول آگرم صلی اللہ علیہ وسلم کا رشاد فرمایا۔

أنى لاماز حدولا اقول الاحقاد ٢) يس دل كل مروركر ما بول الكن الاستعاده وكر مي كمتار

لین ہے آپ ہی کی شان میں کہ خوش طبی اور فل کی کے مواجع یہ جی زیان سے کانہ می ہی اللا او مرب لوگ خواہدہ ڈہدو تقوی کے تقتے ہی اعلی درجے پر فائز کیوں نہ ہوں فرال کے کہ چیس قدم رکھنے کے بعد کرنس سے اپنا دامن بچاتے پر قادر میں رہے ان کا مقصد لوگوں کو بشانا ہو تا ہے خواہ کمی طرح بھی بشاکیں ترمول اللہ صلی اللہ طبید مسلم نے ایسے ہی لوگوں کے بارے میں ارشاد فرمایا ہے:۔

أن الرجل ينكلم بالكلمة يضحك بها جلساه يهوي بها في النار ابعد من الشريار ٣)

ادی است ہم نشیوں کو ہمائے کے لیے ایک بات کتا ہے اور اس کی وجد سے جسم میں رہا ہے بھی دور جا پر آئے۔

<sup>(</sup>۱) یودایت داخی من من من منول ب (۲) یددایت پسلی می در می بهدای در این بسلی می در می بهدای در این در

<sup>(</sup> ٣ ) يه روايت جي پيلے گذر چي ب-

7.0

احياء العلوم جلدموم

حضرت عمر رمنی اللہ عنہ فرماتے ہیں جو زیادہ بنتا ہے اس کا رُعب ختم ہوجا آ ہے جو دل کی کرتا ہے لوگ اس کی تنظیم نمیں کرتے ،جو ایک کام زیادہ کرتا ہے اور جو زیادہ فلطی کرتا ہے ، اور جو زیادہ فلطی کرتا ہے ، اور جو زیادہ فلطی کرتا ہے اس میں خوف خدا باتی شیں رہتا 'اس کا دل مُردہ ہوجا آ ہے علاوہ کرتا ہے اس میں خوف خدا باتی شیں رہتا 'اس کا دل مُردہ ہوجا آ ہے علاوہ ازیں بنتا آ خرت سے فغلت پر بھی ولالت کرتا ہے انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرایا:۔

لوتعلمون مااعلملبكيتم كثيراولضجكتم قليلا (عارى وملم الن)

اكرتم وه باتي جان اوجويس جانيا عول أو رود زياده اور بنسوكم

ایک منس نے اپنے بمالی سے بوچھا کیا جہیں معلوم ہے کہ دوزخ میں جانا پڑے گا اس نے کیا ہال معلوم ہے ، بوچھا اکیا ساتھی معلوم ہے کہ دون خے تكانا بھی ہوگا یا جس ؟ اس نے كما يہ معلوم نيس وريافت كيا: پر كس بات براتا شخے ہو كتے ہيں كداس معتلوك بعد كى نام شق موع نسي ديكما على كدانقال موكيا- بوسف ابن اساط كت بي كر حسن بعرى تمي سال تك نسي بني بما جاتا ہے كہ عطاء التلى نے جاليس سال كاطويل عرصہ بغير بني كذارا وبيب بن الورد نے محد لوكول كو عيد الفطر ك موقع را منت موت وكوكركما ، أكر الله في ان لوكول كو بنش ديا به قويد شكر كذا رول كاشيوه نيس ب اور أكر ان كى مغفرت نسين موكي تويد ورن والول كي شان نسين عبدالله بن الى معلى حمية المواد كيد كرفرايا كرتے سے ميان! بيت مواكيا بتا تمهارا كفن وحل كر الميابو العني موت قريب المئي بوابن عباس فرمات بي جو هض كناه كرك استا بوه وو ما موا دوزخ مي جائ كا محدين واسع نے كى قض سے بوچھاكد أكرتم جند مل كى كورو تا ہواد يكولوكيا جہيں جرت ند ہوكى اس نے كما: يقينا ہوكى بملا جنت بھی کوئی رونے کی جکہ ہے فرایا اس سے زیادہ جرت اور تعب اس مخص پر مونا چاہیے جو دنیا میں ہنتا ہے مجملا دنیا بھی بشنے کی جگہ ہے 'یماں یہ بتلا دیتا ضروری ہے کہ بنی وہ فرموم ہے جس میں آواز ہو ' تعبیم (بلا آواز کے مسکرانا) منوع نہیں ہے ' سرکارود عالم ملى الله عليه وسلم اى طرح مشرايا كرت عف (١) قاسم مولى معاديد ردايت كرت بين كه ايك أعرابي سرخ اونت يرسوار ہوكر انخضرت ملى الله عليه وسلم كى خدمت ميں حاضر بوا اور سلام كيا ،جب بمى وہ محد يوجيف كى غرض سے سركار دوعالم مكى الله عليه وسلم كے قريب جائے كا اراده كرما اون بحرك جاما اورائ دورلے جاما محابة كرام يدو كھ كر است رہے الاحروه دیماتی اونث کو قابو میں نہ کرسکا اور کر کر ہلاک ہوگیا۔ صحاب نے عرض کیا یا رسول اللہ اونٹ نے اپنے سوار کو گرا کر ہلاک کردیا ہے۔ آپ نے فرمایا: وہ تو مرکبالیکن اس کے خون سے تہمارے من بھرے ہوئے ہیں (ابن البارک فی افرید مرسلاً)۔جس ہنسی سے وقار متأفر ہو ا رعب خم ہوجائے وہ مجی منوع ہے معرت مرفراتے ہیں جو بنی کرتا ہے وہ بلکا موجا تا ہے ، محد بن المتكدر كتے ہیں کہ جمع سے میری والدہ نے کما اے بیٹے! بحل کے ساتھ ہی مت کر ، وہ تہاری عزت نہیں کریں مے سعید بن العاص نے اليد بين كو هيعت كى كدا الم بيني بريف أدى سه إلى مت كرود تحد سه تقربوجائ كا اورند كين سه إلى كروه تحدير جرى موجائے گا۔ حضرت عمربن عمد العور فرائے بیں خداے در مزاح سے بچ اس کے کہ مزاح سے دلوں میں کینے پر امو تا ہے اور وہ برائی کی طرف لے جاتا ہے قرآن کریم کو اٹی تعظم کا موضوع بناؤ اس کے لیے جلسیں قائم کرو اگریہ بات کرال گذرے واجی باتن كو العج لوكون كاذكر كرو- معرف مرف وكون عيد بي ماكما حميس معلوم بمزاح كومزاح كون كت بن انهول في كما: نیں فرایا یہ ازام ہے ہے جس کے معنی ہی دور کرنا میو کد ہی ہے ادی حق سے دور موجا نا ہے اس لیے اس کانام مزاح رکھ را کیا۔ بعض بزرگوں کی طرف اس قول کی نتبت کی تھی ہے کہ شق کے چو شرات ہوتے ہیں مزاح کا شموعداوت ہے بعض بزرگوں نے کما ہے کہ مزاح سے عقل سلب ہوجاتی ہے اور دوست جدا ہوجاتے ہیں۔

<sup>( 1 )</sup> يه روايت محى مجل ابواب من گذر چى ب

<u>آنخضرت صلی الله علیه وسلم کامزاح : یه مح ب که آخیزت ملی الله علیه وسلم ب اور آپ کے ژفتاء وامحاب ب</u> مزاح معقول ہے الین آپ کے مزاح کو ہمارے مزاح پر قیاس کرنا می نسی ہے اگروا عدد کوئی مض اس مزاح پر قادر ہو جو سرکار دوعالم صلى الدعليه وسلم ب معتول ب دورجس ير آب كامعاب كاربردب ويدندموم ب اورند فيريسنديده الك ايك درب میں مسنون اور متحب ہے۔ آپ کامزاح یہ تفاکہ نہ اس میں جموث کی آمیزش تھی نہ کوئی ایس بات تھی جس سے دو سروں کو ایذا موتى مونداس مي مبالد تما علك آپ شافد نادرى مزاح فرمايا كرية تين اگر كوني فض مزاح كان تمام شرائط كو عملى طور پر تيول كرسكا موال مزاح كا اجازت ہے۔ كتى جيب بات ہے كہ آدى مزاح كويد منالے اورات دود شب كے مضظے كوري اناے رکے اور پررسول اکرم ملی اللہ ملیہ وسلم کے قول سے جمعت کارے اوریہ سمجے کہ میں آپ کی اِتّام کردہا ہوں۔ یہ ایا ى ب يسي كوئى فض دن بحر مبيول كاكميل تماشا ديكمار ب اوران كرمات كا بمرب بحريد دعوى كرف ك كم ميرا عمل مع ہے اوردلیل یہ ہے کہ سرکاردوعالم صلی الله علیہ وسلم نے مید کے موز حضرت عائش کو مشیول کا کھیل تماشاد مجنفے کی اجازت دی المي استدال علام أير بات يادرم كه صغير كناه إصرارت كيره بوجاتا مل صغيرو بن جاتا است فغلت بنديرتي عامية - الخضرت ملى الله عليه وسلم كامزاح معزت الوبرية كى اس روايت كى روشي من ديكه فرات بي كه بم نے وض کیانیا رسول اللہ! آپ ہم سے دل کی فرات ہیں فرایان ال الکن میں اس میں بھی جن بات ہی کتا ہوں (تذی) مطاء كت بين كداك مض ف معزت مبدالله بن عباس في وجهاكد كيا الخضرة ملى الله عليه وسلم مزاح بمي فرمات من فرمايا: بان! اس نے آپ کے مزاح کی کیفیت دریافت کی فرایان آپ کا مزاح یہ فاکد ایک مرتبہ آپ نے اپنی اُدواج مطبرات میں سے کمی کو كرا عظاكيا اور فرمايا است بنو الله كا شكر اواكو اور اس كادلول ك وامن كي طرح وامن بعاد- (٢) حضرت الس روابت كرتے ہيں كہ انخفرت ملى الله عليه وسلم الى انداج مطرّات سے دو مرے لوكوں كى بد نسبت زياده دل كى فرمايا كرتے تھے۔ روایت ہے کہ آپ اکثر تبتم فرمایا کرتے تھے۔ ( ۳ '۳) موی ہے کہ ایک بور می مورت آپ کی فدمت میں ماضر ہوئی آپ نے اس سے فرمایا کہ بو رُحی مور تیں جنت میں نہیں جائیں گی وہ مورت یہ س کردونے گی اب نے فرمایا کہ بمی تم اس دوز بورْمي نيس ريوكي الله تعالى فرات بيند ( ه ) إِنَّا النَّسَانَا هُنَ إِنِي الْمِسَاءَ فَجَعَلْنَا هُنَّ إِنِّكَارًا (پعمر ١٣ معد ٣١٠)

ممن ان عورتول كوخاص طور يرينايا ب- يعنى ممن ان كوايسا بنايا كدوه كواريال مين-

نيدابن اسلم روايت كرتے بين كر أُمّ أيكن ناى أيك مورت آپ كي خدمت من ما مربوئي أور كينے كى يا رسول الله! ميرے شوہر آپ کوملاتے ہیں' آپ نے فرمایا: تیرے شوہروی قوہیں جن کی آگھ میں سفیدی ہے؟ اس نے مرض کیا بخدا ان کی آگھ میں سنیدی نیں ہے؟ آپ نے فرایا: نیں اس کی آگھ میں سنیدی ہے اس نے مرض کیا خدای تنم اس کی آگھ میں سنیدی نیں ہے ، فرایا: ہر مض کی آ تک میں سفیدی ہوتی ہے۔ ( ١ ) ایک مورت نے مرض کیا: یا رسول اللہ مجھے سواری کے لیے اون عطا كرين "آپ فرمايا: من تيري سواري كے ليے اون كا بچه دول كا-وہ كينے كلي بچه ميرا يوجه كمال أفواسك كا جھے قواون ديجا آپ نے فرمایا کوئی اونٹ ایمانیں ہو تا جو اونٹ کا بچہ نہ ہو اوراؤد ' تندی۔ حسن ) یہ تما آپ کامزاح 'صاف ستمرا اور پا کیزہ۔ ہر طرح كى كدور تول سے خال - حعرت انس روایت كرتے ہيں كه حضرت ابد طلة كايك اوكا تعابض كا نام ابد عمير تعا 'اس نے ايك

<sup>(</sup>١) يردوايت پل يمي كذر يكي ب- (٢) محمد اس دوايت كااصل ديس في- (٣٠٣) يردوايتي كذر يكي يرب

<sup>(</sup> ۵ ) عاكل رندي ين حضوت حن كي مرسل روايت ( ۲ ) يه روايت نيورين بكار في كتاب العابد والزاح على نش كي ب اور ابن الي الدنيات مدة البم الغربي عي اختلاف عراج نقل ك ب-

احياء العلوم جلدسوم

كا بال ركى عنى جس مده كميلاكر القاء آب جب الوظرة كم تشريف لي جات اس يج مدور وافت كري الماعمير مافعل النغير (اے ابو مُمير! ماكيا مونى) - (عارى وسلم) جعرت ماتشة دواعت كرتى بين كدين جل بردين آب ك ساتھ تھی ایک دوز آپ نے جی سے فرمایا اے مائشہ آؤ دوڑا کی دیکھیں کون آکے لکا ہے۔ یس نے اپنا دویا مشبوط بائد ہولیا " اور زمن پر ایک نشان لگا کر کمڑی ہوگی ہم دونوں دوڑے الخضرت صلی الله علیہ وسلم اسے بھل سے اور فرایا یہ ذی الجاز کا بدلہ ب زي الجازك واقد كارب عل معرت عاكمة في اللهاك أيك موز الخضرت ملى الدعلية وسلم تعريف لاسك عن ذي الجاز مِن منى مرب والدر يصابك جزدے كر يميا تا الى الله على ودجروا كى من الكار كويا اور ماك كن الى ميرے يجيد دائے لين مجھ مكرند سكے (١) ايك روايت كے الفاظ يہ بين كہ بكل بارجب من آپ كے ساتھ دو وي و اے يكل كى ليكن جب من فريد مو كلي اور بهم دونون عن دو أمولي قو آب آع كل مع (نسائي ابن ماجه) - معرت عائشة فرما في بين كه أيك روز سركاردد عالم صلى الدعليه وسلم ميرے كريں تھ اور سوده بندي دعة بحى موجود تھيں ميں نے حريره تاركيا اور آپ كياس لے كر آلى اورسودة إلى كما كماؤ و كيف لكين مجع حروب بند نسي بي اس في كما كماؤورد عن تسارت مع بر ل دول كي واكيف اليس مين چکفول کي يمي شين ميں نے بليك ميں سے جربو اليا اور ان كے ملے پر فل دا " الخضرت صلى الله عليه وسلم بم دونول ك درمیان بیٹے تے اپ اپایان پیلالیا اک سودہ بی محصد بلد الاسان جنافی انبوں نے بھی بات بس سے حربرہ لیا اور میرے مند پر ال دیا آپ اس مطرکو دیکہ کر مسکواتے رہے (اید مافل ایم بن بکار) دوایت ہے کہ متحاک بن سفیان کا ای تمایت برصورت آدى تع جبود الخفرت صلى الدعليد وسلم في دست حق بيعث كر الى عاضر بوع و كف ك كر ميرى دد بویاں ہیں جواس مرخ مورت (معرف مانعیا) ہے بھی زیادہ خوصورت ہیں اگر آپ محم دیں توان میں سے ایک آپ کے لیے آزاو کردوں۔ یا درہے بیدواقعہ پردے کا علم نازل ہوئے سے پہلے کا بعد عائشہ ان کی بیات من ربی تغییر۔ انہوں لے دریافت کیا كرتم زياده خوبصورت مويا تمهاري وونول يدوال زياده حسين بن مفحاك يدواب ديا من زياده خوبصورت مول آب حضرت عائشہ کا سوال اور متحاک کا جواب س کر مسکرا دے کیوں کہ وہ برصورت کے باوجود خود کو حسین کمدرہے تھے۔ (۲) ملتمہ ابوسلمہ ے نقل کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ سرکارووعالم صلی اللہ علیہ وسلم حضرت حسن کو اپنی زبان میاد ک و کھا و کھا کر بشارہ سے سے سے معار د کھ کر میندین بدر الفراری نے عرض کیایا رسول اللہ! بخد اس اسے بیوں کو بھی پیار نہیں کرنا وہ جوان بھی بوجاتے ہیں اور ان كرا ومى مى نكل آتى ب أب قارشاد فرمايات

من لاير حملايو حمر س) جو من رم نيس كرماس برجي رم نيس كياجا ما-

جو سن دم من الله عليه وسلم اس طرح كى جميز جال اور في قال كو واقعات منقل بي افاص طور برجون اور حورون المستخدرت صلى الله عليه وسلم اس طرح كى جميز جال اور في قال كو واقعات منقل بي افاص طور برجون اور حورون كو ساتھ كو نكد ان كول كزور بوت بيل المنظم ان كا منظم ان كو شعف كا علاج تعالى ند كون في اور ول كل- ايك مرجد حضرت مبتيب فرا كلمار م اور ان كي ايك الكون من الكيف هي الب ن ان ان كايد جواب من كر حال كله تهارى اكو وي منظم كا الما يا بيا وسول الله إلى وو مرى واقع الله على الما بول آب ان كايد جواب من كر ان بين كي كيان فا براو كي (اين ماجيد منيب في المات مناس عير انصارى كمة معمد كي طرف جاند ان بير انصارى كمة معمد كي طرف جاند

<sup>(</sup>۱) اس کی اصل بھے نیں ملی معرت ماکشہ فروۃ بدر میں آپ کے جراہ فیس تھی۔ (۲) نیرین بکارے میدافدین حسن سے مرسل نقل کی ہے اور دار تعنی نے بھی معرت دار تعنی نے بھی معرت ابو بریرہ سے اس طرح کی ایک روایت نقل کی ہے۔ (سم ) ابو سملے لیے ابو بھی۔ لیکن ایمی میدیدین بدر کا قول نیمی ہے اسلم میں معرت ابو بریرہ کی روایت بھی اس معمون پر معمل ہے۔

والے رائے پر بنو کعب کی کھ خواتین کے ساتھ بیٹے ہوئے ہا الفریق الفراللہ مام ادمرے کذرے وان سے دریافت كاكمة تم يمال كول ينفي موسة مو انهول في موالينظوم والما الما الناموراول عدال كالمدى مؤاربامول جب آب والي تويف لائ تب مي دوماني اس جكه مودوق آپ فرايا: اے ابو مبدالله إيما تسارے اون في مرحق نسي چودي وات كت ين كري فاموش ما اور شرا عيان بان موليا ان واقد كرود بي عن اب كوريكا شرى وجدسے راست بدل دیتا ' پھر میں مدیند منورہ میں ماضر ہو کر مفرف بد اسلام ہوا ' ایک دوز میں مجد میں نماز پڑھ رہا تھا 'استے میں آپ تشريف لے آئے من الله ماد كو طول وعا عالى اب مرب قريب تشريف لائے اور فروا افراد كو طول ندود من تمارا خطر بول نمازے فارغ ہوا تو آپ نے جھے نوایا: اے ابو مراللہ ایمانے اونٹ نے سرتھی نیس چھوڑی۔ آپ کی زبان سے یہ ارشادىن كرين خاموش دما اورجع برندامت التي نطاط عالب آئى كديس آب كود كوكر حسب سابق راوفزارا فتياد كرف كالأثاك آپ کی نظر محد پرند برے ایک روز آپ سے میرا سامنا اس مال میں مواک آپ کدھے پر سادھے اور آپ کودوں پاؤں ایک جانب رکاب پرد کے ہوئے تے ایکے دی کر آپ نے محروی جملہ ارشاد فرایا جمل نے عرض کیایا رسول اللہ! جب سے مشرف ب اسلام ہوا ہوں اونت نے سر کئی چھوڑ دی ہے آپ نے فرمایا: اللہ اکبر اللہ اکبر اللہ ایس اللہ اس فض کوبدایت مطاکر وادی کتے ہیں کہ اللد نے انہیں حسنِ اسلام سے نوازا اور ہدایت کی راہ د کھلائی (طبرانی کیبر زیدین اسلم) معملان الانسیاری ایک خوش طبع اور بنس کو آدی سے ایک دالے می شراب می با کر سے سے شراب لی کر کار مد جائے داوک انہیں آب کی مدمت میں لے كرات السي جوت لكات اور محايد مى الي جولول سارت الكردوز كى محافي ناسي بامت كرت موك كما فدا تھے پر احنت کرے ' آخفرت ملی اللہ علیہ وسلم نے ان محالی کو امنے سے مع کیا اور قربال سے الی بات نہ کوئیہ اللہ اور اس کے رسول سے مجت كرما ہے ان كى مجت كان عالم فاكر من منزو كو بازلدون على جب بى كوئى يزيكنے كے ليے آئى اياكوئى خوانچه فروش ان کی طرف تکل آیا تو و آپ کے لیے ضور خرید نے اور یہ کد کر چیل خدمت کرتے کم یا رسول اللہ! یہ میری طرف سے آپ کے لیے ہدیہ ہے اس کے بعد جب د کاندار اپنے پیوں کے قاضے کے لیے آنا واسے بھی آپ کے پاس لے آتے اور عرض كرت يا رسول الله فلال جرى قيت ديد ديج آب فرائد محك ده جزاة تمية ميل مديري على موض كرنة اس دف مرب باس. پیے نمیں سے اور میری خواہش تھی کہ آپ وہ چیز ضور تاول فرائیں۔ آپ مسکرا کرقیت اوا فرادسیتے سرمال اس طرح کی خوش بغطيال مباح إل- ليكن الناير واومت كمنا فجاب

گیار ہویں آفت۔ اِستِر او : کی لافران آوانا می پستریدہ عمل میں ہے میں کد اس سے دو مرول وانت بوتی ہے ، باری تعالی کا ارشاد ہے۔

مِنُ نِسَاءِعَسَى أَنُ يَكُنُ حَيِّرُ أَمِنْهُنَ (ب١٠١م ١٤٠٠)

اے ایمان دالونہ و مردون کو مردوں پر بنتا جا ہیں جب ہے کہ جن پر بھتے ہیں) وہ ان (مصفر والوں) ہے

(فدا کے زدیک بھر ہوں) اور نہ موروں کو عوروں براسنا چاہیے کیا عجب کے دوان سے بحر ہول۔ مسؤك معلى إلى الاف و محقر ك اراده في سمي ك ميداس طري بان كراك فن وال كراني البي المي مشار وال ہوسکانے اشارے کا نے بھی اور اس کے قبل کی نقل کرنے ہیں۔ اگر ہی چھے ہو تھے بادر سامنے ہو تو منظروا عبراوے اگرچہ یہ فیب نیس ہے میکن فیبت ہے کمی طرح مجی تمیں ہے معدت فاکلہ فراق بن کر میں ایک آدی کی نفل آثاری تو الحضرت ملی اللہ علیاد سلم نے ارشاد فرایات

واللسااحبالي حاكيت أنساناولي كناو كنازا برووز الرين الساد

الله كى متم مجھے يہ پندنسيں كديس كسي انسان كى نقل أ تاروں-حضرت عبداللد ابن عباس نے قرآن كريم كى اس آيت كى تفيريس فرايا ہے كه صغيرو سے مراد مؤمن كے مسفور تعبتم اور كيره سے مراد منفرر فقيد ہے۔ رد مرر بهرب -يَا وَيِلَتَنَامَا لِهِنَا الْكِتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةٌ وَلَا كَبِيرَةٌ الْآ اَحْصَاهَا (پ٥١ ١٨ آيت ٢٩)،

ہائے ہاری کم بختی اس نامۃ اعمال کی جیب مالت ہے کہ بے قلبند کے موسے نہ کوئی چموٹا کناہ چموڑا نہ بدا

حضرت عبداللد ابن عباس كاس تغيرے معلوم بواكد مؤسن كانداق اوال كادراس كى عيب ولفس برہستاكتاه ميں وافل ہے ، حبداللہ بن زمعہ روایت کرتے ہیں کہ میں نے رسول اکرم صلی اللہ طبیہ وسلم کو ایک تقریر کے دوران ان لوگوں کو تھیجت فرات سنا ہے جو کسی مخص کو رہے خارج ہونے کی آواز پر ہتے تھے اپ نے فرایا تھا۔

علاميضعكا حدكمممايفعل (عارى وملم)

تم اس بات ركول بشته موجس مين فود جللا مو-

ایک روایت میں ان لوگوں کے انجام کی اطلاع دی می ہے جو دنیا میں لوگوں کا غراق اواتے ہیں۔

ان المستهزئين بالناس يفتح لا حدهم باب من الجنة فيقال لهم هلم فيجيئي بكريه وغمه فانآجاءاغلق دونه تمليفتح لمباب آخر فيقال لمهلم هلم فيجيئي بكربه وعفه فاذااتاه اغلق دونه فسأيزال كذلك حتى ان الرجل ليفتح له البآب فيقال له هلم هلم فلا ياتيم (ابن ابي الدنيا عن الحسن

لوكوں كامذاق ا والے والوں كے ليے جنت كا ايك وروازه بحول دوا جائے كا اور ان سے كما جائے كا آؤ جب وہ اپنے معائب و آلام کے ساتھ دروازے کے قریب آئیں کے دروازہ بد کردیا جائے گا۔ پھردوسرا دروازہ کھولا جائے گا اور کما جائے گا آؤ آؤ وہ اپنے آلام ومصائب کے ساتھ اس دروازے تک آئیں مے، اوردروانه بد كروا جائ اى طرح بو مارے كالك مرطه وه بحى آئے كاكد جبان سے كما جائے كا آؤ آؤ

تووه آئيس مح شيں۔

حضرت معاذبن جبل سركار ودعالم صلى الله طيه وسلم كابيرارشاد نقل كرت جين -منعيراخامبننبقدتابمنهلميمتحتى يعمله (تذى) جو مض استے بھائی کو ایسے کتاوی عار دلائے گاجس سے اس نے توب کملی ہو تو دہ (عار دلانے والا) اس کناه

من جلا موے بغیر نسی مرے گا۔ ان سب مدایات کا ماحمل یی ہے کہ دوسوں کا اتت و تحقیر کریا اور ان کا ذاق اُڑانا جائز نہیں آیت کریمہ میں اس کا وجہ بھی بیان کردی می کہ تم جن نوگوں پر بشتے ہو اور انسی رُا سکتے ہو ہوسکا ہوہ تم سے اچھے ہوں مکی پر بناس صورت میں منع ے جب کہ اس کو اُنت ہوئی ہو الین اگر کوئی منس اے اور جنے سے خوش ہو تا ہو توب مزاح میں داخل ہے مزاح کی تغییل مذشة صفات ميں كى جا پكى ہے ، يمال صرف اتا مرض كرنا ہے كه صرف وه إستنزاج ام ومنوع ہے جس سے كمي كوانقت موتى مو 

كمناكه كدم كتنا الجما لكعة بو مكى دراز قامت بهة قدر مول إمدود ورا الما المرح المنا المرح المنا المرح ك إستزاء ومشخرے مع كيا كيا ہے۔

بار موین گفت- افشائے راز : کی کاراز ظاہر کرنا بھی مع بے کو کا اس میں محل ایذا ہوتی ہے اور دوستوں اور شاساؤں کی حَى تلقى بوتى ب- الخضرت ملى الله عليه وسلم كالرشاد بيث

أذاحدث الرجل الحديث ثم النفت فهي امانقر الإداؤر تقريب ماين جب آدى كونى بات كم اور ظاماع الريد انات م

ايك مديث من جد الحديث بينكم المانة (ابن الي الدياد ابن شاب مرسلا)

تهادى واجي تفتكوا مانت ب

حضرت حسن فراتے ہیں کہ ممی بھائی کی وہ بات جے وہ راز رکھنا جانے ظاہر کردینا بھی خیانت ہے موی ہے کہ حضرت معاویة نے ولیدین عتب سے کوئی بات کی 'انہوں نے اپنے والد کے پاس جاکر کما آیا جان! امیر المؤمنین نے مجھ سے ایک بات کی ہے 'اور میرے خیال میں جو ہات جھے ہے کی گئی وہ آپ پر ضور ظاہر ہوگی۔ انہوں نے کما بیٹے! امیر المؤمنین کی ہات جھ سے بیان مت کرو اس لیے کہ جب تک آدمی رازچمپائے رہتا ہے وہ اس کے افتیار میں رہتا ہے 'اور جب طاہر کردیتا ہے تو دو سرے کے قابو میں چلا جاتا ہے۔ ولیدنے کما: کیا باپ اور بیٹے کے درمیان بھی می بات ہے 'انہوں نے جواب دیا اگرچہ باپ اور بیٹے کے درمیان اسی بات نمیں ہے تاہم میں یہ نمیں چاہتا کہ تماری زبان افشائے را زیر کھلے ولید کتے ہیں کہ میں نے حفرت معاویة سے اس واقعے کا ذكركيا انهول نے محصي فرمايا: تيرے باپ نے مجھے خطاء كى غلاى سے آزاد كرديا ب-بسرحال كى كاراز ظامركرنا خيانت باور یہ حرام باکراس میں کی کا مرر مو تا ہو اگر مرر نہ ہوت بھی کینگی کی طامت ہے۔ اس موضوع پر ہم کتاب التعبت میں بہت مجمد لکو می اوراره لکف ی ضورت نس ب

تیر ہوس آفت۔ جھوٹا وعدہ: جانا جا بینے کہ زبان وعدہ کرنے میں سبقت کرتی ہے، پر بعض او قات نفس زبان کے وعدے کاپاس میں رکھتا 'اوراسے وفاکرنے پر آمادہ نہیں ہو تا 'اس صورت میں وعدہ خلافی ہوتی ہے۔ یہ امریفاق کی علامت ہے اللہ تعالی كالرشادية يَالَيْهَا الَّذِينَ امْنُو الْوَفُو إِيالْعُقُودِ (بدره آيت) الدايان والوعد كوبوراكو

آتخضرت ملى الله عليه وتملم نے وعدہ كو عطيه قرار ديا ہے '(١)جس طرح عطيه واپس نيس ليا جا آاس طرح وعدہ كرك اس ك خلاف كرنائمي مي سي ب ايك مرجد ارشاد فرمايات الوالى مثل الدين أوافضل (ابن الى الدنيا الومنمورد يلي)

وعدہ کرنا قرض دینے کے برابریا ہی سے افضل ہے

الله تعالى نے قرآن پاک میں اپنے پنجبر حضرت اساعیل علیہ السلام کے اس وصف کا خاص طور سے ذکر کیا ہے کہ وہ وعدے کے كي تن مضورب كد معزت اساعيل عليه السلام نه كسي فض سے كيس عظنه كادعده كيا تعا الكين وه محض بمول كيا جب كه انهيں وعده یادر با اوروه اس مخص کی آمد کے انظار میں باکیس روز تک اس جگہ فمرے رہے جمال ملنے کا وعده کیا تھا۔ حضرت عبدالله ابن عرا کی وفات کا وقت قریب آیا تو انہوں نے لوگوں سے کما کہ قریش کے ایک مخص نے میری بیٹی کے لیے شادی کا پیغام دیا تھا اور میں تے میم رضامندی ظاہر بھی کردی تھی ' بخدا میں آئی نفاق کے ساتھ اللہ تعالی کی جناب میں حاضری نہیں دوں گا اس لیے تم کواہ رہو كمين في الني بيني كي شادى اس معن سے كردى۔ مبداللہ بن الى الخنساء كتے بين كمين فيل أز نبوت الخضرت سلى الله عليه وسلم سے كوئى چيز خريدى على اوراس كى كھے قيت ميرے ذمتہ باقى روسى ملى سے آپ سے وعدہ كياكہ آپ ييس محمريس (١) يه روايت طراني نے اوسط ميں قبات بن الليم سے ابو فيم نے عليه ميں ابن مسود سے ابن ابي الدنيائے كتاب المحمة اور

فرا کلی نے مکارم الاخلاق میں حسن سے مرسلا نقل کی ہے۔

احياء العلوم اجلد سوم

میں ہاتی رقم لے کر آتا ہوں کین میں اس دن بھول کیا و مرے دن بھی جھے اس کا خیال نہ آیا تیسرے دن وہاں پھیاتو آپ اس
جہ موجود سے بھے دیکہ کر آپ نے قرایا بھائی! تم نے تو ہمیں مشقت میں ڈال دیا میں تین دن سے یہاں تہمارے انتظار میں ہوں
رابوداؤی) ابراہیم ابن اُدہم سے کمی فض نے پوچھا آگر کوئی فض کمی سے ملنے کا وعدہ کرلے اور اس کا وقت بھی مقرر کدے بھروہ
فض نہ آئے تو اس کا بھتی دیر انتظار کیا جائے آپ نے قرایا جب تک آنے والی نماز کا وقت نہ آجائے معظر رہے آنخسرت ملی
اللہ علیہ وسلم جب کوئی وعدہ کرتے تو لفظ شاید استعال قرائے۔ (۱) حضرت میداللہ ابن مسود جب کوئی وعدہ کرتے تو لفظ شاید استعال قرائے۔ (۱) حضرت میداللہ ابن مسود جب کی ہو بھی ہے کہ اس کے ساتھ ایفائے وعدہ کا بخت ارادہ بھی ہو تو اپنا کوئی ضروری ہے 'اللہ دیکوئی مُدر چیش آجائے۔
اگر وعدہ کے وقت پورانہ کرنے کا اِرادہ ہو تو یہ بغاتی ہے۔ حضرت ابو ہریر قائد است کرتے ہیں کہ سرکاردو فالم ملی اللہ علیہ و سلم افاحلات کذب و

اذاوعداخلف واذاائتمن خان (عارى ومسلم) جن باتي جس من مول وه منافق م اكرچه وه روز عرك نماز رجم اوريد دعوى كرے كه ميل مسلمان مون ايك يدكه جب بات كرے تو جموت بولے وحده كرے تو بورا شركے اس كے پاس امات ركموائى

جائے وظیمت سے مسل ملے ملے مسل ملے میں دوایت اقل کرتے ہیں:
مرت میراللہ ابن مرسرکاروو عالم ملی اللہ علیہ وسلم ہے یہ دوایت اقل کرتے ہیں:
ارب عمن کن فیدہ کان منافقا و من کانت خلقمن النفاق حتلی یدعها افا حدث
کذب و افاو عدا خلف و افاعاهد غدر و افاخاصم فحر (بخاری و مسلم)
جس فخص میں چار ہاتیں ہوں وہ منافق کا بل ہے اور جس میں ان چاروں میں ہے ایک ہواس میں ای قدر
بغال ہوگا یماں تکہ کہ وہ اے ترک کوے ایک یہ جب بات کے توجموث ہوئے وعدہ کے توظان

كرے عدكرے و فريب دے ، جنواكرے و كاليال دے۔

جموث بول رہے ہو۔

صرت مدالله ابن مسود مركاردوعالم ملى الله عليه وسلم كايه ارشاد نقل كرح بين ف لا يزال العبديكنب وينحرى الكنب حتى يكتب عند الله كذاب الإعارى وسلم) بندہ بیشہ جموث بولائے اور جموث کی جبتو میں رہتاہے یمال تک کہ اللہ کے زویک جمونا لکما جا آ ہے۔

احياء العلوم اجلاسوم

ایک مرجب سرکار دوعالم صلی الله علیه وسلم کاکذر دو مخصول کے پاس سے ہوا یہ دونوں ایک بکری کی خرید و فروخت میں مشغول تے ان میں ے ایک منم کما کر کہ رہا تھا کہ میں اس قیت پر فروفت نہیں کوں گا دو سرا تم کما کر کتا تھا کہ میں اس قیت پر نہیں خربدوں گا'اس کے بعد آپ نے دیکھا کہ ان میں سے ایک نے وہ بھری خریدل ہے آپ نے ارشاد فرمایا ان میں سے ایک پر کناہ اور كاره ب (١) دايد روايت يس جموث كي يد مزايان كي كا ب

الكنب ينقص الرزق (٧) مموث مرزق كم موتام

اك مرتبر آپ نارشاد فرمايا التجار هم الفجار (تاجرى فاجر بوت بين) محابد فعرض كيا: يا رسول الله! تاجرون كو فاجر کوں فرایا کیا ہمیا اللہ نے تھے کو طال نسی کیا ہے؟ آپ نے فرایا:

نعمولكنهم يحلفون ويأثمون ويحدثون فيكنبون (احر علم يسق مدالة على بن شبل)

بال إليكن ما جر (جمو في ملف أفعات بين اور كناه كمات بين بات كرن بين توجموث بولت بين-

ایک مرتبه ارشاد فرمایا:

ثلاث نفرلا يكلمهم الله يوم القيامة ولاينظر الهيم المنان يعطيته والمنفق سلعتمبالحلف الفاجر والمسبل ازاره (ملم-ايوزا)

تین آدی ایے ہیں جن سے قیامت کے روزند اللہ تعالی بات کرے گا اورند ان کی طرف دیکھے گا ایک وہ جو دے کراحیان جبلائے و سراوہ جو تسم کھاکرا پنا مال بیچ تیبراوہ جو اپنا پاجامہ فخوں سے بیچے لٹکائے۔

ارشاد نبوی ہے۔ ماحلف حالف بالله فادخل فيهامثل جناح يعوضة الاكانت نكتة في قلبه

الع يومالقيامة (تذي كاكم مدالله ابن انيس)

كوتى فتم كھانے والا فتم كھاكركوئى بات كے اور اس ميں مجتمرے برابر جموث) داخل كردے تويد (جموث) اس كول برقامت تك ك لي ايك (ساه) داغ بن جائ كا-

معرت ابودر فيفاري الخضرت صلى الله عليه وسلم كابيدار شاد نقل كرت إي-

ثلاث يحهم الله رجل كان في قد فنصب نحرة حتى يقتل اويفتح الله عليه وعلى اصحابه ورجل كان له جار سوء يوذيه فصبر على اذاه حتى يفرق بينهما موت اوظعن وررجل كان معه قوم في سفراو سرى فاطالوالسرى حتنى اعجبهم ان يمسوا الارض فنزلوا فتنحى يصلى حتى يوقظ اصحابه للرحيل وثلاثة يشنآهم الله الناجر أوالبياع الحلاف والفقير المخنال

والبخيل المنان (ام) تین آدموں کو اللہ تعالی محبوب رکھتا ہے۔ ایک وہ مخص جوجگ میں اپناسینہ بان کر کمڑا ہوجائے یمال تک كر قل كروا جائيا الله اس اوراس كم ساتعيول كوفة وعدوت ووسراوه مخص جس كاپروى برا مواس إيذا دعا مو اوروه اس كي إيذا برمبركر ما مويهال كك كدان وونول من موت يا سفرى وجد ع جدائى واقع موجائے تیرا وہ مخص جو کسی سزمیں قافلے کے ساتھ مواوروہ لوگ انتا جلیں کدان کے دل میں زمن پرلینے

(١) يه روايت ابراللخ ازدى نے كاب الاساء المفرده ميں ناخ معرى كے حوالے سے نقل كى ہے ميند كى مديد بم نے الحال ابن سمون ميں بحى روايت ى -- ( ٢ ) الد مرية كى روايت الوالين كى كتاب طبقات الا مبها نين على

کی خواہش پیدا ہو' وہ لوگ آتیں' اور یہ عض ایک گوشہ میں قمازین مینے لکے (اور اتن دیر تک پڑھے کہ)
اپنے ساتھیوں کو مدا گی کے لیے بیدار کرے' تین آومیوں کو اللہ تعالی تاپند کرتا ہے' ایک نوادہ قشیس
کمانے والا تاجر' ووسرا مکلرفقیر' اور تیسرا احسان جہائے والا بخیل۔

ان مضامين برمشمل محد روايات حسب ديل بين-

قال ویل لذی یحدث فی گذب لیضحک به القوم ویل له ویل له (ایوداود تفی) نائی- بزادین عیم من آبه من جدم)

فرمایا: اس مخص کے لیے ہلاکت ہوجو لوگوں کو بسائے کے لیے جموث ہوئے اس کے لیے ہلاکت ہو اس

کے لیے بریادی ہو۔

قال رأيت كانرجلا جاءنى فقال لى قم فقمت معه فاذا انا برجلين احدهما قائم والاخر جالس بيد القائم كلوب من حديد يلقمه فى شدق الجالس فيجنبه حتى يبلغ كاهله ثم يجنبه فيلقمه الجانب الاخر فيحدو فاذا مده رجع الاخر كما كان فقلت للني قامني ماهنا فقال هذا رجل كناب يعنب

فی قبر والی یو مالقیامة (عاری-سرة من جرب) فرایا: میں نے دیکوا کو ایک فض میرے پاس آیا اور جو ہے کئے لگا چاو میں اس کے ساتھ کال برا 'استے میں میں نے دو آدمیوں کو دیکوا 'ان میں ہے ایک کھڑا ہوا تھا اور دو سرا بیٹا ہوا تھا کھڑے ہوئے فض کے باتھ میں اور کا ایک گرزے جے دہ بیٹے ہوئے فیمس کے باتھ میں وال کراتا چرا ہے کہ دہ اس کے

کار موں تک آجاتی ہے پر اس کر در کو مینے لتاہے اور باچہ کی دو مری جانب میں وال کراہای کرتا ہے ، جب
ووا سے کمینچا ہے تو پہلی باچہ اپنی اصل حالت پر آجاتی ہے ، میں کے اس فض سے جس نے جھے چلنے کے لیے
کما تھا ہوچھا یہ کیا ہے ؟ اس نے کما یہ جمونا فض ہے اسے قیامت تک قبر میں اس طرح عذاب وا جا آ رہے

مداللہ ابن جراد کتے ہیں کہ میں نے سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم ہے دریافت کیا کہ مؤمن زناکر ماہی؟ فرمایا ہال مجمی ایسا مجمی ہوجا تا ہے میں نے پوچھاکیا وہ مجموث بول ہے؟ فرمایا، نیس اس کے بعد ایس نے یہ ایت طاوت فرمائی۔

إِنْمَا يَفْتُرِى الْكَذِبُ الْذِينَ لَا يُومِنُونَ مِنْ اللِّهِ اللَّهِ (١٠٥ الم ١٠٥٠) يس معد الرّام المان مي ركات

حعرت ابوسعد خدري روايت كرتي بي كريس قر سركار دوعالم صلى الدهايدوسلم كويدوعا فرات موت سا ب

قال ثكرت لا يكلمهم الله ولا ينظر الهيم ولا يزكيهم ولهم عناب اليم شيخ ذان

وملك كذاب وعائل مستكبر ( ملم الوقريرة)

اے اللہ! میرے ول کو نقاق سے میری شرمگاہ کو زنا ہے اور میری نیان کو جموث سے پاک کر۔ فرایا: تین آوی ایسے ہیں جن سے نہ اللہ تعالی بات کرے گا نہ ان کی طرف دیکھے گا اور نہ ان کوپاک کرے گا ایک زنا

(١) اسكراوى ابن سعيرك بهائ الم معدين بميا خليب إلى ارق عن اللي كاب كين اس عن يه لقا فين ب "وفرجى من الزنا" اور اس تقاكا اضاف ب "وعملى من الرياعوعيني من الخيانة" كرف والابو زهاده مراجموت وكن والابادشاه اور تيسرا مكلم فقير

مبدالله ابن عامر فرماتے ہیں کہ ایک معاد نبی آکرم صلی الله علیہ وسلم بھارے کمر تشریف لائے میں اس وقت چموٹا تھا اس لیے کھیلنے چلا کیا میری والدہ نے کہا اے مداللہ ایمان الامیں بھے ایک پیزووں کی رسول اکرم صلی الله علیہ وسلم نے دریا ہے ہم کیا جمود کر قربایا: اگر تم امیانہ کرتیں تو تهمارے نامة اعمال میں ایک جموت کھا جا تا۔ (ابوداؤر) چیزونا جاہتی تھیں 'انہوں نے مرض کیا: مجمود کرمایا: اگر تم امیانہ کرتیں تو تهمارے نامة اعمال میں ایک جموت کھا جا تا۔ (ابوداؤر)

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لوافاء الله على نعماع لدها الحصى

لقسمتهابينكم ثملآ تجدوني بخيلا ولاكذابا ولاجبانا (ملم)

رسول الله ملى الله عليه وسلم في فرمايا: الر الله تعالى مح ان تحكريون كريرار تعتيل مطا فرمائة ويس وه سب تم لوكول من تعتيم كوالون كرتم مح نه بخيل اذك نه جمونا اورنه برول-

ایک مرتبہ آپ کی لگاتے ہوئے ہے اس مالت میں یہ ارشاد فرمایا کیا میں جمیں وہ گناہ ہلاؤں ہو کیرہ گناہوں میں بھی بدے بین اس کے بعد آپ نے فرمایا: شرک باطد اور نافرمانی والدین پھر آپ سیدھے ہوکر بیٹے مجے اور ارشاد فرمایا: جموے بھی کیرہ گناہوں میں بدا گتاہ ہے۔(علامی ومسلم الدیکہ)

حضرت عبدالله ابن عرموايت كرتي بي كه مركادود عالم ملى الله عليدوسلم إرشاد فرمايات

ان العبد اليكنب لكنب فيتباعد الملك عنه مسيرة ميل من نتن ماجاء به (تدى) بن معوث بول عود الماري موث بول عن موث كالماري على الدر علاما الب

حضرت الس راوى بين كه سركارود مالم على الدهليد وسلم في فرمايات

تقبلوا الى بست اتقبل لكم بالجن فقالوا وما من قال اذا حدث احدكم فلا يكنب واذا وعد فلا يخلف واذا اثنمن فلا يخن وغضوا ابصار كم واحفظوا فروجكم وكفوا ايديكم (معررك ما كم والمي كارم الافلاق)

میری چه باتی مان او مین جمان مسلی جنت کا فقد کران کا محابد نے مرض کیا: وہ چه باتی کیا ہی افرانا: جب بات کو تو جموث نہ ہولو وہ کو تو خلاف نہ کرو امانت میں خیانت نہ کرو گاہیں چی رکو اپنی شرمگاموں کی حاظت کرو اور باتھوں کو (ایزائے) دوکو۔

وقال ان للشيطان كحلا ولعوقا ونشوقا اما لعوقه فالكنب ولما نشوقه فالغضب واما كحلمفالنو والوان الإيمالين)

اور فرایا: شیطان کرنے آگ منعد ایک می اور ایک فرشوب اس ی چنی جموث ب اس ی خرشبو خصر ب اور اس کامرم فرد مید

احسنواالی اصحابی تم الذین یلوند تم بینشواالکنب حتی یحلف الرجل علی الیمین ولمیست فلف ویشه و المینششهد (تدی نمائی این می میرے اسحاب کے ماتھ ایجا ساؤل کر ایجان اور کے ماتھ ہوان کے بعد ہیں۔ ہر جموت کیل جائے گا یماں تک کہ ایک فض ملف کے گا مالا کہ اس سے ملف نیس لیا جائے گا کو ای دے کا مالا کہ اس سے کو ای نہ ماکی جائے گی۔ 714

إحياء العلوم جلدسوم

وقال: من حلنت عنی بحدیث و هویری انه کنب فه و احد الکانبین (مسلم-سرة بن جندب)
اور فرایا یو فض بحدے کی مدیث وان کے اور جانا ہو کہ جوب ہوتوں یں ایک ہے۔
وقال: من حلف علی یمین ما تم لیقتطع بہا مال امری مسلم بغیر حق لقی
الله عز و جل و هو علیه غضبان (خاری و مسلم این مسعوی)
الله عز و جل و هو علیه غضبان (خاری و مسلم این مسعوی)
اور فرایا یو فض کی مسلمان کا مال عاق جسمیا ہے گئاہ پر جم کمائے وہ باری تعالی ہے اس مالت
میں ملے کا کہ وہ اس سے ناراض ہوں ہے۔

ردایت ہے کہ انخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک ایسے کواہ کی کوائ قبول کرنے سے الکار کردیا تھا جس نے ایک بات جموثی کی متی (ابن ابی الدنیا فی المتمت موٹی ابن شبین ایک روایت میں ہے:۔

كل خصلة يطبع اويطوى عليها المسلم الألخيانة والكنب (١)

مسلمان کی طبیعت می خیانت اور جموف کے طلاق ہر خصلت ہو سکی ہے۔
حضرت عائدہ روایت کرتی ہیں کہ اسخضرت مبلی اللہ طیہ وسلم کو جموث سے زیادہ کوئی عادت ناپند نہیں تھی 'چنانچہ آپ کواکر کسی صحابی کے متعلق یہ معلوم ہوجا آکہ وہ دروغ کو ہے تو آپ کے دل ہی کدورت بیٹہ جاتی اور اس وقت تک آپ کا دل صاف نہ ہو تا جب تک یہ معلوم نہ ہوجا آکہ اس نے اللہ سے اللہ سے اللہ میں ملی ہے۔ (مشداحم) حضرت موئی علیہ اللام نے اللہ تعالی سے مرض کیا اے پروردگارا جیرے بیموں پر عمل کے اظہار سے کون اچھا ہے؟ جواب آیا وہ بیمہ جس کی ذبان جموث نہ دولتی ہو'جس کے دل جس برکاری کا خیال نہ آتا ہو' اور جس کی شرمگاہ ذنا جس جنان ہو۔ حضرت اتعان نے اپنے کو تصبحت کی کہ جموث میں پرکاری کا خیال نہ آتا ہو' اور جس کی شرمگاہ ذنا جس جنان دراسے جموث کی برائی حکلم کو ہلاک سے بیے کو تصبحت کی کہ جموث میں انگر خرت معلی اللہ علیہ و سلم سے بیرارشاہ معتمل ہے:

الْرَبِعُ اذَاكُنَ فَيكَ فَلاَ يَضِرَكُ مُأْفَاتَكُ مِنَ الْلَنْيَا صَلَقَ الْحَلِيثُ وَحَفَظُ الْمَانُ وَحَفَظُ الْمَانُ وَحَسَنَ خَلَقَ وَعِفْقَطُعُمَةً فَرَاعًى - فَرَاللَّذِينَ فَيْ

اگر چار چزیں تھے میں ہوں تو بچے دنیا کی ماصل نہ ہونے والی چزوں سے نقصان نسی ہوگا 'راست گفتاری'

أمانت كي حفاظت وش طلق اور لقمة طال-

صرت معالا روایت كرت بس كر سركار دو مالم ملي الله عليه وسلم في العجمت فراك -اوصيك بنقوى الله وصدق الحديث و اداء الامانة والوفاء بالعهد وبذل

الطعام وخفض الجناح (الرهم في اللية).

من على الله عدر في الحرف المانت اواكر في مديوراكر في كمانا كلاف اور قامنع مديوراكر في كمانا كلاف اور قامنع مدين آف كي هيمت كرنا بول-

آجار : صرت علی فرائے ہیں کہ اللہ تعالی کے زوریک سب سے بدائماہ جموثی بات ہے اور برترین ندامت آیامت کے دولی ندامت ہوئی ہوئ ہوئ ہات ہے دولی است ہوئی جموت ندامت جمراین عبدالموز فرائے ہیں کہ جب سے میں نے پاجامہ باندھنا شروع کیا (جنی شعور پردا ہوا) بھی جموت نہیں بولا عضرت جرابن الخلاب فرائے ہیں کہ جب تک طاقات نہیں ہوتی ہمیں تم میں سب سے اچھا وہ معلوم ہو آہے جس کا نام سب سے اچھا ہو اور جب آنا لیتے ہیں تو ہمردہ نام سب سے اچھا ہو اور جب آنا لیتے ہیں تو ہمردہ نام سب سے اچھا ہو اور جب آنا لیتے ہیں تو ہمردہ

( 1 ) ہے روایت این انی شید نے اپنے مصنف میں ابوابامہ سے این عدی نے اپنے مقدمة کال میں سعد این آئی و گام" این مراور ابوابام سے اتل کی ہے۔ این ابی الدنیا نے بھی کا میں اسمت میں سعدسے مرفی و موقف دونوں طرح مخزیج کی ہے۔

YIY

احياء العلوم جلدسوم

ا چھامعلوم ہو آ ہے جو صدق و امانت میں سب سے آ کے ہو۔ میمون بن الی شبیب کتے ہیں کہ میں بیٹا ہوا ایک علا لکھ رہاتھا' اچانک ایک لفظ پر میرا قلم رُک کیا' اے لکھتا ہوں تو خط موہ ہوجا آ ہے لیکن جموٹ سے دامن نہیں بچاپا آ' میں لے سوچا کہ اس لفظ کو ترک کروں' اور وہ لفظ لکموں جو میدافت کا آئینہ وار ہوائی دفت کھر کی طرف سے آواز آئی۔

يُثَبِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ المَنُوْ إِبِالْقَوْلِ الشَّابِتِ فِي النَّفَيَّةُ وَالتُنْيَا وَفِي الْاَحِرَةِ (پ٣١ ١٣ مـ ٢٥) الله تعالى ال

شعبی کتے ہیں جھے نہیں معلوم جموث اور پھل ہیں ہے کون دونے کی زیاوہ گرائی تک لے جائے گا ابن المماک کتے ہیں کہ میرے خیال میں جھے جموث نہ بولئے میں کوئی تواب نہیں ہے گا گیجی کہ جی دنیا کی حیت اور فیرت کی فاطر جموث نہیں ہوتا۔
خالد ابن صبح ہے کی نے پوچھاکیا ایک جموث بولئے والے کو بھی کاؤب (جموٹا) کما جائے گا انہوں نے بواب دوا ہاں وہ بھی جموٹا بی ہے۔ مالک ابن دینار فرماتے ہیں کہ میں نے کسی کتاب میں پرجھائے کہ واصلا کا وصلا اس کے عمل کی ترازو میں رکھا جائے گا اگر وہ اس کے عمل کے مطابق ہوا تو خرور نہ واصلا کے ہونے آگ کی تینی ہے کانے جائیں گے ، جب بھی کشیں گے دو سرے پیدا ہوجا کیں گئی ہوئے اور کی جوٹ اور کی کھی اور زاع جاری رہتا ہے 'یماں بو جو جا کیں گئی دو سرے پر عالب آجا آ ہے اور اے اپنی مملکت سے باہر کردتا ہے 'ایک مرجہ دھرت عمر ابن حبر العورز نے داید بن عبد الملک سے کوئی بات کی دلید نے کہا تم جموث کتے ہو عمر نے جواب ویا فداکی تم جب سے جھے یہ بات معلوم ہوئی کہ جموث بری چیزے میں نے جموث نہیں بولا۔

كن مواقع ير جموث بولنا جائزے ؛ جانا چاہيے كه جوث إلى ذات كى دجہ عدام نيس به بكد اس ليے حرام بكد اس سے خاطب کویا دوسرے کو نقسان کہنتا ہے مب سے کم درجہ کا نقسان یہ ہے کہ وہ ایک ایس چرکا احتاد کرایتا ہے جس کا حقیقت میں وجود نہیں ہو تا اور امرواقع سے جامل رو جاتا ہے۔ بعض اوقات کمی حقیقت سے ناواقف رہنے ی میں منفعت اور مصلحت ہوتی ہے اس صورت میں جموت کی اجازت ہے ، ملکہ بعض اوقات جموث بولتا واجب ہے میمون ابن مران کتے ہیں کہ . بعض مواقع پر جموت بولنا مج بولنے ہے بہترے مثال کے طور پر اگر کوئی قض کمی کے پیچے تلوار لے کردوڑے اے ال کرنا جاہوہ قل کے خوف سے تمهارے بهال کمی جگہ چھپ جائے اور دو سرا قض تم ہے یہ معلوم کرے کہ کیا تم نے فلاں فض کو کسی دیکھا ہے اس مورت میں کیا تم یہ نہیں کو گے کہ جھے نہیں معلوم ' تم اے اس کے چھپنے کی جگہ ہے آگاہ نہیں کو گے 'ایبا كرناتم برواجب موكا- اس كى تفعيل بيب كر كلام مقاصد كوسط كى حيثيت ركمتا ب الرحمي العطم مقصد تك بنيما جموث اور یج دونول ذریعول سے ممکن ہوتو جموث بولنا حرام ہے اور اگر صرف جموث بی کے ذریعہ ممکن ہوتو جموث بولنامباح ہے اگر وہ مقصد مباح ہو اور واجب ہے اگر وہ مقصد واجب ہو ، چانچہ مسلمان کے فون کی خاطب کا واجب ہے۔ اس لیے اگر یج بولے ے مسلمان کی جان ضائع جاتی ہے تو جنوے بولتا واجب ہے ای ظمیم آگر جگ میں دو مخصوں کے درمیان مسلح کرانے میں اور مظلوم کے دل سے خوف و ہراس دور کرنے میں جموث کے بغیر جارہ کہ ہو و جموث بولنامباح ہے ملین اس سے بھی حتی الامكان بچنا چاہیے کو مکد بعض اوقات آدی کی زمان ضوری محوث سے جاوز کر کے غیر ضوری جوٹ کک جوادز کرماتی ہے۔ اس صورت من جموت مرف اس مد تك جائز بو كاجبال إس كى مزوت على أورجوبات مزورت سے ذاكد عنى وه حرام بوك استفاء يرب روایات دلالت کرتی ہیں حضرت أتم كلوم فراتی بین كر بيل كے المخترت ملى الله عليه وسلم كوان تين مواقع كے علاوہ مجمي جموث كى اجازت دية موت نيس سنا ايك دو مخصول ك در ميان صلح كرات كے ليے ور مرب جك ميں ، تيرے ميان بوي كى باہى مفتلوكے دوران (مسلم) ان سے ایک روایت به معنول ہے كه سركار دوعالم صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمایا: ليس بكناب من اصلح بين اثنين فقال تعير الونمي خير العارى وملم

دو مخصوں کے درمیان المجھی بات کہ کے اور خیر کا ذکر کرے صلے کرائے والا جموٹا نہیں ہے۔

اساء بنت يزيد كهتي بين كه سركار دوعالم صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرايات

كل الكذاب يكتب على ابن آدم الارجل كنب بين مسلمين ليصلح بينهما (احر تذي مخترا)

انسان کا ہر جموث لکما جا تا ہے لیکن اس مخص کا جموث نہیں لکما جا تا جو دد مسلمانوں کے درمیان صلح

كرائے كے ليے جموث يولے۔

ابو کابل روایت کرتے ہیں کہ سرکار دوعالم صلی الله علیہ وسلم کے دو محابوں کے درمیان جیز کامی ہوئی کیمال تک کہ وہ الانے ك لي تيار موكع ان من س ايك كى الاقات محمد موكى ومن في اس س كما تم فلان مخص س الزنا جاسي مو مالا كله وه تہاری تونف کیا کرتا ہے " کی بات میں نے دو سرے فرق سے کی اس طرح دونوں نے ملے کرلی میں نے دل میں سوچا کہ میری كوشش سے ان دونوں كے درميان مسلح مومئي ليكن ميں خود جموت بول كرجاه و بمواد موكيا ميں نے اس واقعے كى اطلاع في مسلى الله طیہ وسلم کودی ایسے فرایانہ

يااباكاهل اصلحبين الناس ولوبالكنب (لمران) اے ابد کابل لوگوں کے درمیان ملح کراؤ عواہ جموث می بولواردے۔

عطاء بن يباركتے بين كه ايك مخص نے سركارود عالم معلى الله عليه وسلم سے دروافت كياكہ ميں الى يوى سے جموث بول ليا كون؟ آب في فرايا جموت من خرشين باس في ويها وعده كرايا كون؟ آب فرايا وعده كرفي مشاكته سي

-- (ابن عبدالبرقي التمييد مفوان بن سليم عن مطاوبن بيلد مرسلًا)-مدعر کا تصب ابن عذرہ التّعلی نام کا ایک منص کوت نے فاح کر تا تھا اور ان سے کل کرلیا کر تا تھا اس کی اس عادت کا لوگوں میں بواج جا ہوا ، حضرت عرفت سے بات بیٹی تواقعیں بھی اچھی معلوم فیس ہوئی جب اے معلوم ہوا کہ حضرت عرفمیری اس عادت سے بغابیں و حضرت زید ابن آر فم کا باتھ کا کراہے کمرالایا اور ابن بوی سے کسنے لگابیں تھے اللہ ی فتم دے کر پوچتا موں کیا تو جھے نزے کی ہے اس عورت نے کما تم دے کرمت ہوج اس نے امرار کیا مورت نے امراف کیا کہ میں وا تعد تجے دل سے ناپند کرتی ہوں۔ زید ابن آر تم یہ تعکو نے رہے " پھریہ دونوں معرت مڑکے پاس اسے "ابن ابی عذرہ نے مرض كياك آپ سب لوگ محد پريد الوام لكاتے بين كه ين اين يولون پر ظلم كرنا مون اور النيس طلاق وے ويا مون آپ زيد ابن ارقم سے معلوم کریں آپ نے زید ابن ارقم سے دریافت کیا المول نے پورا واقعہ سنایا مورت کی طلبی ہوئی وہ اور اس کی چوپھی دونوں ما ضربو تیں اپ نے پوچھا کیا تو تے ہی اپ شوہرے اسی بات کی ہے اس نے کما میں نے ایما کہا ہے اور اب میں اللہ تعالی سے توب کرتی ہوں۔ دراصل میرے شوہر لے جھے متم دے کریہ بات معلوم ی تھی میں جموث بولنے ی ہمت نہ کرسکی اور سمی بات که دی کیا میں جموت بول دیا کروں اسے فرمایا بال جموت بول دیا کردے تم اگر اسے شو بروں کو پیندنہ کرو تو اس کا اظهمار ند کیا کو کیوں کہ محری سلامتی میاں ہوی کی عبت میں معصرے لوگوں کو جاہیے کہ وہ اسلام اور احسان کے ساتے میں زندگی

نواس ابن معان کابی سے موی ہے کہ سرکاردوعالم ملی الله طلبه وسلم فے ارشاد فرمایا:-مالي اراكم تتهافتون في الكنب تهافت الفراش في التار كل الكنب يكتب علي آبن آدم لا محال الآن يكنب الرجل في العرب فان الحرب خدعه اويكون بين الرجلين شحناء فيصلح بيتهما الويحنث المراته يرضيها الالجركر

71/

احياء العلوم جلدسوم

بن لال في مكارم الاخلاق)

یہ کیا بات ہے کہ میں جموت پر اس طرح کرتے ہوئے دیکتا ہوں جس طرح پروانہ آگ پر کر تاہے ، ابن آدم کے نامۂ اعمال میں ہر جموت بیٹی طور پر لکھا جائے گا اِلّا یہ کہ کوئی فض جگ میں جمود بولے۔ اس لیے کہ جنگ دھوکا ہے یا دو آدمیوں میں کینہ ہو اور وہ جموٹ بول کر ان میں صلح کرادے ، یا اپنی ہوی کو خوش کرنے کے لیے جموث کمہ دے۔

قوبان فرماتے ہیں کہ ہر جموث کناہ ہے 'بال اگر اس میں کمی مسلمان کا فاکدہ مضم ہویا اس سے ضرر دورہو تا ہو تو گناہ نہیں ہے ' حضرت علی فرماتے ہیں کوئی جموثی بات آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف منسوب کرنے سے بہتر میں ہے جہتا ہوں کہ جھے آسان سے پنچے گرا دیا جائے 'البتہ جگ میں جموث کنے میں کوئی حرج نہیں ہے کو تکہ جگ میں فریب ہو تاہی ہے۔ بسرحال یہ تین مواقع ہیں جمال جموث ہولنے کی صریح اجازت معقول ہے۔ وہ مواقع بھی انہی کے ساتھ مربوط ہوسکتے ہیں جن سے اس کی یا کسی دو سرے کے مجھے مقاصد اور شرقی مصالح متعلق ہوں۔ شا اگر کوئی ظالم پکڑلے اور مال کا پتا دریافت کرے تو لاعلی ظاہر کرنا جائز ہے 'اس طرح آگر حاکم وقت مجل کراس جرم کے بارے میں جانا چاہے جو چھپ کر کیا گیا ہے تو اس سے بھی انکار کردیا جائز ہے رسول اکرم صلی اللہ علیہ و سلم ارشاد فرماتے ہیں:۔

من ارتكبشيئامن هذه القادورات فليستتربستر الله(١) د مامدان من عن موقع المرائيون (١) مامدان من عن المرائيون (١) من عن المرائيون (١) من عن المرائيون (١) من من ال

یہ ممانعت اس لیے وارد ہوئی کہ برائی کا اظہار کرتا ہمی برائی ہے۔ اس تھیل سے واب ہوا کہ اپنی جان ال اور آبدی

حفاظت کی خاطر جموث بولنا جائز ہے۔

دد سرول کے مقاصد کے لیے جموث کی مثال بیہ ہے کہ کوئی قض کسی کا راز جانا جاہے توبیہ کہ دے میں نہیں جانا کیا دو مخصول مي جموت بول كرصل كرادك يا اين يويول مي يه حكمت عمل ابنائ كه برايك سے بياياں مبت كا ظهار كرك خواه دل مي ان کی مجت نیادہ نہ ہو 'یا ہوی کو خوش کرنے کے لیے کسی ایس جڑ کا وعدہ کرلے جس کا میا کرنا وائدہ مقدرت سے خارج ہو 'یا کسی اليے معص سے جس كے بارے يس سے يقين موكدوه مبت كے اظهار اور معتبل ميں كى كو تاى كے امكان سے الكاركے بغير خش ند ہوگا عذر کردے " لیکن کیونکہ جموت بڑی چرہے "اگر ان مواقع پر چے یو لئے سے کوئی خرابی لازم آئی ہو تو دونوں برائیوں میں موازنہ کرنا چاہیے اگر جموث کی برائی نیادہ ہے تو ج بولتا واجب ہے ج بولنے کی برائی نیادہ ہے تو جموث بولے بعض اوقات ددنول امرات مسادی موجاتے ہیں کہ کسی ایک جانب کو ترجی میں دی جاسکت-اس صورت میں مج بولنا زیادہ برترہ اس لیے کہ جموث كى اہم ضورت كے ليے مباح كياكيا ہے اكراس ضورت كا اہم ہونے بي من تردد ہو تو حرمت ابن جكہ باتى رہے كى اور اصل - تحريم - كى طرف رحوع كيا جائے كا-مقامد كے درجات انتائى دلتى بين بر مض كے ليے ان كا دراك كرنا مكن نهيں ہے، اس ليے جال تك مكن مواس سے بچناى اچھا ہے۔ اگر كوئى ضورت مى وابسة موت مى جموت ترك كردينا جا ہے البتة اكر جموث کا تعلق کی د مرے کی ضورت سے ہو تواس کے حق کا قاضائیہ ہے کہ جموث بولا جائے ماکہ اسے نقصان نہ ہو۔ عام طور برلوگ این مخصی مفادات کے لیے جموث بولتے ہیں " ماک زیادہ ہو" جاہ و منصب طے "اور ان امور میں وسعت ہو جن کا نہ ملنا مجى معزنس ب- يمال تك كه بعض عورتني محق ابن سونول كوجلات كے ليے خاوندى طرف بعض جموثى باتيں منسوب كردي ين علايد كر محصاتا ديورنا ديا ج محص اللال لباس بناكرواب مير لي قلال جز لي كرائ ين يرب باتي حرامين حضرت اساق روایت کرتی ہیں کہ میں نے ایک حورت کو سرکار دو عالم صلی الله علیہ وسلم سے یہ عرض کرتے ہوئے سا ہے کہ میری (١) روايت كالناظر إلى اجتنبوا هذه القانورات التي نهى الله عنها فمن المبشى منها فليستنر بستر الله

714

احياء الطوم جلدسوم

ایک سوت ہے اور میں اس کو جلائے کے لیے یہ کد دی ہوں کہ مجھے خو ہر فیلال قلال چین دیں ہیں ' مالا تک یہ جموث ہو تا ہے 'کیا مجھے اس جموث سے نصان ہوگا' آپ نے فرایا۔

المتشبع بمالم بعط كلابس ثوبى زور ( بخارى دملم - ابو كرالعدين) جے كوئى چرسى دى كى اوروه يہ فام كرے كر كے دى كى بود جوٹ كے كرت پينے والے جيسا ہے۔

ایک مدیث میں ہے۔

من تطعم بمالا يطعم وقال لى وليس لمواعطيت ولم يعط كان كلابس ثوبى زوريوم القيامة (١)

جو قض ابی غذاوہ ظاہر کرے جو اس نے کھائی نہ ہو اور کے میرے پاس یہ چزے اور اس کے پاس وہ چز نہ ہو اور اس کے پاس وہ چز نہ ہو ا یا ہے تھے قلال چز فی ہے اور وہ چزاہے نہ فی ہو تو وہ قیامت کے روز ایما ہوگا چے فریب کالباس

چینے والا۔ ای میں عالم کا وہ فتری بھی داخل ہے جس کی اسے مختیق نہ ہو'اور وہ صدیث بھی داخل ہے جس کے متشد ہونے کی تصدیق نہ ہو کیوں کہ اس کا مقصد اپنے علم و فضل اور اپنی برتری کا اظمار ہو تا ہے اس کے وہ لَا آورِی (میں نہیں جانتا) کہنے میں اپنی توہین مجمعتا ہے' بلا مختیق فتوئی دینا اور حدیث بیان کرنا حرام ہے۔

جو فض جمون ہوتا ہے اس کے لیے اجتماد کرنا ضروری ہوجا تا ہے کہ وہ جس متصد کے لیے جموث بول راہے وہ شرقی نقط انظر سے بچ سے زیادہ اہم ہے یا نہیں۔ یہ ایک پر خطیر اور ٹازک ترین مرحلہ ہے ' بسا او قات انسان کی محدد مقل مجھ فیصلہ کرنے سے قا صِر رہ جاتی ہے۔ اس لیے بھر سی ہے کہ جموث ترک کرنے بچے ہولئے۔ اِلّا یہ کہ سمی موقع پر جموث بولنا ہی واجب ہو' شاتی یہ کہ جموث ہولے بغیرجان نہ بچتی ہو'یا کمی گناہ کے ارتکاب کا عمیشہ ہو۔

ترخیب و تربیب کے لیے احادیث کرنا صح نہیں : بعض لوگوں کا خیال یہ ہے کہ اعمال کے فضائل اور معامی کی برائی کو خیب و ترجیب کے ساتھ فلا مرکز نے کے احادیث کونا مجے ہے ، وہ یہ تصفیح بین کہ مقسود کی سلامتی اور اجمیت کے چیش نظراس کی اجازت ہے ، یہ ایک واضح فلطی ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فراتے ہیں۔

من كلب على متعمدافليتبوامقعدمن النار (عاري وملم)

جو مخض بھے پر جان ہوجہ کر جموت گڑے اسے اپنا ممکانہ دونرخ میں بنالینا چاہیے۔ اس روایت عمل نہ کرنے کی کوئی دجہ سمجھ میں نہیں آتی از خیب و ترمیب کے لیے احادیث گڑنے کی ضورت ہی کیا ہے اقر آن

<sup>(</sup> ١ ) عصبي روايت ان الفاظ على لمين عل-

rr.

احياء العلوم جلد سوم

كريم كى بي شار آيات اور لا تعداد روايات اس ضرورت كو پوراكرتى بين ابعض لوگ يد كت بين كه ميح روايات اتن بارسي جاچى ہیں اور بیان کی جاچکی ہیں کہ اب ان میں وہ اثر ہاتی نہیں رہا ہے جس کی ضرورت ہے 'لوگوں کی اصلاح کے لیے نے نے مضامین بیان کرنے کی ضرورت ہے کید ایک لغواور ماطل خیال ہے اللہ تعالی پر اور اس کے نبی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر افترا سے برسم كركونى دوسرى معصيت نيس موسكى ودسرول كومعصيت سے بچاتے كے خود معصيت من جلا مونا نہ مثل كے نزديك متحن باورند شرع کی نظرمیں پندیدہ-دعایہ ہے کہ اللہ تعالی تمام مسلمانوں کو اس معصیت ہے بچائے۔ كنا ينة بهى جھوٹ نه بولنا چاہيے : سكف سے منقول ب كه كنا بنة جموث بولنا كذب كے دائرے ميں نہيں آ ما عظرت عمر ے مردی ہے کہ آگر آدی کنا بنتہ جموت کمہ دے تو جموث سے فی جا تا ہے ، حفرت عبداللہ ابن عباس و فیرو سے بھی اس طرح کے أقوال روایت کے مجے ہیں۔ ان تمام بزرگوں کا مقصوریہ ہے کہ اگر انسان جموث بولنے پر مجبور ہوجائے تواسے کنا بہتہ جموث بول دینا جاہیے آگرید کناید کفایت کرجائے۔ آگر ضرورت اور مجبوری ند موقوند مراحت جائزے اور ند کناید۔ تاہم کناید میں زی ہے۔ کنایہ کی مثال یہ واقعہ ہے کہ ایک مرتبہ مطرف زیاد کے پاس محے 'اس نے ہوچھا استے دنوں میں کیوں آئے ہو؟ انہوں نے ایک مرض كا بماند كيا اور كنے لكے جب سے ميں آپ كے پاس سے كيا موں كوث بحى نيس لى الآيد كد الله نے جام موكد ميں كروث لوں۔ ابراہیم ابن اوہم فراتے ہیں کہ اگر کوئی مخص تمارے والے سے کوئی فلد بات کے اور تم اس کی محذیب نہ کرتا چاہو تو یہ كروان الله تعالى ليعلم ماقلت من ذلك من شنى الشرفاقات و يحوي من قراس سلط من كما) يا (الله جانتا ہے میں نے اس سلطے میں کچھ نہیں کیا) اس صورت میں حرف آسامع کے نزدیک تھی کے لیے اور اس مخص کے نزدیک جس نے تماری طرف غلط بات منسوب کی ہے اہمام کے لیے ہوگی۔معاذبن جبل معزت عرف عال تے جب دہ کمروالی آئے وان ك الجيدة يوجها تم بحى الني الل و ميال ك لي يحد له كرات مويانس ؟ دوسرك عمال تولي كرات بين انهول في كما من مجمع نہیں لایا میرے ساتھ ایک محرال موجود تھا ان کی ہوی یہ س کر متجب ہوئیں اور کہنے لکیں مجیب بات ہے ، تم آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دور میں بھی امین سے اور حضرت ابو بکر صد فی احد خلافت میں بھی امین رہے ان دونوں نے تم پر بھی کوئی محرال مقرر نہیں کیا معرت عرف ایبا یوں کیا 'یہ بات انہوں نے دو مری موران سے بھی کی اس کااس قدر جرجا ہوا کہ تمی نے معرت مرسے بھی جاکریہ کمہ دیا "آپ نے معرت معاذ کو بلایا اور پوچھا میں نے تہمارے ساتھ مس محض کو محرال بناکر جمیعاتما؟ حضرت معاذبے کما کہ میری ہوی نے دو سرے عمال کے حوالے سے کما تھا کہ وہ اپنے کمر تخفے تھا كف لے كر آتے ہیں تم کیوں نہیں لائے میں نے اس کے جواب میں ہی کہ دیا کہ میرے ساتھ ایک محراں تھا میرا مطلب یہ تھا کہ باری تعالی میرے مگراں تے اور میرا ہر عمل ان کے سامنے تھائیہ س کر حضرت عمر مسکرائے 'اور انسیں کھے دے کر کمایہ لے جاؤ اور اپنی ہوی کو رامني كرو- نعي ابني بين سے مجمى يدند كيت كريس تي مضائي لے كردون كا الكه يد كت اكريس تخيم مضائي لادوں- كول كه بعض اوقات وہ مضائی خریدنہ پاتے سے اس طرح اگر کسی وقت گھرسے لکا معمودنہ ہو یا اور کوئی آواز ویتا تو لووزی سے فرماتے کہ اس سے کد دوم جدیں جاکر اللش کرے " یہ مت کمنا کریں نہیں ہیں ورند جموث ہوجائے گا۔ شعبی ایے موقعوں پر ایک دائر عینج دیے اور خاوم سے کہتے کہ اس وائرے میں ہاتھ رکھ کہ کہ دے یمال جیس ہیں۔ کتا بدتہ جموث بولنا بھی ضرورت کے وقت مباح ب كلا مرورت نه بولنا چاہيے- كول كراس سے دو سرا منص خلاف واقع بات سمتنا ب اكرچه يد لفظول بي جموت نسي ب لیکن فی الجمله کروه ہے ، جیسائے عبداللہ ابن عنب سے موی ہے کہ میں اپنے والدے ساتھ حضرت عمرابن عبدالعزیز کی خدمت میں حاضر ہوا ، میرالباس دیکھ کرلوگ کئے لگے کیا ہدلباس جہیں امیرالموسنین نے مطاکیا ہے ، میں نے کمااللہ امیرالموسنین کو جزائے خیر دے میرے والدنے کما بیٹے جموث سے بچے عال کلہ یہ محض دعا تھی ، جموث نہ تھا اس کے باوجود میرے والدنے منع کیا میول کہ لوگ اس جواب سے میں مجھتے کہ یہ لباس امیرالمؤسنین کاعطا کردہ ہے والا تکہ حقیقت اس کے خلاف عنی اس صورت میں کوئی

71

احياء العلوم جلدسوم

بات الى كمنا جس سے لوگوں كے خيال كى تعديق ہو محض نام و نمود اور مُفاخرَت كے ليے ہوتى۔ البتہ كنايات معمولى مقاصد كے ليے مباح ہيں جينے كى هخص كا دل خوش كرنے كے ليے مزاح كرايا جائے۔ شلا المخضرت صلى الله عليه وسلم نے ايك ہو دست سے فرمايا جيرے شوہرى آ كو هي سفيدى ہے ايك مورت سے فرمايا فرمايا كہ ہو دھى مورت جنت ميں نہيں جائے گی۔ ايك مورت سے فرمايا كہ ہم تجھے سوارى كے ليے اون كا بچه ديں كے امامال ہے كہ انہوں كہ ہم تجھے سوارى كے ليے اون كا بچه ديں كے جا كر كھڑا كروا اور اس كو بمكانے كے ليے كمه ديا كہ يہ فعيمان انسارى بيں كيا جيسا كہ آج كل لوگ يا كلوں سے دل كى كيا كرتے ہيں كہ فلال مورت تھے سے شادى كرنا جا ہتى ہے يہ صح ہے كہ اس طرح كے جموث سے بھرطيكہ مقصود ايذا نہ ہو خوش طبحى اور دل كى ہو۔ حكلم كوفائق نہيں كما جائے كا ليكن اس كے ايمان كا درجہ كھ نہ كھ ضرور ہوگا۔ سركار دوعالم صلى اللہ عليہ وسلم كا ارشاد ہے۔

لا يكمل للمرء الايمان حتى يحب لاخيه مايحب لنفسه وحتى يجتنب الكنب في مزاحه (بن ميدالرفي الاستياب الوطيحة الناري)

آدی کا ایمان اس وقت تک کفل نہیں ہو آ جب تک وہ اپنے بھائی کے لیے وہ چزیدند نہ کرے جو اپنے لیے پند کر آ ہے اور جب تک مزاح میں جموث سے اجتناب نہ کرے۔

آنخضرت صلی الله علیه وسلم کاید ارشاد که دو آدی بعض مرتبه الیی بات کتاب که لوگ اس پر بنسیں اوروہ اس کے باعث دوزخ میں ثریّا سے بھی دور جا پر تا ہے" ان ہی لوگوں کے حق میں ہے جو مزاح میں غیبت کرتے ہیں 'اور دو سروں کو افتت پنچاتے ہیں ' مطلق مزاح مراد نہیں ہے۔

ایک اور جموت جس ہے آوی فاس نہیں ہو تا وہ ہے جس ہے مہالفہ مقصود ہو' مثالہ ہیں نے بھیے سوہار بلایا کیا ہزار ہار وہ ہات کی خواہ بلا ہے اسے جمونا نہیں کہا جائے گائیں کہ اس طرح کے مواقع پرعدد کی بھیر شار کے لیے نہیں ہوتی بلکہ مہالغے کے لیے ہوتی ہے اب اگر کمی مخص نے محض ایک بار بلایا کیا مرتبہ بھی کہ ان یہ جوٹ ہوگا ہاں اگر چد ہار بلایا کی مرتبہ بھی کہ ان یہ ہوگا اگرچہ وہ تعداد سویا ہزار تک نہ پہنی ہو' مہالغہ بھی خطرات ہے فالی نہیں ہے ، بعض مرتبہ آدی مہالغہ ہے گذر کر کذب کی صدود میں دافل ہو جا آہے ایک اور جموث بھی خطرات ہے فالی نہیں ہے ، بعض مرتبہ آدی مہالغہ ہے گذر کر کذب کی صدود میں دافل ہو جا آہے ایک اور بھوٹ نے لوگ عاد آبولئے ہیں اور اسے جموث بھی نہیں بھتے ہے کہ جب ان سے کھانا کھانے کے لیے کہا جا آہے تو وہ جواب میں کہتے ہیں بھوٹ نہیں ہے۔ موان نکہ بھوک ہوتی ہے ایسا کمنا ممنوع و حرام ہے بشر طبکہ اس میں کوئی سمح غرض نہ ہو ۔ جا بہ مصرت میں سمح نہ میں ہوتی ہیں انہوں نے فرایا کہ میں اللہ علیہ و سلم کی خدمت میں سمجین مدائی صمرت ماں وقت آپ کے ساتھ میں ہوتی نہیں انہیں لے کر رسول اکرم صلی اللہ علیہ و سلم کی خدمت میں سمجین مدائی تعرب عاکت کی اس وقت آپ کے بیدھایا' وہ پیالہ پکڑتے ہوئے شربا کیں ،ہم نے کہا رنول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کا ہاتھ مت ہناؤ' اور لے لو' انہوں نے شربات ہو کہ ہیں ہیں ہوگ نہیں کہ دیں کہ خواہش نہیں ہے کا ایسا کمنا جموٹ ہوگو' آپ نے فرمایا ہا۔

أنالكنبليكتب كنباح تأي تكتب الكنيبته كينيبته (ابن الدان المران كير)

جموث جموث ہی لکھا جاتا ہے یہاں تک کہ تموزا جموث تموزا ہی لکھا جاتا ہے۔

بزرگان اُمّت اس طرح کے جموت میں بھی تسامح سے بچتے تھے ایٹ ابن سعد کہتے ہیں کہ حضرت سعید ابن المسیب کی آکھوں میں کچڑرہا کرنا تھا اور بھی آکھوں سے باہرارد گردگی جِلد پر بھی پھیل جانا تھا اوگ کہتے آپ یہ کیچڑہاتھ سے صاف

www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم جلد سوم كرلين ورات كي كراون طبيب سے كے ہوئے وعدہ كاكيا ہوگا اس في جھ سے كما قاكد الحموں كو باتھ مت لگانا ميں في وعدہ كرايا تما اب يس اس كى خلاف ورزى كيے كول- الى ورع الى زيان كى اس طرح حفاظت كياكرتے تھے ، و فض حفاظت يس كو آاى كرے كا اس كى زبان اس كے افتيار كى مدود سے كل جائے كى اور اس طرح جموث بولے كى كدوہ احساس بمى ندكر سكے گا-خوات تھ كتے يى كدر وائن فيشم كى ايك بمن ان كے بينے كى عيادت كے ليے ائي اور يوچنے لكيں بينے إكيا مال ہے؟ ر الله لين موس سن الله كريد ك اور بهن ب يوجها كياتون اب دوده بلاياب انهول في كما تسيس فرايا: عرتهمارا بيناكس طرح ہوا، حمیس اے بینے اکمنا چاہیے تھا الوكوں كی يہ بھی عادت ہے كہ جو بات السيس معلوم نسيں ہوتی اس كے متعلق كمد دية یں خدا جانتا ہے حضرت میں علیہ انسلام فرماتے ہیں کہ یہ بواکناہ ہے کہ بندہ جس بات کونہ جانتا ہوا ہے کہ دے خدا جانتا ہے بعض لوگ جموتے خواب بیان کرنے میں کوئی حرج نہیں سیجے مالا تکہ اس کا گناہ بھی عظیم ہو تاہے رسول اکرم صلی الله علیه وسلم کا ارثاد عند انمن اعظم الفرية ان يدعى الرجل الى غير ابيه اويرى في عينيه في المنام مالمدر او يقول على مالم اقل ( عارى - وا فلتن الانتع) بدا بدان يه با على مالم اقل على مالم اقل على مالم اقل على المرف منوب بوايا جو بات خواب من نه ریمی ہواہے دیکمی ہوئی ظاہر کرے یا جمع پروہ بات کے جو میں نے نہیں گی-ایک روایت پس ہے:۔ من كنب في حلم كان يوم القيامة ان يعقد بين شعير تين وليس بعاقد بينهما (بخاري-اين ماس) جو فض خاب کے سلط میں جموت ہوئے اسے قیامت کے روز جو کے دو دانوں میں گرہ ڈالنے پر مجور کیا جائے گا اور وہ کرہ نہ ڈال سے گا۔ پندر ہوس آفت ہ کوشت کھانے سے تشبیہ دی ہے۔ ارشاد فرمایا:۔ وَلَا يَغْنَبُ بِعَضْكُمْ بِعُضَّا الْيُحِبُ إَحَدُكُمُ اللَّيَ الْكُل لَحْمَ آخِيهِ مَيْتاً فَكرِ هُتُمُوهُ (پ۱۲۱ر۱۳ آیت ۱۲) اور کوئی کی فیبت بھی نہ کیا کرے کیا تم س سے کوئی اس بات کوپند کرتا ہے کہ اسے مرے ہوئے بھائی كاكوشت كمائ اس كوقوتم ناكوار محية بور سركار دوعالم صلى الله عليه وسلم ارشاد فرمات بين

كل المسلم على المسلم حرام دموم الموعرضه (سلم - الابررة) كل ملمان اس كافن اس كامل اس كا أبد مسلمان رحرام -

غيت ے ملان كى ايور حف آيا ہے ايك مدعث مل سا

لاتحاسد واولاتبا غضوا ولا يغتب بعضكم بعضا وكونوا عباد الله اخوانا (عارى وملم (١) - الامرية الله)

<sup>(</sup>١) كراس روايدي ولايغنب بعضكم الخديس ب

احياء العلوم جلدسوم

نہ آپس میں حد کرو 'نہ ہاہم بغض رکو 'اور نہ تم میں سے بعض بعض کی فیبت کریں 'اور اللہ کے بندے مالی ہوجاؤ۔

حضرت جابر اور حضرت ابوسعيدا لخدري دوايت كرتي بين كدرسول الله صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايات الماكم والغيبته فأن الغيبته الماكم والغيبته في الماكم فيبت من يحر السلام فيبت من ترب

اس کی دجہ ہے کہ آدی زنا کر کے توبہ کرے اور اللہ اپنی رحمت سے معاف فرادے تو اس کناہ سے نجات پا جا آ ہے لیکن غیبت کا کناہ اس وقت تک معاف نہیں ہو آ جب تک وہ فخص معاف نہ کردے جس کی فیبٹ کی کمی ہو جمعرت الس رادی ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا :۔

مررتلیل اسری بی علی اقوام یخمشون وجوههم باظافیرهم فقلت یا جبر ئیل!منهولاء قال هولاء النین یغتابون الناس ویقعون فی اعراضهم (ابد داور مرالا)

معراج کی رات میراگذر ایسے لوگوں پر ہوا ہو اسے چموں کو ناخنوں سے نوج کھنوٹ رہے تھے ہیں نے معرت جرئیل سے بچھایہ کون لوگ ہیں انہوں نے کمایہ وہ لوگ ہیں جو لوگوں کی فیبت کرتے ہیں اور ان کی آبد سے کمیلتے ہیں۔

سلیم ابن جابر کتے ہیں کہ میں نے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضری دی اور عرض کیا ، مجھے کوئی الی بهترین بات بتلائے جس سے فائدہ اُٹھا سکوں 'آپ نے فرمایا۔

لاتحقرن من المعروف شيئاولوان تصب من دلوك فى اناءالمستقى وان تلقى اخراك بسر حسن وان المعروف شيئاولوان تعدام من دلوك فى اناءالمستقى وان تلقى اخرام من المالان ا

دور ہے ہوں میں مازب روایت کرتے ہیں کہ ایک روز آخضرت ملی اللہ علیہ وسلم نے اتنی بلند آواز میں خطبہ ارشاد فرمایا کہ محروں میں موجود مورتوں نے بھی سنا' آپ نے فرمایا:۔

يامعشر من آمن بلسانه ولم يؤمن بقلبه لا تغتابوا المسلمين ولا تتبعوا عور تهم فانه من تتبع عورة اخيه تتبع الله عور ته ومن تتبع الله عور ته يفضحه في جوف بيتوابن الديا الدوادد - الابردة)

اے ان لوگوں کے گروہ جو زبان سے ایمان لائے اور ول سے یقین نہیں کیا مسلمانوں کی فیبت نہ کرو 'اور نہ ان کے حیوب کے در پے ہو 'جو فض اپنے بھائی کی حیب جوئی کرتا ہے اللہ تعالی اس کی عیب کے در پے ہو تا ہے 'اور جس فض کے عیب کے در پے اللہ ہو تا ہے اس کے کمرکے اندر رُسواکر تا ہے۔

روایت ہے کہ اللہ تعالی نے معرت موئی علیہ السلام پروئی نازل فرائی کہ جو فضی فیبت سے قربہ کرے مرے گاوہ جنت میں سب کے بعد واضل ہوگا اور جو قربہ کے بغیر مرے گاوہ سب سے پہلے دوزخ میں جائے گا۔ معرت انس دوایت کرتے ہیں کہ ایک روز مرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے روزہ رکھنے کا بھم دیا 'اور ارشاو فرمایا کہ جب تک میں اجازت نہ دول کوئی محض افطار نہ کرے چانچہ لوگوں نے روزہ رکھا 'شام ہوئی لوگ ایک ایک کرکے آتے اور افطار کرنے کی اجازت نے کروائیں ہوجاتے 'ایک

مخص نے آخر عرض کیا: یا رسول اللہ! میری دو لڑکیوں نے ہمی دن بحر موزہ رکھا تھا وہ آپ کے پاس آنے سے شماتی ہیں اگر اجازت ہو تو وہ بھی افطار کرلیں آپ نے اس سے اعراض فرایا اس نے پھراجازت ما کی آپ نے فرایا وہ موزے سے نہیں تھیں ہ تھیں بھلا کوئی مخص دن بحرلوگوں کا کوشت کھا کر بھی موزے سے مہ سکتا ہے؟ تو ان سے کہ کہ اگر وہ موزے سے تھیں توقے کریں انہوں نے نے کی اور ہرایک کے منہ سے جما ہوا خون لکلا وہ مخص آپ کی خدمت میں حاضر ہوا اور اس واقعے کی اطلاع دی آپ نے فرایا:۔

والذى نفسى بىده لوبقىتافى بطونهما لاكلتهما النار (ابن ابى الدنيا-ابن مرددي) اس ذات كى هم جس كے قبضے من ميرى جان ہے اگريد لو تعزے ان كے پيؤں من رہ جاتے توانس دونرخ كى اك كھاتى۔

ایک روایت میں یہ واقعہ اس طرح ہے کہ جب آپ نے اعراض فرمایا تووہ فض واپس چلاکیا 'کھ دیر بعد وہ دوہاں آیا 'اور عرض
کیا بخدا وہ دونوں (بھوک کی وجہ سے) مرنے کے قریب ہیں 'آپ نے تھم دیا: انہیں میرے پاس لے کر آؤ 'وہ دونوں حاضر ہو کیں ' آپ نے ایک پیالہ مُنگایا اور ایک لڑی سے فرمایا اس میں قے کر 'اس نے قے کی' پیالہ خون اور پیپ سے بحر گیا' اس کے بعد دو مری سے قے کرائی اس نے بھی خون اور پیپ کی قے کی' آپ نے ارشاد فرمایا:

انھاتین صامتاعمااحل الله لهما وافطر تاعلی ماحر مالله علیهما جلست احداهما الی الاخری فجعلتا تاکلان لحوم الناس (احمد عبیر مولی رسول الله صلی الدولیه وسلم) ان دونوں نے اللہ تعالی کی ملال کی ہوئی چڑوں سے روزہ رکھا اور حرام کی ہوئی چڑوں سے اظار کیا ایک دوسرے کیاس بیٹے گئ اور دونوں لوگوں کا گوشت کھانے لکیں۔

حضرت انس دوایت کرتے ہیں کہ ایک دوز آنخضرت ملی الله طیہ وسلم نے سودی ذمت کرتے ہوئ فرمایا:۔
ان الدر هم یصیبه الرجل من الربا اعظم عند الله فی الخطیئته من ست
وثلاثین زینته یزینها الرجل واربی الرباعرض الرجل المسلم (ابن ابی الدنیا)
سُود کا وه در ہم ہے آدی حاصل کرنا ہے اللہ کے نزدیک گناہ ہوتے میں چینیں زنا سے برد کرہ اور سود سے
مجی برد کر مسلمان کی آبرہ ہے۔

حضرت جابر روایت کرتے ہیں کہ ایک سفریں ہم آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ تھے 'ہمارا گذر دو ایسی قبروں پر ہواجن کے مُردوں کوعذاب ہو رہاتھا' آپ نے ارشاد فرمایا :۔

انهما يعذبان وما يعذبان في كبير اما احدهما فكان يغتاب الناس واما الاخر فكان لايستنزمن بوله

ان دونوں کو عذاب دیا جارہا ہے۔ اور یہ عذاب (بظام) کی بدے گناہ کے نتیج میں نہیں دیا جارہا ہے'ان میں سے ایک تولوگوں کی نیبت کیا کرنا تھا'اور دو سرا اپنے پیشاب سے نہیں بچنا تھا۔

اس کے بعد آپ نے مجور کی آیک یا دو ترشاخیں مگوائی انہیں قورا اور تھم دیا کہ یہ شاخیں ان کی قبروں میں گاڑ دی جائیں نیز فرمایا جب تک یہ طنیاں تر رہیں گی ان کے عذاب میں تخفیف رہے گی۔ (۱) روایت ہے کہ جب آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ماج کو زنا کی مزامیں سکسار کرایا تو ایک مخض نے اپنے ساتھی سے کما کہ اس کو گئے کی طرح اس جگہ مار والا '(والہی علیہ وسلم نے ماخی آپ کے ساتھ تھے) راو میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا گذر ایک مروار پر ہوا آپ نے دونوں سے فرمایا اس کا میں وہ دونوں آپ کے ساتھ تھے) راو میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا گذر ایک مروار پر ہوا آپ نے دونوں سے فرمایا اس کا مناوں اللہ الدیام یہ روایت معرف مرواللہ این مہاسے صحیحیت میں بھی معتول ہے لین انہوں نے غیبت کی بجائے نیمہ کا لفتا ذکر کیا ہے ای مناوں کی دوایت مداور طرائی میں اور کرائے موری ہے۔

موشد نوج كركماة اندول في موض كيايا رسول الله إكيا موه جانود كالوشيد لها الكواكس ؟ آب في فرايا: ايون معلق تم ف جربات کی منی ده اس میوارے می نواده مری هی (ابعداؤر-نبائی-ابعدیم) معلیدر موان الله ملیم المعین خده دولی کے ساتھ ایک دو سرے سے بیٹے ہمی کی فیبت نہ کرتے اور فیبت نہ کرنے کو افعل علی محص اس کے بر عس منافقین کی فادت یہ علی کہ دوبقا ہرا میں طرح ملے کین ایک دوسرے ی برائی می کرتے۔ حضرت ابد بری قرائے میں کہ جو محص دنیا میں آئے ہمائی کاکوشت کمائے گا تیامت کے روز مجی اے اس کاکوشت کمالے کے لیے بھا جائے گا اور کما جائے گا تواہے زندہ کما یا تھا اب مُرده مجی کا دہ اے کماے کا اور جینے کا جائے گا ا کی قل مرفع کیا گیا ہے۔ بدایعے کہ دد آدی مجدے وردانے نماذ كانظاري بين بوسة في الك منت بس إلى حرات محودي حى ادمر الدوا معدول ادى كف كاس من عقد ہوتے کا اُڑ آب بھی موجود ہے "است میں جاعث کری ہوگی مددوں اندر جاکر فراز برصف کے افران المس خیال مواکر عنت کے معلق اقیس آلی بات ند کئی چاہیے تھی المادے بعد وہ اوک حضرت مطاوعے پاس الے واقعہ بیان کیا اب ے انسی دوارہ وضو کرنے اور نماز برصنے کا تھم دوا اور یہ می فرما اکد اگر وہ دونے سے قواس کی جی تضاکریں۔ آیت کریمہ وَيْلُ لِكُلِّ هُمَزَ وَلَمْزَ وَلِمُزَوْلِ ٢٩٠٣٠ أَعِدًا)

یدی فران ہے ہرا ہے مص کے لیے جو اس بشت میں فالے دالا ہو-

ى تغيرك بوع عرب والمرك فراياك مراء واده الفي به وومون بالعلى الما كاولروا عراد فيت كرف دال ب الدا كت ين كر عداب قرك عن صي ايد جال فيهد كادج يه ايد تالى معورى كامدي اور ایک تمانی بیناب سے ند بچنے کی مائے۔ حدرت من قرال ایس مطرا فیب اوی کے دین پر اتی جزی سے افراندا دو تی ہے ك آكلة دكنر) مرض مي اتن فيزى \_ جمير الراد او الداو في موال الك بدرك كت بين كريم إل اكابرين سأف كود يكما ب ورادك ادار يديد ادر دوان ركي كو مرادت في محد ي الكر لوكون ك ي البول ع نجد كوم ادت مكت معرت اين عباس فرائے ہیں جب تم اپنے می دوست کے میوب بیان کو الداد الداد الداد الداد عدب ادر اور معرف ابو مررة قراع میں بعض آدی دد مروں کی آگر کا نکار کے لیے ہیں ای آگر کا شہر نمیں رکھتے۔ صرت حس بی فرع انسان سے خطاب قرایا کرتے تھے اے ابن آدم! قواس وقت تک انھان کی طبقت کا اوراک نمیں کرسکنا جب تک کد لوگوں کو اس عیب کی وجہ سے پُرا کمنا رک نیں کے کا جو تیرے اندر موجود ہے اور اولا اس کی اصلاح نیل کے گائیر جب والے نقس کی اصلاح میں مصول موجائے کا وج بے لیے معظم کانی موکا عجے دو مودل کے عوب پر تظروالے کی فرصت میں دیے گا۔ اللہ کے محبوب ترین بنا اليان لوك بوع بن الك ابن دياد فراع بن كه معرف مين عليه اللهم اليه بعد فواريون كم ساخد مُوارجُة ك قریب سے گذرے می نے کماس کتے میں کتی براوے اپ نے فرایا اس کے دانت کتے سفید ہیں اکویا آپ نے انسیس کتے کی نیب کرنے ہے منع فرمایا 'اور اس بات پر سنبیر کی کہ وہ اللہ کی محلوق کے محاس کا ذکر کیا کریں۔ علی اُبن انسین نے ایک منس کو كى كى غيبت كرتے ہوئے ساتواس سے فرمایا: غيبت سے بچوايد ان لوكوں كامالن ہے جوبطا ہرانسان ہيں ليكن اپ طور طريقوں كالمائي معرت مرت مرد فرايا الله كاو كاكوان على الفلية لوكون كاورمت كاكواس على يادى ب- بمالله -ص والى كاموال كرات بي-

غیبت کے معنی اور اس کی محدود : غیبت کی قریف یہ ہے کہ کمی محض کاس طرح ذکر کیا جائے کہ اگر وہ سے قریرا جائے ' خاوان ذکر کا تعلق اس کے جسمانی تعمی سے ہوایا اخلاقی حیب عدد خاواس کے قبل کو بدف بنایا جائے یا اس کے فعل کو عزاه اس كے نام ميں كيڑے فكالے جائمي يا نسب ميں اس سے دين اس كى دنيا كمال كك كر كيڑے اور جانور كے بارے ميں مجى وہ

<sup>(</sup> ان ) این مودیه ناجی تحییری اے مرفر اور موقف دولوں طرح تقل کیا ہے۔

إوالطوم جلدموم

الفاظ استعال کرنا ہو اے ناگوار گذریں فیبت ہے۔ بدن کا حیب ہے کہ کئی کو چدھام بینے محق ہوا ہے۔ قد المبا کالا ایا زرد رو کا جائے ایک کی ایسے وصف مصف کیا جائے جس کا جسم میں موجود ہو قامی ہو الب کے سلط میں حیب اس طرح کہ فلاں فیض بد ہے کہ کمی کے باپ کو فلام ابندی قاس فیس موجی ایک محمود چھے والا بتلایا جائے اخلاقی حیب اس طرح کہ فلاں فیض بد مزاج ہے ، جیل ہے حکیر رواکار اور بہت جلد ضعہ ہوجانے والا انزول انکوور عاج و درماندہ ایا ایسی کسی اخلاقی برائی میں جلا ہے۔ ان افعال میں جن کا تعلق دین ہے اس طرح حید فلا چاسکا ہے کہ وہ چر رہ یا جموتا ہے ، ہے نوش ہے ایمان خلالم ، فلاز دونہ اور دیکر حمادات میں مسئی کرنے والا کرفرہ و جوزا میں طرح کہ وہ بدو الا آیا ہے تو وہ کو فیبت اور بر کوئی ہے محقوظ نے دونہ اور بر کوئی ہو ہے۔ ان افعال میں حیب اس طرح کہ وہ بداوب ہے اور اور کی ماج وہ میں نیس میں اس کا کوئی حق صلی ہے جس کروں میں جب اس طرح کہ وہ بداور کہ کا آ ہے ، زواد سوتا ہے ، فیروقت میں سوتا ہے ، جمال نیس بیضنا جاسے وہاں بیشتا ہے کروں میں جب اس طرح دگایا جاسکا ہے کہ اس کی استیں جو وی ہیں اس کا دامن وسیع ہے اس کے کرے کندے اور میلے ہیں۔

ذكركأخاكيما يكرهه

یں نیبت کی ایی بات کا ذکر کرنا ہے جو اس میں موجود ہے 'اور کمتان وہات وان کرنا ہے جو اس میں موجود نہیں ہے 'اورا کک وہ بات بیان کرنا ہے جو تم نے کسی ہو 'این سرین نے کسی گھی کا ڈکر کے جو ہے نے خیالی میں کہ دیا وہ کالا آدی ' محر شبہ ہوا تہ فربایا: اللہ معاف کرے قالبا میں نے اس کی فیبت کی ہے 'ایک مرتبہ ایراہیم نمی کا ذکر جوا ان کے ایک آکھ تمی تو آحر ( یک چھم ) کسنے کے بجائے آکھ پر ہاتھ رکھ لیا۔ حضرت عاکشہ فرماتی ہیں 'کسی کی فیبت نہ کرواک مرتبہ میں نے سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی موجودگی میں کسی حورت کے متعلق ہے کہ دیا کہ وہ طویل دامن والی ہے 'آپ نے فرمایا: تھوکو' تھوکو' میں نے تھوکا کوشت کا لو تھڑا لگا۔ (این الی الدنیا۔ ابن مودویہ)۔

## غیبت صرف زبان ہی سے نہیں ہوتی

فیبت صرف زبانی ذکری کو نمیں کتے ' بلکہ بروہ عمل فیبت میں وافل ہے جس سے تمارے بھائی کا عیب کی دو سرے پر ظاہر بوجائے ' خواہ اشارے سے ' خواہ اشارے سے ' خواہ اشارے سے ' کنا سے ہے ' کسی واضح یا فیرواضح حرکت سے فیبت کے سلط میں تصریح ' ابہام ' قول ' فعل ' رُنزو اشارہ سب حرام اور ناجائز ہیں۔ حضرت عاکش فراتی ہیں کہ ہمارے پاس ایک مورت آئی ' جبوہ والی چلی کی تو میں نے یہ تلائے کے لیے کہ وہ پت قد تھی ہاتھ ہے اشارہ کیا ' آپ لے ارشاد قربایا اے عائش! تم لے اس کی فیبت کی ہے (ابن ابی الدنیا ' ابن مودید۔ حسان بن مخارق) کی محم نقل کا ہے شاہ کسی لگارے کی چال کی نقل کی جائے بلکہ نقل آ بارنا فیبت سے بھی بد ترہ ' اس لے کہ نقل سے اس محص کی محمل تصویر ذہن میں آجاتی ہے۔ ایک مرجہ حضرت عاکشہ نے کسی مورت کی نقل آ باری تو آپ لے کہ نقل سے اس محص کی محمل تصویر ذہن میں آجاتی ہے۔ ایک مرجہ حضرت عاکشہ نے کسی مورت کی نقل آ باری تو آپ لے

فرایا - مایسرنی انی حاکیت کناو گذار ۱) محصی کی نشل اراه می نیس گتی-

نیبت لکو کربی ہوسکت ہے کوں کہ گابت بھی زبان کی طرح اظہار کا ایک اہم وسلہ ہے کوئی معتقب ہی کتاب میں کی معتمین فخص کا نام لے کر ذکر کرے اور اس کے جیوب قلائے توب بھی فیبت میں داخل ہے الآب کہ کوئی عذر ہو ' بیسا کہ عنویب اس کی تعمیل نہ کور ہوگی 'البتہ یہ کمنا کہ بچر لوگ ایسا کتے ہیں ' بعض لوگ ایسا کرتے ہیں فیبت نہیں ہے کیوں کہ فیبت نام ہے کسی متعین فخص سے نیز فرارے کا خواہ وہ عمرہ ہو ' یا زندہ اس طرح یہ کمنا بھی فیبت ہے کہ وہ فخص جو آج ہمارے پاس سے گذرا تھا' یا جے ہم نے دیکھا تھا' بشرطیکہ یہ حوالہ عاطب کو فخص متعین سے واقف کرادے کیوں کہ معین فخص کا سمجانای ممنوع ہے' نہ کہ وہ بات جو سمجائی جاری سے ' چائی آگر مخاطب اس حوالے سے بید نہ سمجے کہ متعلم کی مراد کس فخص سے ہے تو یہ فیبت نہیں ہے۔ آخضرت میلی اللہ علیہ و مسلم کو جب کی فخص کی کوئی بات ناگوار گذرتی تو یہ نہ فرماتے کہ قلال فخص ایسا کرتا ہے بلکہ بیں فرماتے کہ قلال فخص ایسا کرتا ہے بلکہ بیں فرماتے لوگوں کو کیا ہوگیا ہے کہ دوائد۔ عائشہ کی اس کو کی بات کا دواؤد۔ عائشہ کا

<sup>(</sup> ۱ ) یہ روایت گیارہویں آفت کے حمن میں بیان کی جا چی ہے۔

احياء العلوم الجلد سوم

كى مخص كى پہلے تعريف كرتے ہيں عالم يك فلال مض كتاا چاہے ، كس قدر مبادث كرتا ب الكن الك بد خسلت من جلا ب اوروی کیا ہم سب بی اس خسلت میں بطابی اوروو یہ کہ اس میں مبراور قامت کا عضر مت کم ہے۔ دیمے با ابراس میں ابن خمت موجود ب ليكن مقعد بركز الي نفس كي ديمت فين ب بلك دو مرك كاميب ظا بركرنا ب البية اس ك في ايما ورابي يمال افتياركيا ہے كہ خاطب كنے والے كى كر فقسى اور خلوص كا تاكل موجائے اور اسے مجى منواء من شاركرے يہ فض تين منابول كوجام ب نيبت بيا اور تزكية للس يعن وه خود كونيك لوكول من شاركراب اور تاداني كي ياري سمتاب كديس فيبت ے پاک بول شیطان ایے ی لوگوں کو آسانی سے شکار کرتا ہے ، یہ لوگ می طم سے مروم ہوتے ہیں اور اس احمیل مسلسل فریب دیتا رہتا ہے بعض او قات جب اہلی مجلس من مض کا میب سف کے متوجہ نیس موتے تو کہتے ہیں سمان اللہ مس قدر عجيب بات بيال الله كانام عظمت وتقريس كاظهار واحتراف كي فيس لياجا بالكداية بالمني فحبث كاظهار كياليا جا اے بھی فیبت کے لیے یہ برایہ احتیار کرتے ہیں کہ ہم اپنے ووست کی طاب حالت کی مار بخت رجیمہ اور خم کین ہیں اللہ تعالی اے راحت دے کید غم خواری اور وعائر تم کے جذبے نہیں ہوتی کلکہ محض الی برتری کا ظمار معمود ہوتا ہے اگر والتعدة وعامقهود موتى ونمازك بعد تمال بن كرفي ومرم مل بن الى طرح أكروا تعدة النس رج بوابو بالودواس واقعه كاظهار ان لوگوں کے سامنے کیوں کرتے جو اس سے تاوافٹ معے مجمی آس طرح کھتے ہیں کہ قلان محص بھارا بدی معیب میں کر قارب ' الله جمیں اور اے توب کرنے کی توثیق بیف بھا ہریہ وعاہ جمین الطرباطی فنٹ پر مظلع ہے ، وہ جان ہے کہ ان کے دلوں میں کیا بحرابوا بي ليكن ووائي جمالت كي بعث يد فيس محفظ كروه الن وعاسة واب ي بجلة عذاب كم معنى بو مح بين فيبت سننا اوراس پر تعجب كا اظمار كرنا مى غيبت بي كونكه سف إوراس پر العجب ظا برك فيبت كرن وال كوفيبت برد ماى ہ اسال کے طور پر کسی کی برائی س کر کوئی مخص یہ کئے کہ ہمائی تم نے آج مجیب بات بتلائی ہے ، ہم تواسے ایسانسیں سمجھتے تے 'ہم اے آج تک اچھای مجھے رہے اللہ تعالی ہمیں اس میب سے محفوظ رکے 'یہ تبمرو کوا غیب کرنے والے کی تعدیق ے اور غیبت کی تقدیق بھی غیبت ی ہے ایک فیبت ان کرچہ دہے والا بھی فیبت کرنے والے کا شریک سمجا جا آ ہے۔ ارشار نبوی ہے۔

المستمع احدالمغتابيين (١٠) من والون من من ايك ي

<sup>(</sup> ان طرانی بذایت این خویم الفاظ یه ب "نهی رسول الله صلی الله علیه وسلم عن الغیبنته و عن الاستماع الی الغیبة" رسول الله صلی الله طیه وسلم نے نیبت کرتے اور نیبت سفتے سے عنی فرنایا ب- ( ۲ ) ایوانعهای و فری کی آب الاوب میں بدایت میوالر حن بن ابی کیل مرسلاً مشل کی ب- ( ۳ ) یه روایت بچیلے منوات میں کذری ہے۔

774

احياء العلوم جلدموم

ے منع کرنے کا حوصلہ اور قوت نہ ہو قودل ہے گرا سمجے 'یا اس جلی سے اُٹھ جائے 'یا فیبت کرنے والے کو دو سری ہاتوں ش لگالے 'ان صور قول جی سننے والے پر کوئی موافذہ نہیں ہوگا 'لین اگر زبان سے منع کیا 'اور ول جی سننے کی خواہش رہی تو یہ فات ہے 'اختیار ول کا ہے 'مناہ ہے اس وقت محفوظ رہے گا جب ول ہے پرا سمجے گا' پھر منع کرنے میں بھی ہاتھ یا اُبواور آ کھ کے اشارے سے منع کرنا کائی نہیں ہے کوں کہ اس سے اس منع کی قوین ہوتی ہے جس کی فیبت کی جاری ہے' بلکہ صراحت کے ساتھ منع کرنا اور ذکور کا وفاع کرنا ضوری ہے'ارشاد نبوی ہے۔

رەردوردون دەخورى بىر بىر بىل بىلىدى بىلى ئەسرەازلەاللەيومالقىيامة على من انك عندەمۇمن فلم ينصر موھويقدر على نصر ەازلەاللەيومالقىيامة على رۇس الخلائق (ميران - سلېن منيف)

جس فض كرماية كى مؤمن كى يوليل كى جائ اوروداس كى مدكر ير تدرت ركا كى بادجودمدند كرے تيامت كے روزات لوكوں كے مائے دلكل كيا جائے گا۔

ایک مدیث یں ہے۔

من رد عن عرض اخيه بالغيب كان جعاً على الله أن يرد عن عرضه يوم القيامة (ابن الى الديا-الوالدرواع)

جو قض اپنے ہمائی کی مزت کا اس کے پس پشت دفاع کرے اللہ پرواجب ہے کہ وہ قیامت کے روز اس کی ۔ حفاظت فرائے۔

ایک روایت کے الفاظ یہ بیں۔

جو مخص چنے بیچے آپے ہمائی کی عرت کا وفاع کرے اللہ پر اے دونہ جے آزاد کرنا واجب ہے۔ خیبت کے وقت مسلمان کی نفرت و وفاع کے فضائل ہے متعلق ہے شار روایات موجود ہیں ان میں ہے بہت کی روایات ہم اوابِ محبت اور حقوق مسلمین کے ابواب میں بیان کریکے ہیں۔

غيبت كأسباب

غیبت کے اساب بے شار ہیں الین بھیٹ مجوفی و میاں اساب کے عمن میں آجاتے ہیں ان میں سے آٹھ کا تعلق موام سے ہے اور تین خواص کے ساتھ مخصوص ہیں۔ عوام سے متعلق آٹھ اُسباب

سلاسب کیند و فضب : مین کوئی اییا واقعہ پین آجاہ جو دل میں فصدی آف برکا دے 'جب دل میں فصد کی آف برگی ہے آوہ فحصہ ولائے والے عرب کے ذکری ہے اسٹری ہوئی ہے 'خواہ خود کرے یا دو سرے کرس'اس کی تحریک طبیعت کے قاضے ہے ہوئی ہے 'بعر طبکہ کوئی دی مانع موجود ہو ابھی او قاف اوی بھا ہرضے پر قابو پالیتا ہے 'لین دل میں کیند ہاتی رہتا ہے 'کیند شعصے بر تر ہے میوں کہ دل میں کیند رہنے ہے جیشہ کے لیے تراکنے کی بنیاد پڑئی ہے 'اس اے معلوم ہوا کہ کینداور خصب وداوں بی بیت کے سب ہیں۔

ووسرا سبب-موافقت : یعنی دوستوں اور ہم نشینوں کی تائید و تصدیق کرنا اور ان کی دیکھا دیکھی خود بھی خیبت میں لگ جانا

۳۰

احياء العلوم جلدموم

اور فیبت پران کی معاونت و موافقت کرنا 'چنا نچے جب اہل مجلس کسی هخص کی مزت سے کھیلے ہیں 'اوراس کا معنی اُوراتے ہیں تو وہ سے معالم است کے اس کا اٹکار کیا 'اوران سے انقاق نہ کیا یا تحققو کا موضوع بدلایا مجلس سے اُٹھ کرچلا کیا تو یہ لوگ ناراض ہوں گے 'اور مجھ سے نفرت کرنے گئیں گے 'اس خیال سے وہ ان کی ٹائید کرتا آگا وراسے حسن معاشرت اور ملنساری کی اہم بنیا و تصور کرتا ہے 'کمی اس کے رفقاء غیظ و خفنب کی طالت میں کسی کو براکتے ہیں تو وہ خود مجی ان کی چاہلوی کرنے کے لیے اپنے اور خود مجمی اس کے رفقاء غیظ و خفنب کی طالت میں محل سے یہ خلا ہر کرتا ہے کہ میں خوجی 'خم' پریشائی' اور فارغ فصمہ طاری کرلیتا ہے 'اور خود بھی برابھلا کئے گئا ہے اور اپنے اس عمل سے یہ خلا ہر کرتا ہے کہ میں خوجی 'خم' پریشائی' اور فارغ اللہ ہر طالت میں دوستوں کے ساختہ ہوں۔

تیسراسبب اِحتیاط اور سبقت : بمی کمی هنمی کویه گمان ہو آ ہے کہ قلال هنم میری تاک میں ہے وہ قلال ہوے آدی کے یمال میری براتی کرے گان ہوں ہراتی کرے گایا قلال محالمے میں میرے خلاف شمادت دے گا وہ ان اندیشوں کے پیش نظر خودی سبقت کرتا ہے 'اور اس کی برائی شمیدع کردیتا ہے 'اور اس کو برف تقید بنا تا ہے 'تاکہ جو بات کے والا ہے اس کا اختبار ساقط ہوجائے 'یا اس کے متعلق اولا صحیح بات کے دوالا ہے اس کا اختبار ساقط ہوجائے 'یا اس کے متعلق اولا صحیح بات کے جب لوگوں میں یہ مشہور ہوجائے کہ فلال فض کے متعلق اس کی اطلاعات سمجے ہوتی ہیں تو اس کے متعلق جموثی ہاتیں اور آفوا ہیں جب لوگوں میں یہ مشہور ہوجائے کہ فلال فض کے متعلق اس کی اطلاعات سمجے ہوتی ہیں تو اس کے متعلق ہموٹی ہاتیں اور آفوا ہیں کی میرائی شروع کردے 'اور یہ کے کہ جموث ہولنا میری سرشت نہیں ہے 'میں نے اس کے متعلق پہلے ہو بچھ کما وہ کی لکلا 'اس طرح کے گائیں کہ دو سرا محض اول تو اس کی برائی کرنے کی جرآت نہ کرے گا' کیوں کہ دو سرا محض اول تو اس کی برائی کرنے کی جرآت نہ کرے گا' اور اگر اس نے جرآت کی بھی تو اس کی ہوئی کو اور اگر اس نے جرآت کی بھی تو اس کی ہوئی ہوں تا ہی اور اکر اس نے جرآت کی بھی تو اس کی ہوئی گار ہیں تنہ دی جائے گا' کیوں کہ دو سرا محض اول تو اس کی برائی کریے کی جرآت نہ کرے گا' اور اگر اس نے جرآت کی بھی تو اس کی ہوئی ہوئی تاروں کی ہوئی گار کی ہوئی ہوئی کو اس کی بوئی ہوئی کا دو سرا محض اول تو اس کی برائی کریں گے۔

جوتفاسبب براءت : مجمى كى برائى سے اپنى براءت مقعود ہوتى ہے اس صورت ميں دوسرے فض كا حوالہ دے كروہ به كتا ہے كہ تما ميں كيا بلكہ فلال فض مجى كرچكا ہے كيا وہ مجى ميرے ساتھ شريك قا طالا كلہ أكر براءت بى مقصود تقى قوابنا عذر بيان كرتا چاہيے قما و مرے كا حوالہ دينے كى كيا ضورت تقى الكين كيوں كہ دو مرے كے ذكر سے ابنا موقف مضبوط ہو تا ہے اس ليے دو مرے كو تجى شامل كرايا۔

یانجواں سبب-مفاخر تاور بردائی کا اظهار : وواس طرح که دو سرے فضی میں حیب نکال کراپی برتری ظاہر کرے مثاقیہ کے کہ فلال فض جائل ہے اس کا سمجھ ناقص ہے اس کا کلام کروراور لچرہے اس تقید سے مقدید ہو تاہے کہ فاطب پر اپی فضی خالف کہ فلال فض جائل ہے اس کا کلام کروراور لچرہے اس تقید سے مقدید ہو تاہے کہ میں اس کے مقابے میں زیادہ علم رکھتا ہوں ' مجھے فنم کی قوت میسرہ ' اور میری تفکلو عمدہ ہے ' اور یہ تقید اس لیے ہوتی ہے کہ کمیں لوگ میری طرح اس کی بھی تنظیم نہ کرنے لکیں 'اور معاشرے میں اسے بھی نمایاں مقام نہ حاصل ہوجائے۔

چھٹا سبب خسد : مجمی جذبہ حسد غیبت پر ابھار آئے 'ید دکھ کرکہ لوگ محسودی ہے مد تقریف کرتے ہیں اس سے مجت کرتے ہیں 'اور اس کا اعزاز واکرام کرتے ہیں اس سے بداشت نہیں ہو تا اور وہ پیر جاتا ہے کہ کسی طرح اس سے یہ فحت سلب کرلی جائے لوگ اس سے نفرت کرنے گیں 'اور اس کی عزت ہائی جدیہ 'ید مقصد حاصل کرنے کے لیے وہ محسود کے حمیب ظاہر کرتا ہے 'حسد کیند اور خضب کے طاوہ ایک جذبہ ہے 'خضب اور کیند اس وقت ہو تا ہے جب وہ سرا محض کچھ زیادتی کرتا ہے ' دراصل یہ دونوں جذبے انظام کا مظری 'حمد میں یہ بات نہیں ہے 'بعض وقعہ آدی اپنے محس ور سوئس اور موئس رقت ہی محدد کرنے گئا ہے۔

سانوال سبب ول مى : يعن دومرے كے عيب اس ليے كيے جاتے يوس كم محفل ميں دل جي كي فضا بدا بوا اور الل محلس

احياءالطوم جلدسوم

كوشف بنائ كاموقع ملے اور اجماوت كذرب-

آٹھوال سبب تحقیر : مجی اس لیے برائی کی جاتی ہے کہ دو سرے مطل کی تعقیدا تدکیل ہو 'یہ محکرین کا شیدہ ہے 'اس میں موجود کی 'اور فیر موجود کی کی بھی قید نہیں ہے ' بعض لوگ سانے بیٹے ہوئے آوی بی کو اپنی تحقید اور خدان کا ہدف بنالیتے ہیں 'یہ نہیں سوچے کہ اس طرح می قدر رُسوائی ہوگی 'یزاکرعہ اس کی جگہ ہوئے قوخدان کا کیا حضر ہو آ۔

خواص کے ساتھ مخصوص اساب : یہ تین سب انتائی فایش اورد شوار ہیں ایہ محض شربوتے ہیں لیکن شیطان ان پر خیر کا محمد کا ملت کردیتا ہے ان ان میں خیرہ و آ ہے لیکن شیطان ان میں خرکی امیرش کردیتا ہے۔

سلاسبب تجب : مجمی کی ویندارے کوئی فلطی سرد ہوتی ہے تو وہ تجب کا اظہار کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ ہمیں اس کے علی رہیں ہوت کہتے ہیں کہ ہمیں اس کے علی رہیں ہوت ہے تھا ہے گئے وہ اللہ کہ اس کے اس کے اس کے اس کے اس کے اس کے دائے کہ اس کی میں ہوتی ہے اس کے دائے کہ اس کی میں کہ اس کی میں ہوت ہیں ہول دیا اور کھنے دالے کے اس کی جب کہ دو کہت میں جات ہوت ہیں ہول دیا اور اس طرح کس میں معلی ہے ہیں ہوا اس ہوت ہوت ہے کہ دہ کہ دہ کہ میں ہوت ہوت ہوت کرتا ہے ایر معالم میں میں میں ہوت ہوت ہوت ہوت ہوت ہوت کہ دہ کہ دہ کہ ہوت ہوت ہوت کرتا ہے ایر معالم میں میں میں میں ہوت کہ انتہاں ہے ہیں آتا جاتا ہے۔

دوسراسبب جذبه شفقت : لین کمی مخص کی حالت پرخم زوہ ہوجائے اوراہ امر میوب بی جٹلاد کی کرید کے کہ فلال محض کی موجودہ حالت نے افسوس کا وحولی مجے ہے اور یہ جذبہ بھی مخص کی موجودہ حالت نے افسوس کا وحولی مجے ہے اور یہ جذبہ بھی قابل قدر ہے اکین نام لینا ضف ہوگیا اور ایک اچھا جذبہ فیبت کا سبب بن کیا مسلمان کی خطاوں پرخم کرنا اور اس کے لیے اپنے راک کا مذبہ محسوس کرنا ہوت اس کے لیے اپنی شیطان نام لینے پر اکسا کو اس اجھی بات میں بھی شرکی آمیزش کردتا ہے۔ دل بیل رحم کا جذبہ محسوس کرنا ہوت کا میرش کردتا ہے۔

\*\*\*

احياء العلوم جلدسوم

الله المراح و جود اطمینان سے دریافت فرایا اس نے عرض کیا یہ بات قوب ہے فض تمازیں تا فیر نہیں کرتا و ضواحی طرح کرتا ہے اور کوع و جود اطمینان سے اوا کرتا ہے الین یس نے اس فض کو رمضان کے طلاقہ کمی دورے رکتے ہوئے ہی نہیں دیں اس فض سے دریافت کیج کیا ہمی مینے میں قو ٹیک و بر سمی اور اللہ صلی اللہ علی اس نے احتراف کیا ہمی میں نے دریافت فرایا اس نے احتراف کیا کہ میں نے دریافت فرایا اس نے احتراف کیا کہ والے تعتری مضان میں بائری سے دوئے رکھتا ہے اور اس ماہ کے حقوق پورے طور پر اداکر تا ہے تیکن میں نے دیکھا ہے کہ میں منہ کی صلی ہوئے والے اور نہ کمی طریب کو میں نے واقع کے علاوہ میں افکار کیا ہوئے اور نہ کمی طریب کو میں نے واقع کے حقوق پورے اور کی کو حق کیا ہوں اللہ صلی اللہ طیہ و صلم آپ اس سے دریافت فرایا: اس نے عرض کیا ہا رسول اللہ صلی اللہ طیہ و صلم آپ اس سے دریافت فرایا: اس نے عرض کیا تا ایس نے فرایا: یہ سے دریافت فرایا: اس نے عرض کیا تا ایس نے فرایا: یہ اس سے دریافت فرایا: اس نے عرض کیا تا ایس نے فرایا: یہ اس نے موس تے اچھا ہو۔ کیا: ایس اللہ عنوں شاہد ہوں شاہد ہوں تا ہوں ہوں کرتا ہوں اور تم اس نے قرائی کی ہوں تا ہوں کہ میں کرتا آپ نے فرایا: یہ اس سے دریافت فرایا: اس سے دریافت فرایا کیا کہ دورت اور کرتا ہوں کرتا ہوں کہ دورت اور کرتا ہوں کرتا ہوں کرتا ہوں کرتا ہوں کرتا ہوں کہ کی دھوں کرتا ہوں کرتا ہو

### غيبت كاعلاج

علم وعمل کا مجون : تمام اخلاق فاسد اورعادات رفطہ کا طلاح علم و حمل کے معمون سے ہوتا ہے بینی نہ تعامل سے ان امراض
کا علاج کن ہے 'اور نہ محض عمل سے بھر ہر مرض کی دوا اس سے سب کے مخالف ہوتی ہے 'چنانچہ اگر مرض کی بنیاد حرارت ہے تو علاج معمون سے ہوگا' اور محدودت ہے ہوگا' اور محدودت ہے ہوگا' اور محدودت ہے اور چھلے منوات میں اس موضوع پر کانی بچو کھا جا چکا ہے۔

زبان کوفیبت سے روکنے کے دو طریعے بن ایک اجمال اوردو سرا النمیل۔

مالنارفي اليبس بأسر عمن الغيبة في حسنات العبد (١)

<sup>(</sup>١) اس روايت كي كان اصل محمد حيس لي-

71

احاءالطوم طدسوم

ختک چزوں میں اگر اتن جزی ہے اثر نہیں کرتی جتنی جزی ہے فیبت آدی کی نیکیوں میں اثر کرتی ہے۔

کی فض نے معزت حسن سے کہا: میں نے سنا ہے کہ آپ میری فیبت کیا کرتے ہیں؟ انہوں نے جواب دیا میری نظر میں

تہاری یہ حیثیت نہیں ہے کہ اپنی نیکیاں تہارے حوالے کردو۔ بھرطال جب آدی ان دوایا سے نظر والے گا اور ان و میدوں پر

فور کرے گاجو فیبت کے سلسلے میں وارد ہیں تو ارے خوالے کاس کی زیان فیبت پر آمادہ نہیں ہوگی ہے تعیر میں مفید فاجت ہوسکتی

ہے کہ آدی فیبت کر نے سلے اپنے باطن پر بھی نگاہ و والے شاید کوئی ایسا ہی میب اپنے اندر بھی مل جائے اگر ایسا ہو تو

دو سرے کی فیبت کر کے گناہ کماتے کے بچاہے اس کے اوالے کی اگر کرے 'اور انخضرت جملی اللہ علیہ و سلم کے اس ارشاد

مبارک کویاد کرسے:

طورلى لمن شغله عيب عن عيوب الناس (برام-الر)

تفصیلی طریقة علاج : تفعیلی طریقة طلاح به به کدان اسهاب ی تظروالے جن سے فیبت یو تخریک ہوتی ب مرض کا طلاح اس کے سب کا خاتمہ کرے ہی مکن ب مفید کے آساب اور موالات ہم پہلے وکر کر بچے ہیں کچا کو فیبت کا سب خصب ہوتو اس کا علاج اس طرح کرنا چاہیے کہ اگر جس نے فسہ کیا اور اس پر گابو نہایا تو فدا تعالی فیبت کی وجہ سے جھے پر ناراض ہوں ہے اس کا علاج اس طرح کرنا چاہیے کہ اگر جس کے فسہ کیا ہے اور میں نے فیبت کر کے اس کی نافرانی کی ہے اور اس کے محم کو فیراہم تصور کیا ہے۔ رسول اکرم ضلی اللہ علیہ وسلم فراتے ہیں۔

ان لجهنه بابالا يدخل منه الامن شفى غيضه بمعصية الله تعالى (يدار ابن الى الديايين نالي-ابن ماس)

ودرخ كاكيدودانه الياموكاجس من مرف وي محص داهل موكاجس فالله تعالى كافراني من الخاص

كالا بو-

ایک مدیث میں ہے:-من اتقی ربه کل لسانه ولم یشف غیضه (ابر معورد یلی-سل بن سعر) جو فض ایخ رب سے در آ ہے اس کی زبان بر ہوتی ہے اور دہ اپنا فصہ نیس کا 10-

احياء العلوم جلدسوم

ارشاد نبوي ب

من كظم غيضا وهويقدر على ان يمضيه دعاه الله تعالى يوم القيام على رؤس الخلائق حتى يخير مفى أى الحور شاء (ابداؤد تني ابن اجه مانين الس) جو مخض فصر لکاتے پر قدرت رکھے کے باوجود فی جائے قیامت کے دن اے اللہ تعالی سب لوگوں کے سامنے بلائمی محاورات ابن بندیدہ حور منخب کرنے کا اختیار دی محد

بعض انبیاتو پر نازل ہونے والے محینوں میں لکھا ہے "اے ابن اوم! اپنے مصے کے وقت مجھے یاد کرایا کر میں اپنے فصہ کے وقت تجم یا د کروں گا اور بخم ان لوگوں کے ساتھ جاہ نہیں کروں گاجو میرے ضفے سے جاہ ہونے والے ہیں۔"

فيبت كادد مراسب موافقت ب الين بعض لوك اسيخ دوستول كى بال مين بال طائے كے ليے كمى كى فيبت كرتے كلتے بين اكر غیبت کا سبب موافقت ہوتو سوچنا چاہیے کہ اگر میں نے محلوق کی رضامندی حاصل کر مھی لی تو بھے کیا فائدہ ہوگا'اس صورت میں جب کہ باری تعالی مجم سے ناراض موجائیں مے کون بے وقوف بے جائے گاکہ فیری خوشنودی کے لیے میں اپنے آقا کو ناراض كدول الرفسه الله كے ليے مواؤكو كى حرج نہيں ہے الكن اس من بعي اس بات كاخيال ركھے كد جس مخص ير ففا مواس كے متعلق کوئی فلط لفظ نبان سے نہ تکالے اکر اس کے رفقاء کی فض کی برائی میں مضغل موں ان پر بھی اللہ کے لیے خفا ہوتا

چاميے كوكك انہوں نے بدرين كناه فيبت كاإر كاب كركے بارى تعالى كا فرمانى كے ب

فیبت کا تیراسب " تزیم نس" ، این کناه کی دوسرے کی طرف نست کرے ایل براءت کرتا اور اسے نس کی پاک بیان كرما اس موقع برسوچنا جائيے كدبارى تعالى كى نارا فىكى كے سامنے لوگوں كى نارا فىكى كوئى معنى ديس ركھى ، مرفيبت سے بارى تعالیٰ کی نارانسکی تو بینی ہے لیکن ان لوگوں کی خوشنودی بیٹی نہیں ہے جن کے سامنے اپنے نفس کی براوت مقمود ہے نیزیہ بھی مینی نسیس ہے کہ جن لوگوں کی طرف کناہ کی نبست کی جاری ہے لوگ انسیں پرانسور بھی کریں سے یا نسیں ونیا کی سر خردی علی اور وہی ہے ' بطی اند ملے لیکن آخرت کی رسوائی اور ذکت اور ضارہ تعلی اور مینی ہے جو فیبت کے منتج میں ال کردہ کی اکتی بدی جالت اور نادانی ہے کہ لوگوں کی رضا ماصل کرنے سے لیے جس کا ماصل ہونا ضوری نسیں ہے۔ باری تعالی کی نارا اسکی خرید لی جائے۔ یہ عذر کرنا بھی سرا سرجمالت ہے کہ اگر میں نے حرام مال کھالیا و کیا ہوا فلاں" بیدا فض " یا فلاں" بیدا عالم " بھی تو کھا تا ہے ، من نے سلطان کا صلیہ تول کرایا تو کیا افت آئی قلال "بزرط" بھی توشاہی مطایا تول کرتے ہیں۔ اس طرح نے عذر کرنے کے معن یہ میں کہ تم ان اوگوں کی افتدا کرتا ہاہے ہوجن کی افتدا جائز نیس ہے۔ افتدا مرف ان اوگوں کی درست ہے جو خدا تعالی ک مرضی کے پابند اور اس کے احکام کے ملتی ہیں جو لوگ احکام الی کی خلاف ورزی کرتے ہوں ان کی اقباع ہر کر جائز جس عواه وه ونیا ے کی بھی اعلی منعقب پر فائز کول ند مول اگر کوئی محص ال میں جل رہا مواور تم اس سے بچے پر قادر مو و کیا جان ہوجہ کراس ك ساخد الله من جل ماؤك، بركز سي إاكر تم إياكيا اوراس كا اقاع من خديمي جل مرا ويد اعتالي احقانه وكت ہوگا۔ پرعدر کرنے میں اور دوسروں کا حوالہ دے کرائی براوت کرنے میں دوگناہ میں ایک قیبت کا کناہ اور دوسرے اس عذر کا مناه 'اور عذر کناه بدیر آزگناه بوتا ہے 'ایا محص احمالی کم حص اور کورباطن ہے کہ بلا وجد اپنے نامیز اعمال میں ود کنابوں کا اضاف كربينا اس كامثال اس بمرى كى بي ب جوابية زكويها أكى جوثى المرتا مواد كيدكر خديمي جلا ك لكادب اوراية كريني وجہ بشرطیکہ وہ زندہ رہ جائے اور اے قرت و روائی می ال جائے۔ یہ بیان کے کہ براکیل کہ جمعے زیادہ حقدرے وہ کرا تویں مجى كريدى مم اس كى معتلك خيزدليل برايي بلسى ند مدك سكو عي اوراس كى جالت برائم كرف بر مجور موجاد مع كين خود ابنالنس كري ك النف قدم رجل وندم اس كى ماقت ير بنوك ادرنداس كى جالت يرائم كو ك-

اکر فیبت کاسب ود مرول پر این برتری کا اغمار موتواس کاعلاج اس کرے کرے کہ باری تعالی کے نزدیک میراج یک مرجد تھا

دہ تو اس غیبت ہے باتی نہ رہا۔ اب اگر دو سروں کی غیبت کرنے ہے بھے پھر ڈنیاوی امرا او اگرام مل بھی کیا تو اس کی حیثیت ہی کیا ہے' پر اس کا پانا بھتی بھی تو نہیں ہے ' پر اس کا پانا بھتی بھی تو نہیں ہے ' کیر اس کا پانا بھتی بھی تو نہیں ہے ' کیر اس کا پانا بھتی بھی تا سمجھیں ہے۔ جا معالم میں محمد ما سمجھیں ہے۔ جا معالم اس کی اور اوگ جمونا سمجھیں ہے۔

حدى وجہ سے فیبت كرنے ميں دو ہرا غذاب ہے؛ ایک غذاب اؤ حدى وجہ ہے كہ وہ دفیا كی فعنوں پر حد كررہا ہے، مالا تكد به نوس زوال پذر ہيں حد سے اس فض كا پكو نہيں بكڑا ہے لوتيں ميتر ہيں، خود وى جسانی اور ذبئی عذاب ميں كرفار رہتا ہے، كرماسد نے اس عزاب پر قناحت نہيں كى، بلكہ اس كے ساتھ آخر سے عذاب كا بھی اضافہ كرليا، لينی اس كی فيبت بھی شروع كردى جس سے وہ جلن محسوس كرتا ہے، اس ميں وہ اكا بھی فقصان ہے اور دين كا بھی اپر فض خور في الذيا والا خرة كا معداق ہے، ارادہ يہ كيا تھا كہ دو سرے فض كو نقصان بولياك اللهی فقصان افحا بيطا، اور بھائے افع كمانے كے اپنا راس المال (تكيال) بھی اس كی جمولی ميں ذال ديں، اپناو شن اور اس كا دوست بن كيا يا در كو فيبت اس فيض كوكوئي نقسان نہيں بہنچائی جس كی تم فيبت كرتے ہو بلكہ خود حميس نقصا بہنچائی ہے، تمارى نيكياں اس كی طرف خطل ہوجائی ہیں، اور اس كی برائیاں تمام ہے میں آجائی ہیں، تم نے حسد كی خبات كے ساتھ حماقت بھی بلالی ہے بھر ہے ضورى نہيں ہے كہ تمارا حمد محسود كو نقسان تى بہنچائے كا آجائی ہیں، تم نے حسد كی خبات كے ساتھ حماقت بھی بلالی ہے بھر ہے صورى نہيں ہے كہ تمارا حمد محسود كو نقسان تى بہنچائے كا وہ كی بوسکا ہے كہ تمارا حمد محسود كو نقسان تى بہنچائے كا بوب كما ہو ہائی ہیں، تم نے حسد كی خبات كے ساتھ حماقت بھی بھر ہو سكا ہے كہ تمارا حمد محسود كو نقسان تى بہنچائے كا وہ بركا ہے ہی ہو سكا ہے كہ تمارا حمد محسود كو نقسان تى بہنچائے كا بوب كما ہے كہ تمارات حمد سے اس كی شرت و مقلت میں كی ہونے كے بجائے زیادتی ہوجائے۔ كی شاعر نے كہا خوب كما

وافااراداللهنشر فضیلة طویت اتا حلهالسان حسود (جب الله تعالی کی فض کے فعائل میلائے کا ارادہ کرتا ہے والی دیات دالی نان (منس) میا کوتا ہے جواس پر صد

كريا ب اوراس كى نيك ناى كاسب بنى بي)-

سے فض کوئون میں جٹلا دکو کررم کھانا آگرچہ ایک متحن جذبہ ہے لیکن شیطان تہاری اس نیک سے حد کرنا ہے 'وہ حہیں مرائ مراہ کرنے کی کو حش کرے گا اور تہاری زبان سے کوئی ایسا لفظ نِکلوا دے گا جس کی سزا میں تہاری فیکیاں اس فض کی طرف معلی ہوجا تیں گی جس پر تم نے رحم کھایا تھا' اس طرح اس کے نقصان کی طافی ہوجائے گی فیکن تم فود ایک ایسے نقصان میں جٹل

موجاؤے جس کی کوئی طافی اس ب اور خود او کال رم "بن جاؤے۔

الذي كي فيدكر الله كي مطلب في كرممي عض كي فيبت كى جائد بب تم كمي عض بالله كي لي الله كي الله كي الله كي الله ا عيفان حميس اجرو لا اب عروم كر له كي فيبت مين لكا رمتائه وه يه في جامتاك تم اس لا اب كمستحق قرار يا وجو الله كي ليه ضد كر له كي فيه كله والا ب- مي حال تعجب كاب اكر تم كمى كه حال بر تعجب كرف كرف فيبت مين لك جاؤ تو

شياءالطوم جلدموم

دو سرا تمارے تجب کا مستق نہیں ہے ' ملکہ حمیس خود اسے نفس پر تجب کرنا چاہیے کہ دو سرے کے دین یا دنیا پر تجب کرتے کرتے اپنا دین ضائع کر بیٹھے ' اور دنیا میں بھی عذاب کے مستق فھرے ' کیل کہ جس طرح تم نے تجب کے بہائے دو سرے کے پوشیدہ عیوب بھی ظاہر سے بائیں گے اور حہیں بھی رسوا کیا جائے گا۔ ان سب امراض کا علاج علم و معرفت ہے۔ جس مخض کا ایمان قوی ہو تا ہے اور جو مخض اللہ کی حقیق معرفت رکھتا ہے اس کی ذیان فیبت سے محفوظ رہتی ہے۔

### ول سے غیبت کرنے کی محرمت

سوء ظن (برگمانی): بدنبانی کی طرح برگمانی می حوام به اینی جس طرح به جائز نہیں کہ تم اپنی زبان سے کمی دو سرے کے میوب بیان کرواسی طرح به بھی جائز نہیں کہ تمان سے دل میں کسی کے متعلق علا خیال آئے یا اس کی طرف سے برگمان ہو 'برگمانی سے ہاری مراد بہ ہے کہ کسی فض کو قصد آبرانہ سجمتا جاہیے 'البتہ خوا طراور مدھ فی نسم کے طور پر اگر کسی کی برائی کا خیال دل سے ہاری مراد بہ ہے کہ کسی معاف ہے 'منوع عن ہے 'اور عن نام ہے دل کے میلان اور قصد کا۔ اس عن کی فالفت قرآن کریم میں وارد ہے۔

ن مرا من وروجود يا يها الذين المنو الحتنب واكثير أين الظّن إنْ بعض الظّن إثم (ب١٦٨ اسه) ال ايان والوبسة في كمان سي بماكرة كون كه لف كمان كناه موتري

شوع ظن کی مُرمت کی وجہ : یہ ہے کہ واول کے اسرار سے ملائم الغیوب (اللہ تعالیٰ) کے طاوہ کوئی واقف قسی ہے اس لیے

میں بڑے کے لیے جائز قسی ہے کہ وہ کسی فض کے منطق اپنے دل میں فلط خیال جمائے 'ہاں اگر پرائی اس طرح ظاہر ہوجائے

کہ ند اٹکار کی مخبائش باتی رہے اور نہ ناویل و قوجہ کی 'اس صورت میں بلاشہ اپنے عظم و مشاہدے کے مطابق میں فلط خیال کا دل

میں آنا اور رائع ہونا ممکن ہے 'لیکن جس برائی کا نہ تم نے مشاہدہ کیا ہے اور نہ اس کے منطق کچے سنا ہے اس کا دل میں آنا شیطان کا
کام ہے 'شیطان ہی اس طرح کے وسوسے دل میں ڈالی ہے اس کی کھذیب کرنی چاہیے جمیوں کہ فاسق کی خرمعتر نہیں ہوتی 'اور شیطان تو فاستوں کا بھی سردار ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

يَّا يُهَا الْنِيْنَ الْمُنُو الْنُجَاءُكُمُ فَاسِقَ بِنَبَاءِ فَتَبَيَّنُو الْنُصِيبُو اقَوْمًا بِجَهَالَة (١٣١١١ ١٣١٢)

اے ایمان والو! اگر کوئی فاس تسارے پاس کوئی خردائے وخوب محتیق کرنیا کرہ بھی کمی قوم کو نادانی سے کوئی ضردنہ یا خاد۔ کوئی ضردنہ یا خاد۔

معلوم ہوا کہ شیطان کی خرکی تصدیق کرنا جائز جیس ہے اور اگر کوئی دلیل ایسی موجود ہو جس سے یہ احتاد فاسد فحمرہ ہو 'یا خلاف کا احمال کاتا ہو جب آئی طریق آئی اس کی تصدیق کرنا جائز جس آگرید فاس کا جموث بولتا بھی جس ہے 'بلکہ یہ بھی ممکن ہے کہ اس کی خبر می ہو 'کیا نہا گرفت کا جائز نہ ہو گا ۔ ایسا بی ہے کسی فلاس پر محض اس لیے عد جاری جس کی جائز نہ ہو 'یا جائز نہ ہو 'یا خرارہ کیا ہو 'ی نہ ہو 'یا خرارہ کیا ہو 'ی نہ ہو 'یا خرارہ کیا ہو 'ی نہ ہو 'یا خراب سے گل کی ہو 'یا خرارہ کیا ہو 'ی نہ ہو 'یا کسی نے دیو تی اس کے متعلق ہے کسی نے دیو تی اس کے متعلق ہے مسلمان کے ساتھ بر گائی ہے 'اس کے خضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے۔

ان الكم حرم من المسلم دمه ومالعوان يظن بعظ السوء (يهل ابن مهم) الله تعالى في مسلمان كاخون أور مال حرام كما ب اوري محى حرام كما ب كداس كم معلق يراحمان ركها اسك

اس مدیث سے معلوم ہوا کہ جن ولا کل سے کی مسلمان کا فوان اور مال چا تو ہوتا ہے اپنے ولا کل سے اس کے پارے بیں بدگانی کرنا بھی جا تزہوگا اور وودلا کل بیں آگھ سے مشاہدہ یا کسی اللہ کی شیاد سند

يَدُكُمَاني كاعلاج : اگريه دلاكل موجود نه بول اورول بي سمي كيار ين بَرُكَمَاني داويات واسك إزال ي تديركني چاهيد اور نفس كو سمجان چاهيد كه اس هخص كاحال تحدير على ب بنس واقع كونياد به كراني د كمان بورما به اس بين شراور خير دونون بي كاحمال ب ايد كيا ضوري به كه تو خير كه احمال كوچمو وكر شرك احمال كو ترخ د --

یماں یہ سوال پیدا ہو با ہے کہ آدی کے دل میں محکوک پیدا ہوتے ہی رہے ہیں اور طرح طرح کے خیالات ہی سرا تھاتے ہیں ا ان محکوک اور خیالات کے جوم میں یہ بات کس طرح معلوم ہو کہ فلاں خیال شوہ خان ہے اور فلاں خیال سُوہ خن نہیں ہے ۔ بلکہ فکک یا حدیث محس ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ سونہ محن طلاحت سے پہانا جا با ہے اور وہ بلاحت یہ ہے کہ تسارا دل اس محض ہے بدل جائے جس کے بارے میں بدگمان ہو " شاہ سلے اس سے حمیت کرتے تھے اب فرت کرتے لکو ایا اس کی خاطرداری اور فقیم کرتے میں پہلا سانشاط اور سترت یاتی نہ رہے قلب کی اس تبدیلی ہے سمجھنا جا ہے کہ میں فلاں محص سے بدگمان ہوں۔ حدیث شریف میں سوء عن کا کیا خرب علاج بیان فرمایا کیا ہے ار خاد ہے۔

ثلاث في المئومن وله منهن مخرج فمخرجه من سوء الظن ان لا يحققه (طراني-ماره بن النمان)

تین ہاتی مؤمن میں ہوئی ہیں اور اس کے لیے ان سے تکلنے کی صورت ہی ہے ، چنانچہ سُوءِ عن سے نیخے کی صورت ہے کہ اے ول میں رائخ نہ کرے۔

مطلب یہ ہے کہ آگر بھی کوئی فلا ممان ول میں آبھی جائے توند اے تھر نے یا بھنے کاموقع دے اور ندا معناہ کے درید اس کا اظہار کرے۔ قلب میں بھن تھنے کی صورت تو یہ ہے کہ اس کی دجہ ہے کراہت یا فطرت کرنے گئے اور ظاہری اصفاہ کے درید بر ممانی فاتر کرنے کی صورت یہ ہے کہ ان ہے ول کے عن کے مطابق اعمال صادر ہوئے گئیں 'بر طال شیطان معولی می بات کو بہانہ بعا کہ ول میں لوگوں کی طرف ہے برائی واتا ہیں کہ برائی کا کتی جلد ادراک کرلیے ہیں وا تعدیم موس اللہ کے فور ہے دئیں باکہ شیطان کے ادراک کرلیے ہیں وا تعدیم موس اللہ کے فور ہے دئیں باکہ شیطان کے ادراک کرلیے ہیں وا تعدیم موس اللہ کے فور ہے دئیں باکہ شیطان کے فریب کی تاریکی میں دیکتا ہے۔ البتہ آگر حمیس کوئی معتبر آدی کمی بات کی اطلاح دے اور تمارا کمان اس کی تعدیق کی طرف کا کسی خوری ہے کہ اس خوری ہے کہ اس خوری ہے کہ اس خوری ہے کہ معلی ہو ہو تا ہیں کہ ایک فض حمیس خبردی ہے اور جو اپنی تفاج ہت کی بعان ہوجوئی ہی ہے۔ یہ کمان ہوجوئی گائے ہو اس کے متعلق اس کی خبردی ہے کہ کہ میں میں کہ ایک فض کے مطاب خوری ہے کہ اور جو اپنی تفاج ہے کہ خبردی ہے بہ کمان ہوجاؤ کی جہ ہم کے متعلق اس کے خبردی ہے کہ کان ہوجاؤ کی جہ ہم کے متعلق اس کی خبرد ہے درائے کی اس منص کے متعلق اس کے متعلق اس کے خبردی ہے کہ کان ہوجاؤ کی جہ ہو تک کی خبر ہو تمین کی شادت سے کے کئی دھن تو جسی ہو اس کی جہ در ای اگر ایسا ہو تا ہو اس کی خبر تمین کی شادت سے کے کئی دھن تو دہ می کی ہے۔ در ای اگر گیا اس کی خبرد کی جہ ان کی ہو تا ہی ہو تا ہی ہو تا ہی ہو تا ہو ہو تا ہو تا

www.ebooksland.blogspot.com احام العلوم المدرم

چاہیے اور نہ سچا قرار دینا چاہیے بلکہ یہ سوچنا چاہیئے کہ جس فض کے بارے میں اس نے جھے خردی ہے اس کا حال جھ پر پہلے

مجمی محلی تعااوراپ مجمی محلی ہے۔

بعض لوگ بطا ہر اُفتہ ہوتے ہیں 'اور دونوں میں کوئی عداوت یا حسد کا جذبہ بھی نہیں ہو یا لیکن وہ عادیا لوگوں سے تعریف کرتے ہیں اور ان کے حیوب میان کرک خش ہوتے ہیں ' یہ لوگ بقا ہر افتہ اور عادل ہیں ' لیکن حقیقت میں ایسے نہیں ہیں فیبت کرنے والا فاسق ہو یا ہے جس مخص کو غیبت کرنے کی عادت ہو اس کی شادت تعل ند کرنی چاہیے ، لیکن آج کل لوگ غیبت کو مجمد برا عيب نسي سجيعة اوراس باب مي است سل الكار موصى كه عادى فيبت كرف والوس كي شادتي محى تحول كرلية بين اور خود بمي ایک دو سرے کی برائی کرتے راہے ہیں اور اعجام کی کھے ہی بدا نیس کرتے۔ اگر تم کمی مسلمان سے بدعن موجاد واس کی خاطر داری اور تعظیم میں زیادتی کرد اور اس کی لیے خرکی دعا ما کو اس طرح تهارا دل صاف ہوجائے گا اور شیطان بھی مایوس ہو کرتم ے بات اُٹھانے کا مجروہ تمارے ول میں کمی کے لیے فلد ممان والنے کی کوسٹش نہیں کے گاس خوف سے کہ کمیں تم اس کے ليے دعائے خيرنيرك لكو اوراس كى زيادہ تعليم ندكرت لكو اكر كمى دليل-مشابدے يا معترضادت- ك ذريعه مى مسلمان ك برائی تمارے علم میں اے تو یہ مناسب تمیں کہ شیطان کے بھانے میں اگراس کی فیبت کرنے لکو بلکہ اے اس طرح فیبحت کرو كه دو سرے واقف نه بوسكيں كيا هيمت كرو تو خوال مونے يا اڑانے كي ضرورت نيس ہے كه بميں فلال عض كا عيب معلوم موكيا اوراللد نے ہمیں نامع اوروا مذا کے منصب سے توازا اور دوسرول کورات بالے کی توقی بخش ندایی معمت کا خیال دل میں آنا چاہیے اور نہ دو سرے کی حقارت کا ایک جس طرح تم اپنے کمی نصان پر مطلع موکر معظرب موجاتے مواس طرح حمیس اس کے حال پر رنجیدہ ہونا چاہیے نیت یہ ہونی چاہیے کہ وہ میب اس عض میں باتی نہ رہے کوسٹش بی کرے کہ وہ از فود سنبعل جائے تماری هیجت کا محاج تی ند ہو ؟ او مرے هیجت کرویں اور تمارے بغیرداو راست پر آجائے اگر تم فے اس طریقے پر عمل کیا تو حمیں آیک کے بجائے تین اَجر ملیں مے ایک تعیمت کرنے پر 'دو سرا اُجراس مخص کے حال پر خم کرنے کی دجہ ہے 'اور تیسرااس لے کہ تم نے دین پراس کی اعاث کی ہے۔

سُوءِ الله وه مورد جنس جنم ایتا ہے اس لیے کہ ول محض کمی خیال پر قافع نہیں ہو تا ہلکہ وہ مورد جھین کرتا ہے اور حقیق کے لیے بخش میں مشغول ہو تا ہے و آن کریم میں جنس سے بھی مضع فرایا گیا ہے ، تھم ہے و کا تَحَسَّسُو الااور کسی کا بھید نہ شؤاں۔ قرآن کریم کی ایک ہی آیت میں فیبت سُوءِ علن اور جنس سے منع کیا گیا ہی ، جنس کے معنی یہ ہیں کہ جس منص کے میوب پر اللہ نے پردہ وال رکھا ہے اس کے حالات وریافت کے جائمی اور اس کی ایک ایک حرکت پر نظرر کی جائے تاکہ وہ عیوب منطق ہوجائمی مالا نکہ اگر وہ بوشیدہ رہے قواس کے دل اور دین دونو کے لے بھر ہوتے جاموی کی حقیقت اور اسکا شری

عم أمرالعوف كاب مل كذرچكا ب-

# فيبت كياب من وخصت كے مواقع

اگر کسی معض کی فیبت کرنے میں کوئی مسلح وی مصلحت پوشیدہ ہو اور وہ مقصد اس کے بغیر حاصل نہ ہو تا ہو تو فیبت کرنا گناہ نمیں ہے اس کامطلب یہ ہواکہ بعض مواقع پر شریعت نے فیبت کی اجازت بھی دی ہے۔ یہ کل چھ مواقع ہیں۔

اوّل ظلم کی داد رس کے لیے : مثال کے طور پر کوئی مظلوم مائم ہے یہ شکایت کرے کہ ظلال فض نے جو پر علم کیا ہے میرے ساتھ خیات کی جائے گئ میرے ساتھ خیانت کی ہے یا جھ سے رشوت لی ہے اور فیبت نسیں ہے الیان اگروہ مظلوم نسی تو یہ شکایت فیبت مجی جائے گئ اور اس کا گناہ ہوگا' مظلوم کے لیے اجازت کی وجہ یہ ہے کہ وہ مائم کو مجھے واقعہ مثلاث بغیراً بناحق ماصل نسیں کرسکنا' رسول اکرم

احياء العلوم جلدسوم

صلی الله طبیه وسلم ارشاد فرات بین-ان لصاحب الحق مقالا (علای وسلم- او برید) و حن والا بولای کرتا ہے-

> ایک مدیث میں ہے:-مطل الغنی ظلم (بخاری دمسلم-ابوہریہ) مال دار کا اوائے می میں ٹال مول کرنا ملم ہے-

> > فرمايا:\_

لى الواحديحل عقوبتموعرضه (ابوداودانساني ابن اجه شريد) الداركا قرض ادانه كرناس كي عوب ادر آبد كومائز كردنا -

سوم فتوی حاصل کرنے کے لیے : مثاثمی مفتی یا عالم ہے جاکرید دریافت کا کہ بچہ پر بیرے باپ بھائی یا یوی نے بھلا کیا ہے ، بیرے لیے شریعت کا کیا تھم ہے بہتر تو یہ ہے کہ اِستختاع میں کنائے ہے کام لے بینی اس طرح دریافت کرے کہ اگر کسی فضی پر اس کا باپ بھائی یا یوی ظلم کرے تواہے کیا کرتا جا ہے تا بھائ مواقع پر مزاحت اور محسین بھی گناہ نہیں ہے جیسا کہ بند بنت ہے کہ وہ آنحضرت صلی الله علیہ وسلم کی خدمت میں اپنے خو برسفیان کی شکایت لے کر آئیں اور کہنے گئیں کہ بیرا شو برایک بخیل آدی ہے کہ وہ جھے اتنا تو بی نہیں دیتا ہو بیرے اور بچوں کے لیے کافی ہو اتنا ہے اور اطلاع کے بغیراس کے ملم واطلاع کے بغیراس کے مال میں ہے بچو لے کئی ہو اتنا لے لیا کر (بخاری و مسلم انتشاف) ورشو برے بال میں ہے بچو لے کئی ہو اتنا لے لیا کر (بخاری و مسلم انتشاف) اور شور برے نام کی بھی صراحت کدی 'کین آپ نے رکھنے بند بند تھ ہے نے اپنے اور اور بچوں پر ہونے والی زیاوتی کی شکایت کی اور شو برے نام کی بھی صراحت کدی 'کین آپ نے دیا جو ایک نیا تھا۔

جہارم مسلمان کو شرسے بچانے کے لیے : شائم کی فتیہ کوہر مت کی طرف اس کی موس کو فت میں جلاد یکھو ایک مض کو فت میں جلاد یکھو اور یہ اندیشہ ہو کہ اس کی ہر مت اور اس کا فیق کی دو سرے مسلمان کی طرف تعدّی کرجائے گا اس صورت میں تسادے لیے

أترعون عن ذكر الفاجر المتكوه متى يعرفه الناس اذكروه بنما فيه يحذره الناس (طران ابن مان - بنرين عيم)

کیاتم بدکار آدی کا ذکر کرنے ہے درتے ہو 'اس کی بتگ کرد ناکہ لوگ اے پھپان لیں 'اور اس کی برائیوں کا تذکرہ کرد ناکہ لوگ اے سے بھیں۔

اكارين سلف فرات يس كد نين اومول كى برائي كره فيبت ميس باك فالم ماكم ود سرابد من تيسرا كملافات-

پنجم عُرفیت کی وجہ سے ؛ اگر کمی ہی کا کئی جب معرف ہوگیا ہو اور لوگ اے ای جب کے والے ہول بناتے ہوں منظ اندھا کا الناوا وفیرواس صورت بیس تم بھی اگر ای نام ہے بلاکیا خاتبانہ بیس اس کا نام لوقو اس بیس کوئی گناہ تہیں ہے چنانچہ صدیث کی کتابوں بین اس طرح کی اساد معقل ہیں روی ابو الزنا دعن الاعر جو سلیمان عن الاعمش لین ابو الزناد نے امرج (لنکڑے) سے مواہدی سے اور سلیمان نے آئم ش (چندھے) سے ملاء نے اس کی اجازت ہجان کی وجہ سے دی ہے 'وروہ لوگ ہی جن کے نام اس طرح کے حموب پر دلائے کرتے ہیں ان ناموں سے صوت پائے ہو گرا تمیں مناتے 'البت اگر ان کے ناموں کا کوئی بحر دل کی جا ہے گئی ہو دیں گا ہے ہوں کی بات ہو گئی ہو دور اور اس کی اور میں مناتے کی ابور کے اس کی اوروہ اس کی بات ہو اس کی بات ہو اس کی بات ہو گئی ہو تو یہ زیادہ انجی بات کے اس کی اس کی بات ہو گئی ہو گئی ہو گئی ہو تو یہ زیادہ اس کی میں مناتے ہیں میں کہ اس کی بات ہو گئی ہو گئی

مشتم مصلے فیق کی دجہ ہے ، ای این آر تولی عنی مملم کلافیق کا ارتکاب کرنا ہے مثا محت شراب خور 'یا لوگوں سے وارڈ اور دھوجی دمول کرنے والے لوگوں کے مطاہر میں بھی کا در دھوجی دمول کرنے والے لوگوں کی برائیاں عموا کوئیں پر میاں رہتی ہیں ایک لوگوں کی فیبٹ کرنا جائز ہے۔ دسول اکرم صلی الله علیہ وسلم کا ارشاد ہے۔
اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے۔

من القى جلباب الحياء عن وجهد فلاغيبة لمداين مدى-الن) برائي كادر كرمانيب سيب

401

احياء العلوم مجلدسوم

حفرت عرقراتے ہیں فاجر کے لیے کوئی عرت واحرام نہیں فاجر سے مواد انہوں نے وہ فخص لیا ہے جو علی الاعلان فِس و فجور میں جا اس کی عرت و احرام کی پاسداری اور رعایت ہونی چاہیے 'صلت ابن طریف کتے ہیں کہ جس نے حضرت حسن بھری ہے ۔ وریافت کیا کہ اپنے فیس کا مظاہرہ و اعلان کرنے والے فاس کی برائی کرنا غیبت ہے یا نہیں ؟ انہوں نے فرمایا: غیبت نہیں ہے 'اور نہ ایسے آدمی کے لیے کوئی عرت و احرام ہے۔ حسن بھری فرمایا کرتے ہے کہ تین آدمیوں کی برائی کا ذکر فیبت نہیں ہے شہوت پرست 'قاس مُعیان 'اور ظالم حکران۔ کیوں کہ یہ لوگ جو کچھ کرتے ہیں سامنے کرتے ہیں 'اگر ان کا ذکر کیا جائے تو وہ تا پہند کیوں کریں گے 'جب کہ خود انہیں اپنی برائیاں پند ہیں 'البتہ کسی ایسے قطل کا ذکر کرنا فیبٹ ہے جسے وہ چھپ کر کرتے ہوں 'عوف کتے ہیں کہ ہیں نے ابن انہیں اپنی برائیاں پند ہیں 'البتہ کسی ایسے قطل کا ذکر کرنا فیبٹ ہے جسے وہ چھپ کر کرتے ہوں 'عوف کتے ہیں کہ ہیں نے ابن سیری کی مجل میں تجاج بن یوسف کی برائی کی 'انہوں نے فرمایا اللہ تعالی عائم عادل ہے 'جس طرح وہ تجاج ہے اس کے مظالم کا بدلہ سیری کی مجل میں تجاج بن یوسف کی برائی کی 'انہوں نے فرمایا اللہ تعالی عائم عادل ہے 'جس طرح وہ تجاج ہے اس کے مظالم کا بدلہ ساگناہ مجاج ہیں کہ برے کرنا ہوں کے مقابلے میں خت ترعذا ہ کا باعث بن سکا ہے۔

## غيبت كأكفاره

معاف کرانا دعائے خیر کرتا: غیبت کرنے والے پر واجب ہے کہ دو اپنے تعلی پرنادم ہو' ناسف کا اظہار کرے 'اور توبہ کرے آکہ اللہ تعالی کے حق سے بَری الدّمہ ہوجائے' پھراس مخص سے معاف کرائے جس کی فیبت کی ہے' صرف زبان سے معافی کی درخواست کرنا کافی نہیں ہے بلکہ دل کا متأسف اور محکییں و تاوم ہونا بھی ضروری ہے اس لیے کہ ریا کار بظا ہر اپنا تصور معاف کرا تا ہے' کیکن دل میں ڈرہ پر ایر بھی ندامت نہیں ہوتی 'اور مقصد صرف یہ ہوتا ہے کہ لوگ اسے متنی پر بیزگار سمجھیں 'یہ ایک دو سری معیبت ہے فیبت کا گناہ تو ذرحے تھائی کہ اب ریا کاری کا گناہ بھی مربر پڑھیا۔ جعرت حسن بھری ارشاد فرماتے ہیں کہ فیبت کا گناہ معاف کرانا ضروری نہیں ہے' بلکہ اس مخص کے لیے دعائے منفرت کرنی کافی ہے جس کی فیبت کی ہو' انہوں نے حضرت انس ابن مالک کی اس روایت سے استدلال کیا ہے۔

كَفَّارة من اغتبته أن تستغفر لدابن الواليا)

جس كى تم نے نيبت كى جاس كا كفارويہ بے كداس كے ليے دعائے مغفرت كرد-

عاد بن ابی ابی کا کوشت کھانے کا گفارہ یہ ہے کہ اس کی تناری جائے اور اس کے لیے دعائے نیری جائے عطاء بن ابی رباح سے بوچھا گیا کہ غیبت سے توبہ کرنے کا کیا طریقہ ہے 'انہوں نے جواب دیا اس طرح کہ تم اس فض کے پاس جاؤجس کی غیبت کی ہو' اور اس سے کو کہ میں نے تمہارے متعلق جموث کہا' تم پر ظلم کیا' اور جمیس تکلیف پہنچائی' اگر تم چاہو تو اپنا حق وصول کرلواور چاہو تو معاف کرود' میں طریقہ زیادہ صحیح ہے بعض لوگوں کا یہ کمتا ورست نہیں کہ آبر عمال کی طرح نہیں ہے کہ اس میں معاف کرائے کی ضورت ہوتی ہے۔ یہ ایک کرور اور بے نبیاد قول ہے کسی کی آبرو پر حرف اٹھانا کوئی معمولی بات نہیں ہے' اس میں حد قذف واجب ہے' اور حدیث شریف سے کا بت ہے کہ آگر کسی نے مسلمان کی آبرو کو نقصان پہنچایا اور معافی عمالی اس میں موافی فی ہوگا اور نیکیال لے کریا گناہ دے کر بدلہ پڑکایا جائے گا'ارشاو نبوی ہے۔

من كانت لأخيه عنده مظلمة في عرض او مال فليستحللها منه من قبل ان ياتي يوم ليس هناك دينار ولا درهم انما يؤخذ من حسناته فان لم تكن له حسنات أخذ من سيئات صاحبه فزيدت على سيئاته (عارى وملم- الامرية) www.ebooksland.blogspot.com الحياء العلوم بملدسوم

جس مخص کے ذیتے اس کے بھائی کا کوئی حق ہو خواہ آبد مال میں اسے وہ حق اس دن کے آنے سے پہلے معاف کرالیا چاہیے جس دن نہ کوئی دیار ہوگا اور نہ درہم (کدان سے بدلہ چکا دوا جائے بلکہ بدلہ چکا نے کے لے) اس کی شکیاں لے لی جائیں گی اور اگر اس کے پاس شکیاں نہ ہوئیں تواسکے ساتھی کے پاس شکیاں نہ ہوئیں قراس کے ساتھی کے گناہ لے کراسکے گناموں میں اضافہ کروا جائے گا۔

جعرت عائشہ نے ایک مورت سے جس نے کسی عورت کو طویل دامن والی کمد دیا تھا فرایا کہ اس سے اپنا قسور معاف کراؤ تم نے اس کی نیبت کی ہے اس سے معلوم ہوا کہ معاف کرانا ضوری ہے بشرطیکہ یہ ممکن ہو کیکن اگروہ محض مرکبا ہویا مفتود الخیر ہو کیا ہوتب بلاشہ اسکے لیے بھوت وعائے خرکن جاستے اور نیک کاموں کا تواب اسے پنچانا جا بہتے۔

كيامعاف كرنا ضروري مي؟ : يمال يد موال بدا مو تاب كدود مري فض يرمعاف كرنا واجب ما نسير؟ استطيف عرض بدہ کہ معاف کرنا واجب نہیں ہے ' بلکہ یہ حتم ہے اور حتم معمن ہوتا ہے جواب نہیں ہوتا۔ معاف کرانے کا طریقتہ یہ ہے کہ اس کی خوب تعریف کرے اس سے قریب ہوا اور زیادہ وقت اس کے ساتھ گذارے باکد اس کا ول صاف موجائے اور تعور معاف کردے 'اگر اس کاول معاف نہیں ہوا اور وہ تعور معاف کرنے پر رضا مندنہ ہوتب بھی معانی کے لیے یہ تک و و 'اور دوستی اور قربت حاصل کرنے کے لیے یہ کویشش را تھاں نہیں جائے گی 'ملکہ اس کا ثواب ملے گا' اور یہ بھی ہوسکتا ہے کہ غیبت کے مقاملے میں یہ عمل نیکی بن جائے ، بعض بزر کان دین معاف نہیں کرتے تھے چنانچہ حضرت سعید ابن المستب فراتے ہیں کہ جو فض مجرر ظلم كرما ہے اسے معاف نيس كرما عظرت ابن ميرين فرايا كرتے تھے كہ فيبت اللہ نے حرام كى ہے ميں معاف كرك اسے طال کوں کوں اب اگر کوئی ہے کہ انخفرت ملی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد "وینبغی ان یستحلها" (اورمعان كدينا جائية)كد كيامعني بي مي الله تعالى كرام كي جوئي كوئي چيز طال كي جائت بي اس كاجواب يد ب كه تحليل كي يمال يد معنی نمیں کہ حرام کو طال کردے بلکہ یہ معنی ہیں کہ اگر اس پر کسی نے قلم کیا ہو تواہے معاف کردے ابن سیرین نے جو پچے فرمایا اس كامطلب يه ب كد فيبت ناجائز ب الله في الله عرام قراروا بي فيبت كرن كاجازت نيس در سكا أيد مطلب نيس كة أكركوكي فخص ميرى فيبت كرا ومن اس معاف نيس كرسكا- ايك مديث من ب

العجزا احدكمان يكون كأبى ضمضم كان اذا خرج من بيته قالة اللهماني تصلقت بعرضي على الناس (برار ابن الني الني) كياتم ابو ممنم جيما بخے عام بو جبوه الله عمرے كان قانو يه كتا قا: الدالله إس لوكوں برائي

یماں یہ سوال پیدا ہو تا ہے کہ آبدومدقہ کرنے کیا من ہے این جو فض آبدومدقہ کدے کیا اے برابھلا کمنا جا ترے اگر یہ مدقد نافذ نیں ہوا تو مدید یں موجود ترفیب کے کیامنی بی ؟ای کا جواب یہ ہے کہ اید مدقد کرنے کے معنی یہ نیس ہیں کہ اراكمنا جائز ہوگیا ملکہ اس كامطلب يہ ہے كم من قيامت كے دوزاس فيرت كابدلد نيں اول كا-يد كنے سے ندا ايے فض كى غيبت كرنى جائز ب اورند فيبت كرف والاكناو ي مركى الدّمد موكا-اس لي كديد وجوب سے پہلے منوب اورجب تصورى سردد نس مواتواس کی معافی کے کیا معنی؟ البت اے وعدة علو کد کتے بیرو کد اگر فلاں مخص نے بحد پر ظلم کیا تو قیامت کے روز اس ظلم كانتام نسي لول كانكين أكروه وعدي سے برجائے اور حق كامطالبه كرنے لكے تو دوسرے حقق كى طرح اسے يہ حق مجى ديا جائے گا۔ بلك فقهاء نے تعرف كى ب كو اكر كوئى قض يہ كے كه بس است اور زنا كا الزام لگانے كى اجازت ديتا مول اور كوئى مخص اس يرزهاى تبعت لكائة اس طرح كيف وس ساقط نيس مواء افرت ك حقق بحى دنيا ك حقوق ك طرح إلى-معاف كرنا افضل ب: اس من كك دين كرمعاف كردنا افعل بدچاني صرت مين فراتي بي كرجب قيامت ك

دن اقوامِ عالم باری تعالی کے حضور محمنوں کے بل جھے ہوئے ہوں مے تو برا آئے گی کہ وہ محض الحمے جس کا جراللہ جل شانہ "پر باتی ہو'اس وقت مرف وہ لوگ اعمیں مے جنوں نے دنیا میں لوگوں کا قسور معاف کیا ہوگا۔ اللہ رب العرب كارشاد بند

خُنْ الْعَفُو وَأُمْرُ بِالْعُرُ فِ وَاعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ (بِ٩٦ اللهِ ١٣١) مرسى بداد كو آيت ١٩٩) مرسى بداد كو تعلى الماسيجة ادر جاد ساك كار ما يجة -

الخضرت صلى الله عليه وسلم في حضرت جركل سے دروافت فرايا كه عوكيا جزمي اندوں في جواب دوا: الله تعالى كا تحم ب كرجوتم رعم الم كرا الص معاف كردو جوتم س لاتعالق القتيار كرت اس مع خود ملو اورجو حميس نه دے اسے دو(١)-الك فض نے معرب حسن سے کما کہ فلال فض نے آپ کی فیبت کی ہے انہوں نے بھر مجوریں ایک طباق میں رکھ کرفیبت کرنے والے کے پاس جیجیں 'اور اس سے کملوایا کہ میں نے سامے تم نے اپنی کو نکیاں جھے بدیدگی ہیں 'میں ان کا پورا بدلہ تو نہیں چکا سكا بو كي محد سے بن يرا ب حاضر ب بوند كرسكاس كے ليے معذرت خواہ موں۔

سولهوس آفت: - چفاوري : ارشاد راني بين وَلاِتُطِعُكُلُّ حَلَافِيمَهِينِ هُمَّازِمَشَّا بِنَمِينِ (١٩٥٣ آيت ١٠١١) اور کسی ایسے مخص کا کمنا نہ مائیں جو بہت (جمعوثی) قشمیں کھانے والا ہو' بے وقعت ہو' ملحنے دینے والا ہو' اور چُظیاں لگا تا پھر تا ہو۔

ایک آیت کے بعد ارشاد فرمایا:۔

عَنَلَ بَعَدَدُلِكَ زَنِيم (ب١٦٨ آيت ١١-١١)

سخت مزاج ہو اور ان (سب) کے علاوہ خرا مزادہ بھی ہو۔

حضرت عبدالله ابن البارك ارشاد فرمات بين كرزيم عدودلد الرقام ادب جوبات ندچمياكاس تشريح ما انهول اس ا مرى طرف اشاره فرمايا كه جوبات نه جميا سكے اور چفاؤرى ميں جملا موده ولدُ الرّاب الله جال شانهُ فرماتے ہيں أ

وَيَلُ لَكُلِّ هُمَزُ وَلَمْزُ وَإِلْهِ ١٣٠/١٦١١)

یدی خرابی ئے برایے مخص کے لیے جو پس پشت عیب تکالنے والا ہو۔

اس ایت می بعض او کول نے مزة سے مظور مراد کے بین ایک ایت میں ہد

حَمَّالُهُ الْحُطِي (ب٥٣٠ ايت)

(جو) كاثرا الدكرال في ب-

کتے ہیں کہ وہ ممالئہ الحدیث (بات کواد حراد حرار کے والی) لینی چنگور تھی میزارشاد فرمایا :-فَخَانَتَاهُمَافَلَمُ يُغُنِياعَنهُمَامِنَ اللَّهُ شُيًّا (١٠٦٢٨)

سوان دونوں عورتوں نے ان دونوں بندوں کا حق ضائع کیا تو وہ دونوں نیک بندے اللہ کے مقابلے میں ذرا

کام نہ آسکے۔

یہ آیت حضرت لوط علیہ السلام اور حضرت نوح علیہ السلام کی ہوہوں کے بارے میں نازل ہوئی کہ اول الذّكر پنجبرى ہوى ائى قوم کے غیر فطری حرکات میں جملا لوگوں کو ہتلا دیا کرتی تھی کہ آج اس کے شوہر کے یہاں مہمان آئے ہیں اور ٹائی الذّ کری ہوی لوگوں ے کتی تنی کہ میرے شوہریا کل اور دیوائے ہیں۔ رسول الله صلی الله علیه وسلم کا ارشاد ہے:۔

<sup>(</sup>الله ) به روایت پیلے بھی گذر چی ہے۔

400

احياء العلوم جلدسوم

لايدخل الجنته نتام (بخارى ومسلم- ابو مذيفة) بعلور جنت من نيس جائكا-

ایک روایت میں نمام کے بجائے قات کا لفظ ہے الیکن اس کے معنی بھی وی ہیں جو نمام کے ہیں۔ حضرت ابو ہریرہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایات

احبكم الى الله احاسنكم اخلاقا الموطئون اكنافا يالفون ويؤلفون وان المغضكم الى الله الحثاؤن بالنميمة المفرقون بين الاخوان الملتمسون

للبراءالعشرات (لمران اوسا)

الله كے نزديك تم ميں سب سے زيادہ محبوب وہ لوگ ہيں جو اخلاق ميں سب سے اجھے ہيں ،جن كے پهلو زم ہيں ،جو كہ بہلو زم ہيں ،جو محبت كرتے ہيں ، اور جن سے محبت كى جاتى ہے۔ اور تم ميں سب سے زيادہ نا پنديدہ لوگ وہ ہيں جو چنلى كھاتے ہيں ،ورجن ميں تفريق پيدا كرتے ہيں اور معصوم لوگوں كى كغزشيں وحودرتے ہيں۔

ایک مرتبہ سرکار دو عالم صلی الله علیه و تملم فے دریافت فرایا: کیا یس حہیں شریند لوگوں سے آگاہ ند کردوں؟ محابہ نے عرض کیا: یا رسول الله! آگاہ فرائیں وہ کون لوگ ہیں؟ آپ نے فرایا:۔

المشا ونبالنميمة المفسلون بين الاحبة الباغون للبراء العيب (احد ابوالك اشركى)

چنلی کرنے والے ' دوستوں کے درمیان فساد پیدا کرنے والے ' اور بے عیوں کے عیب الاش کرنے والے۔ والے۔

حضرت ابوالدرواع الخضرت ملى الله عليه وسلم كابير ارشاد نقل كرت بين

من اشار على مسلم بكلم بشيئه بها بغير حق شانه الله بها في النار في القيامة ابن الديا طران مكارم الاظال)

جو مخض کی مسلمان پر عیب لگانے کے لیے ایک لفظ سے اشارہ کرے گا اللہ تعالی ای لفظ سے قیامت کے دن دوزخ میں عیب لگائے گا۔

حضرت ابوالدردام عن كى روايت كے الفاظ بين أ

ایمار جل اشاع علی رجل کلمة هو منها برئ یشینه بها فی الدنیا کان حقا علی اللهان یذیبه بهایوم القیامة فی النار (این ای الدنیاموقاً می ای الدرواق) جو مض دنیا می کمی محض پر میب لگات کے لیے ایک بات کے گاجی سے وہ بَری ہے اللہ پرواجب ہوگا کہ قیامت کے دن اسے دوزن کی آگ میں چکھا سے

حضرت ابو ہریرہ روایت کرتے ہیں۔

من شهدعلى مسلم بشهادة ليس لها بأهل فلينبوامقعده من النار (احر ابن الى الدنيا)

جس فخص نے کی مخص کے خلاف جمولی کو این دی اسے اپنا فیکانہ چنم میں بنالینا چاہئے۔ کما جاتا ہے کہ قبر کا ایک تمائی عذاب چنلی کی وجہ سے ہوگا معنرت مبداللہ ابن عمر روایت کرتے ہیں کہ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔

انالله لما خلق الجنة قال لها تكلمي فقالت سعد من دخلني فقال الجبار جلّ جلاله وعزتي وجلالي لايسكن في كانسانية مور من الناس لايسكنك مدمن خمر ولامصر على الزناولا فتات وهوالنمام ولاديوث ولاشرطى ولا مخنث ولاقاطع رحم ولآالني يقول على عهدالله الالمافعل كذاوكذا ثملم

الله تعالى نے جب جنت كو پيداكيا تواس سے فرمايا مجمد بول!اس نے كما جو مخص ميرے اندر داخل موكا وہ خوش نعیب ہے۔ اللہ تعالی نے فرایا: میری عزت وجلال کی تنم اٹھ طرح کے لوگ تیمرے اندر نہیں رہیں مے عادی شراب نوش و ناپر ا مرار کرتے والا ، پینلور و رقاف (ظالم) سابی مختص کاملع رم اوروه مخت

جوفدای مم کمارکوئی وعده کرے اور چراہے بورانہ کے۔

كعب الاحبارات روايت بكرجب في امرائيل بر فط سالى كاعذاب نازل موا تو حفرت موى عليد السلام في متعدد مرتب كي دعا ما می ایس بارش نہیں ہوئی اللہ تعالی نے وحی نازل کی کہ اے موئی! تہماری اور تممارے رُفقاء کی دعا اس کیے قبول نہیں ہوتی كه تم لوكون من أيك ايها مخص مويود ب جو چنلى را مراركر تاب معنوت مولى عليه السلام في عرض كيا: بإرالها! محص بتلاية وه من کون ہے تاکہ میں اے اپنے درمیان سے نکال با ہر کروں وی آئی کہ اے موئی کیا یہ مناسب ہو گاکہ میں تمہیں غیبت کرنے ے منع کروں اور خود غیبت کروں' ان سب نے توب کی تب بارش ہوئی' اور اس عذاب سے چھٹکا را ملا- ایک مخص کسی وانشور ہے علم حاصل کرنے کے لیے سات سوکوس چل کر آیا 'اور کھنے لگا کہ میں تہمادے پاس اس علم کی خاطر آیا ہوں جس سے اللہ نے تہیں نوازا ہے ، جمعے بتلائیں کہ آسان سے نیادہ بھاری زمین سے زیادہ وسیع پھرسے نیادہ سخت ، دونرخ سے زیادہ محرم ، زمبریر سے زیادہ معددی سندرے زیادہ ب نیاز اور پیم سے زیادہ دلیل کون ی چیزے وانشور نے جواب دیا کی بے کناہ پر تہمت لگانا آسانوں سے زیادہ بھاری ہے ، حق زمین سے زیادہ وسیع ہے ، کافر کادل پھرسے زیادہ سخت ہے ، حرص و ہوس کی تیش دوزخ کی آگ کی تیش سے زیادہ ہے، کمی عزیزے ضرورت کا پورانہ ہونا زمبریے زیادہ معدد اے، قناعت پندول سندرے زیادہ بناز ہے اور چفاؤریتم سے زیادہ ذلیل وخوارے اگر اس کی چفلی ظاہر ہوجائے۔

### پخفلوری کی تعریف اور اس کاعلاج

عام طور پر چنلی کی تعریف بید کی جاتی ہے کہ کسی کا قول اس مخص سے نقل کردے جس کے بارے میں کما کیا ہو ' شا بید کہ دے کہ فلال مخص تمہارے بارے میں یہ کمہ رہا تھا، لیکن چھل کی حقیقت اس میں معصر نہیں ہے ملکہ اس کی تعریف یہ ہے کہ جس چز كا خلام كرنا برا مواسے خلام كردے واواسے مراكے جس في كما كا اسے جس كے بارے ميں كما كيا يا كسى تيسرے فحص كو كريہ ضروری نمیں کہ اس کا اظہار زبان ہی ہے ہو کیکہ کتابت اور ترمزو کینایہ بھی زبان ہی کے قائم مقام ہیں کھریہ بھی ضوری نہیں کہ اس چھل کا تعلق کام ہے ہویا عمل ہے ہوا المعلقال عند کے کسی حیب اور تعمل سے خرض کہ چھل تا پندیدہ یات کے اظہار کا نام ہے۔ بسرحال جب سمی کی نظراد کوں کی تاب دیدہ بات یا مروہ احوال پر وے تواسے سکوت کرنا جا ہیے البتہ اگر سمی مسلمان کا فائدہ یا کسی گناہ کا اِزالہ مقصود مو تو بولنا جاہیے ، شا آگریہ دیکھے کہ کوئی مخص کسی کا مال ناحی لے رہاہے تو آس کے حق کی رعابت و

<sup>(</sup>١) عصب روايت ان الغاظيم في طي البد اس مدعث كم مفاين منتف الغائل من منقول من مشلا مستراحدي مي كرمنت يم والدي كالاوان اهدديد وافل نهي مرح إنساق بي عبدالله ابن عرودى مدايت جدكم نت بي اصان بتلك والانا فركان اور عادى شراب زره واخل نهين مركا بخاری و مرس معرش مذاید کا دارت سے کرمنت میں جفلخور و اظام نین جوگا اان می دوؤں کتا بول میں جبران مطعم کی صرف ہے کرمنت میں قطع رمی کرنے والادافل نہیں برگا۔

احياء العلوم جلدسوم

حفاظت کی خاطر کوائی دبی چاہئے اور بتلا دینا چاہئے کہ فلال مخص نے تہارا مال لیا ہے۔ لیکن اگر کوئی مخص خود اپنائ مال جمیا رہا ہوتواسے ظاہر کرنا چنلی ہے اور اگر کسی کاعیب فلا ہر کیاتواس میں دد گناہ ہوں کے ایک چنلی کا اور دو سرا فیبت کا۔

<u>چُغلی کے محرکات : چغلی کا محرک یا تو محلی مند (جس کی بات نقل کی جائے) کو نشمان پنجانے کا ارادہ ہو تا ہے ؟ یا</u> محلی لیار (جس <u> بات تقل کی جائے ) سے محب</u> کا اظهار مقصود ہو آ ہے اور معنی دلی گئی اور لغویات میں پڑنے کی عادت چنلی کھانے پر اکساتی ب اگر كى قفى كے سامنے چفل مو اور يد كما جائے كه فلال عنص تمارے بارے يس يد كتا ب تمارے خلاف يدكام كردبا ب كاحميس نقبان ينوان كي مازش كردام التي تمارك ومن كادوست ب كاحميس بمادكر في حدرب ب وفيرو فيرواس صورت میں اس مخص کو چاہیے کدوہ ان چہ باتوں پر عمل کرے اولآیہ کہ اس کا اعتبار نہ کرے کیو تک، چنظور فاس مو تاہے اس کی شادت بمي قابل قول نيس مولى ارشادر آنى عد-سادت بمي قابل قول نيس مولى ارشادر آنى عد-يَا يُهَا النيسُ المَنُو النُ جَاءَ كُمُ فَاسِقَ بِنَبَلِ فَتَبَيَّنُو النُ تُصِيبُو اقَوْمًا بِجَهَالَةٍ بِ١٣١٣١ ١٣١ ١٣١

اے ایمان والو! اگر کوئی شریر آدی تسارے پاس کوئی خبرااے تو خب مختیل کرایا کرو کمی کسی قوم کو ناوانی سے کوئی مرزنہ پنجادو۔

انآید کہ اسے چنلی کھائے سے منع کرے اقیحت کرے اور اس کے عمل کی برائی واضح کرے میوں کہ اللہ تعالی کا فرمان ہے:۔ وَأَمْرُ بِالْمَعْرُ وَفِوانَهُ عَنِ الْمُنْكَرِ (بِ١١١١ المَدَا) اوراجمے کاموں کی تعیمت کیا کر'آور برے کاموں سے منع کیا کر۔

الآليك كراس الله كواسط بغض ركع ميول كرووالله ك نزديك مبغوض ب اوراي مخض سے نفرت كرناواجب ب جس سے اللہ نفرت کرے وابعاً یہ کہ اس کے کہنے ہے اپنے فیرموجود بھائی کے متعلق برممان نہ ہو اللہ تعالی کا ارشاد ہے:۔

اِجُنَنِبُوا كَثِير آمِن الطَّنِ انْ مَعْض الطَّنْ اثْمُ (ب٣٦٣ آيت ١١) بت على الطَّنْ اثْمُ (ب٣٦٣ آيت ١١)

خاساً یہ کہ جو پچھ اس کے سامنے نقل کیا جائے اسے من کر مزید معلوات کی جبوند کرے کوں کہ اللہ تعالی نے اس سے منع فرمايا ہے: ارشاد ہے:

وَلَا تُحَسَّسُوا(ب١٦١١م١) عدم

اور مُراغ مت لكا يا كرو-

سادماً یہ کہ جس بات سے چھور کو مع کرے اس میں خود جلانہ ہو بعن اس کی چھل کی دو سرے سے نقل نہ کرے مثل کا کسی سے بدکتا کہ فلال مخص نے جھ سے فلال ادی کے بادے میں ایسا کہاہے حضرت عمرابن مبدالعن سے موی ہے کہ ایک مخص ان كے پاس آيا 'اور كى دو مرے ك متعلق محمد لكا آپ نے فرماياكم اگر تم جاموت بم تممارے اس بيان كى محقيق كري 'اگر جموث مواتة تم اس ايت كے بعدال ممروك: "إن جاء كم فاسق بنهاء فتبينو "اورى مواتواس ايت كے بعدال موے "هَمّاز منشاع بنجيع" تيري مورت بيا جاكم ميس معاف كويں-اس مخص في عرض كيا: امرالوسين! مح معاف فرائیں ، مجھ سے قلطی مولی ، میں اس معلق کا اعادہ نیس کردن کا روایت ہے کہ کمی دانشور کے باس اس کا کوئی دوست بغرض ملاقات ایا اور حمی دو مرے دوست کے متعلق محم کنے لگا والتوریے اس سے کماتم استے دنوں میں آئے اور آتے ى تىن جرم كربينے، پىلا يەكەتم نے ميرے دوست سے بغض بيدا كدوا ، دوسرايد كد ميرے مطمئن اور خالى دل و داغ كو إضطراب اورب چینی سے بمردیا " تیرا یہ کہ این دیا نتداری کو محروح کردیا ۔ سلمان ابن عبدالملک بیٹا ہوا تھا کہ ایک مخص آیا 'زہری مجی

احياء العلوم جلدسوم

اي جدار شاد نوايا: إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَظُلِمُونَ التَّاسَ وَيَبُغُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ (ب٢٥ ره آيت ٢٢)

> الزام مرف ان اوگوں پہ جو اوگوں پر ظلم کرتے ہیں اور ناحق دنیا ہیں سمر کھی کرتے ہیں۔ چغلور بھی ایسے ہی اوگوں کے زُمرے میں شامل ہیں۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:۔
> ان مین شر ار الناس من اتقا الناس لشر ہا بخاری و مسلم۔ عائشہ )
> ہو ترین آدی وہ ہے جس ہے لوگ اس کے شرکی وجہ سے قرین۔
> ہفلور بھی شرکا دامی ہو تا ہے 'وہ خیر کا پیغام ہر نہیں ہو تا۔ ایک حدیث میں ہے:۔
> لاید خیل الدید قاطع (بخاری و مسلم۔ جیرین مطعم)
> قطع کرنے والا جند میں واحل نہیں ہوگا۔

اجازت بھی' اس لیے چفل خورسے کنارہ کئی افتیار کرنی جاہیے فرض کیجئے چفلور آئی چفلی میں سچا بھی ہے تب بھی وہ کینکی سے خالی نہیں' اس لیے کہ اس نے دو سرے کی عزت کی پاسداری نہیں کی 'اور پردہ پوشی پر کاریز نہیں ہوا۔ ایک مدیث میں ہے: الیساعی بالناس الی الناس لغیر رشدہ (حاکم۔ ابوموی)

لوكون سے لوكون كى چنل كمانے والا حرابي ہے۔

ایک فخص سلیمان ابن الملک کے پاس آیا 'اور اس نے نطاوالا مجم کی چغلی کی سلیمان نے مصالحت کی خرض سے دونوں کو طلب کیا' زیاد نے اس مخض سے خاطب ہو کردو شعر پر معے۔

فأنتامرؤ ماائتمنتك خاليا فخنت واماقلت قولا بلاعلم فأنتمن الأمر الذى كان بيننا بمنزلة بين الخيانة والاثم

(آوایک ایا فض ہے کہ جو چزین نے تیرے پاس آبات رکوائی آونے اس میں خیانت کی اور بلا علم نے ایک بات کہ دی اس معاطے میں جو ہمارے ابین تھا خیانت اور گزاہ کے درمیان ہے ، یعنی آونے ابات میں خیانت کر کے گزاہ کاار تکاب کیا ہے ۔

ایک فیمی نے عمرو ابن عبید ہے کما کہ اسواری اپنے قصوں میں تہمارا ذکر پیشہ برے الفاظ میں کیا کہ آب عمود نے کما چرت کی بات ہے ، فیمی نیات ہی بھی دوست کے بات ہے نہ ہم نے اس کے حق کی رعایت کی جس کی بات ہی بھی ہے کہ درہا ہے تو اس سے کہ دے کہ موت ہم دونوں کو بارے میں الی خردی جو جھے اچھی نمیں گئی ، خرا کر ہے بات الی بی ہے جی تو کہ دہا ہے تو اس سے کہ دے کہ موت ہم دونوں کو اپنی تا اپنی آغوش میں لے لے گئی ، جو ہم دونوں کو ڈھائی لے بھی اور تیامت کے دن ہم دونوں جمع ہوں گئی اللہ بی میرے اور تیرے ورمیان فیملہ کرے والا ہے۔ کی چفٹور نے صاحب ابن عباد کو ایک پرچہ تحریم کیا کہ جو پہتم آپ کے در سریان فیملہ کرے گئی ہے ہوں ہے اگر وہ مال خزائے میں داخل ہوجائے تو ہم ہم اندوں نے پہتے کی پہت پر کے در سریات ہی کہاں خوالی کے الدوں ہے کہا ہو جا ہو اس کے باس کے باس خاصا مال موجود ہے اگر وہ مال خزائے میں داخل ہوجائے تو ہم ہو نوائی کے ادادے سے کھا ہے تو اس جو بھنی کی دجہ سے جس کی اس جو چنی کی دجہ سے جس کی ہو تھی گئی دو ہو ہے ہوں میں اپنی تیری میں تو بات کی میں جو کہا گئی دو ہو سے تیرے جے میں آبا ، تیری کے اس نصان کے مقابے میں کم ہے جو چنی کی دوجہ سے تیرے جے میں آبا ، تیری کو اس جو بھنی کی دوجہ سے تیرے حصے میں آبا ، تیری کو اور میں خود میں اپنی میں کہ بر میرائی تیری کو برد کو اور میں خود اور مال میں اضافہ فیرائے اور پہنگور را لدت کرے۔

حضرت افتمان علیہ السلام نے اپنے بیٹے سے فرمایا کہ میں بھے چد عادیں افتیار کرنے کی تھیجت کرتا ہوں اگر تو نے ان عادتوں کو اپنایا تو بھے بلندی اور سرداری ملے گی اور اس وقت تک عاصل رہے گی جب تک تو ان عادتوں پر کار بئر دہے گا۔ ہر قریب و بحیر کے سابھ اچھے اخلاق سے پیش آئ ہر شریف سے اپنی جالت پوشیدہ رکھ لوگوں کی حرمت کی حاطت کر 'اقارب سے صلہ رخمی کر اور ان کے خلاف کی چفلور کی چفلی مت من 'انس بحرکانے والوں کے شر 'اور قسادی اگر کے والوں کی سازش سے مامون رکھ 'اس فخص کو اپنا بھائی اور دوست سجھ کر جب بجدا ہو جائے تو نہ تیری بڑائی کرے اور نہ تو اس کی برائی کرے۔ بعض لوگ کے ہیں کہ پہلی کرنب 'حد 'اور نفاق سے بنی ہے 'اور بی بینوں خصائیں ذات کے آرگان ہیں۔ ایک بزرگ نے کتنی عمدہ بات کی ہے کہ اگر پہلی کرنب خطور اپنے قول میں سیا بھی ہے تو در حقیقت وہی محض شمیس گالی دے دیا ہو وہ محض ضمیما قابل رخم ہے جس کی طرف اس پہلی ہو در حقیقت وہی محض شمیما قابل رخم ہے جس کی طرف اس خارے قول میں سیا بھی ہے تو در حقیقت وہی محض شمیما گالی دے دیا ہو قال میں سیا بھی ہے تو در حقیقت وہی محض شمیما گالی دے دیا ہو قبلی دیم ہے جس کی طرف اس خارے قول میں سیا بھی ہے کہ اس بھارے کو تسارے میں میں گالی دے دیا ہو قبلی دیم ہے جس کی طرف اس خارے تول کی نبیت کی ہے کہ اس بھارے کو تسارے میں معلی کی جرآت نہ ہوتی۔

خلاصہ کلام یہ ہے کہ چفلور کا شریدا ہے اس سے پچنا چاہتے ' مآد ابن سلمہ کتے ہیں کہ ایک فض نے اپنا فلام پیچے وقت خریدار کو بتلایا کہ اس میں چغلی لگانے کے علاوہ کوئی دو سرا حیب نہیں ہے۔ فریدار نے فرید لینے پر رضا مندی فلا ہرک 'چند روزی گذرے تنے کہ غلام نے اپنے آقا کی بیوی سے کہا کہ تیرے شو ہر کو تھوستے عمیت نہیں ہے 'یہ ممکن ہے کہ وہ تھے طلاق دے کر دوسری شادی کرلے 'اگر تواسے اپنے عمیت کا اَسرکرتا چاہتی ہے تو اُسرالے اور جبوہ سوجائے تو اس کی گذی ہے چند ہال آنارکر مجھے دے دے 'میں اس پر مغتربہ موں گا'اس عمل سے وہ تیری دام محبت میں گرفتار ہوجائے گا' ہوی کو بحرکانے کے بعد شوہر سے کما کہ تیری ہوی نے ایک دوست بنالیا ہے اور اب وہ تھے تل کرتا چاہتی ہے میری ہات کا بھین نہ آئے تو آج سوکر دیکے اور کھے اور وہ حہیں سوتے میں قل کردے کی بمتریہ ہے کہ آج سوتامت ' بلکہ اس طرح کیٹ جاتا جیسے سورہ ہو پھرد کھناوہ کیا کرتی ہے 'شوہر نے اس کے مشودے پر عمل کرتے ہوئے سونے کاڈھونگ رچایا ' عورت نے یہ یقین کرنے کے بعد کہ وہ ففلت کی نیند سوگیا ہے اُسرالیا' اور کہ مورٹ کے بال آنارنے کے لیے آئے بڑھی 'شوہر نے ایک وہ آئیس کھول دیں 'اُسراد کھے کراسے یقین ہوگیا اور انہوں نے انقام کے طور پر شوہر کو مارڈالا' ' نتیجہ یہ ہوا کہ میاں ہوی دونوں کے قبلے آئیس میں گزیزے اور جنگ کی آئی بحرک اُس میں۔

ستربویں آفت۔ دورُ خایَن (نفاق) : کلام کانفاق ہی بہت بدا عیب ہے 'دورُ فی زبان رکھنے والا مخص دو دشنوں کی دخنی سے خوب فائدہ آٹھا تا ہے جس سے ملا ہے اسے بی اپنے خلوص اور تمایت کا بھین دلا تا ہے 'اور دو سرے فریق کو گرا کہنا ہے۔ ایسا شاذی ہو تا ہے کہ ایک مخص دو مخالفوں سے مِلے اور ان دونوں کے موافق بات کنے سے بچا رہ یہ عینِ نفاق ہے 'معزت ممار ابن یا سراردوایت کرتے ہیں کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا نہ

من كآن لموجهان فى الدنية كان له لسانان من ناريوم القيامة (بخارى الاوب المفرو) جس محض ك ونيايس ودچرے مول ع قيامت ك دن اس كے منويس آكى كو دون اس كے منويس آكى كو دون اس كے منويس آكى كو دون اس كار منويس الله عليه وسلم كايه ارشاد نقل كرتے ہيں:

تجدون من شرعباد الله يوم القيامة ذاالوجهين الذي يأتى هؤلاء بحديث وهؤلاء بحديث (هؤلاء بحديث بخارى وملم ابن الى الديا-والقفاك)

قیامت کے روز اللہ کے بندوں میں سے نمایت گرا دور فی مض کوپاؤے کہ ان سے پچھ کتا تھا اور ان سے کچھ ۔ کچھ -

ایک روایت میں "بحدیث" کی جگہ "بوجہ" وارد ہے حضرت ابو ہریرہ فرمایا کرتے تھے کہ دوڑ فا مخص اللہ کے نزدیک امین نہیں ہو آ۔مالک ابن دینار فرماتے ہیں کہ میں نے تو رات میں پڑھا کہ اس مخص کی امانت باتی نہیں رہتی جو اپنے ساتھی سے دوموخی بات کے 'اللہ تعالیٰ ایسے منص کو ہلاک کرہے جس سے دورخی باتیں تکلیں۔ آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:۔

أبغض خليق الله الى الله يوم القيامة الكذابون والمستكبرون و النين يكثرون بغضاء لإخواتهم في صدورهم فاذا لقوهم تملقوالهم والذين اذا دعوا الى الله ورسوله كانوابطاء واذا دعوالى الشيطان وامره كانواسراعا(١)

قیامت کے دن اللہ کے نزدیک اس کی اپنی محلوق میں سب سے بڑے لوگ وہ بول مے جو جموٹ پولتے ہیں ؟ محکم کر جب ان سے ملتے ہیں وان کی محکم کی اس کی اپنی کا ان کی کہ جب ان سے ملتے ہیں تو ان کی محلوی کرتے ہیں اور وہ لوگ کہ جب انہیں اللہ اور اس کے رسول کی طرف بلایا جائے وہ دیر کرنے والے بول اور شیطان اور اس کے کام کی دعوت دی جائے تو وہ جلدی کرنے والے بول۔

حضرت عبداللہ ابن مسعود نے فرایا کہ تم میں سے کوئی مخص لوگوں نے دریافت کیا استہ کے کہتے ہیں فرمایا وہ مخص جو ہوائے رُخ پرے کہ جد مرہوا دیکمی اُد مرہولیا۔اس امررسب کا اتفاق ہے کہ دو مخصول سے دور خی طاقات کرتا نظاق ہے۔ نظاق کی احياء العلوم جلد سوم

بے شار علامتیں ہیں ان میں سے ایک علامت دور ُ خابی ہمی ہے۔ روایت ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اصحاب میں کسی صحابی کی وفات ہوئی تو حضرت مذیفہ نے اس کی نماز جنازہ نہیں پڑھی حضرت مڑنے ان سے فرمایا کہ ایک محالی رسول وفات پاگئے اور آپ نے ان کے جنازے کی نماز میں شرکت نہیں کی؟ انہوں نے کہا امیر المؤمنین! یہ محض ان بی (منافقین) میں سے تعاب سب نے پوچھا میں حمیں اللہ کی فتم دے کر پوچھتا ہوں کہ میں تو ان میں سے نہیں ہوں 'انہوں نے فرمایا: نہیں! بخدا نہیں! لیکن تمارے بعد مجھے ان سے خطرو ہے۔

حضرت عبداللہ ابن عرقب لوگوں نے عرض کیا کہ ہم اپنے اُمراء و ککام کی مجلسوں میں جاکرہ ہاتیں کرتے ہیں جو ہا ہر نکل کر نہیں کرتے ابن عرقب نے فرمایا کہ اللہ علیہ وسلم کے حمد مبارک میں ہم اسے نفاق کما کرتے سے (طبرانی) اگر کوئی فخص اُمراء اور محکام کے یہاں آرو دفت رکھنے سے مستنی ہو ' محرخواہ مخواہ چلا جائے اور ان کے خوف سے حق بات نہ کے بلکہ ان کی خوشار اور جموثی تعریف کرتے بیٹہ جائے تو بیرنفاق ہے 'اس لیے کہ اس نے خود اپنے آپ کو اس دروع کوئی پر مجبور کیا ہے 'اکروہ تھوڑے پر قانع ہو تا تو اسے ان کے درباروں میں جانے کی ضورت نہیں تھی' وہ جاہ اور مال کے حصول کے لیے کیا اور جموثی تعریف کرتے پر مجبور ہوا' یہ کھلانفاق ہے۔ بی معنی ہیں آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد کرا می گئ

جب المال والجاه ينبنان في القلب النفاق كما ينبت الماء البقل (ابومنمور

ديملي-ايومرية)

مال اور جاه ي مجت ول من زخال بيداكي بي جس طرح باني مبره اكا تا ب-

ہاں آگر کوئی محض ان امیروں اور حاکموں کے پاس ممی آشد ضرورت کے تحت کیا اور خوف کی وجہ سے ان کی تعریف کی تو معذور ہے ایک معذور ہے ایک معزوت ابوالدرواء کہتے ہیں کہ ہم بعض ایسے لوگوں کے لیے مسکرا دیتے ہیں جن پر ہمارے دل لعنت کرتے ہیں ، حضرت عائشہ روایت کرتی ہیں کہ ایک محض نے انخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے حاضری کی اجازت ما گئ ایپ نے لوگوں سے فرمایا اسے آنے وو "آنے والا محض معاشرے کا بدترین فروتھا کین آپ نے اس سے زم لیج میں مشکو فرمائی اس کے جانے کے بعد میں نے دریا ہے میں اللہ ایہ محصل کی اور تھے اس کے متعلق کی اور فرمائی اس کے متعلق کی اور فرمائی اس کے متعلق کی اور فرمائی اس کے قرایا ہے۔

یا عائشة آن شرالناس الذی یکر ماتقاء شره (بخاری و مسلم) اے عائشہ ابر ترین آدمی وہ ہے جس کی تنظیم اس کے خوف سے بچنے کے لیے کی جائے۔ کین یہ اجازت بھی متوجہ ہونے ہننے اور مسکرانے کے سلطے میں ہے جہاں تک مدح و ثنا کا تعلق ہے یہ جائز نہیں 'یہ صریح جھوٹ ہے 'اور صریح جموث بولنا اس وقت تک جائز نہیں جب تک کوئی ضورت اُس پر مجبور نہ کرے جیسا کہ جموث کے بیان میں اس کی تفصیل آچکی ہے۔ بلکہ اُمراء و محکام کی کمی ناجائز بات کی تعمد بی اور ان کے باطل کلام پر مہلا کر نائید کرنا بھی جائز نہیں ہے 'اگر ایسا کرے گا تو منافق ہوگا ' بلکہ جرات ہوتو ناجائز کام یا باطل کلام سے روک دیتا جا ہے 'اس پر قادر نہ ہوتو چپ رہے لیکن دل سے بُرا سمجے۔

اَتُعارہوس آفت-مرح :بعض موقعوں پرمح (تعریف) بمی جائز نہیں ، جمال تک جو کا سوال ہے ، اس کا تھم غیبت کے بیان میں گذر چکا ہے اب مرح کا علم بیان کیا جاتا ہے ، مرح میں چہ آفتیں ہیں ، ان میں سے چار کا تعلق مرح کرنے والے سے ہاوروو کا تعلق اس فض سے ہے جس کی مرح کی جائے۔

انه كذلك و بخارى ومسلم - ابو بحرة) كم بخت تون اپنے سائقى كى كرون كائ والى اگروه منے كاتو فلاح نه پائے كا كا بحر فرمايا واكر تمهارے لئے اپنے بھائى كى تعریف كرنا ضورى ہى ہو تو اس طرح كمو ميں فلاں كو ايسا شجمتا ہوں اللہ كے يمال اس كے تزكيہ كائيم نميں كرنا اس كاجائے والا اللہ ہے (يہ تعریف بھی اس وقت كرے) جب يہ جائے كہ وہ ايسا ہے۔

حياء العلوم جلد سوم

موقع دیتا ہے جب کہ بیہ ناجائز ہے 'رسول اللہ صلی علیہ وسلم کا ارشاد ہے:۔ اناللہ تعالیٰی یغضب اذامد حالفاستی۔ (ابن ابی الدنیا ، بہتی۔ انس )

جب فاس كر تعريف كى جاتى ب الله تعالى ناراض موت بي-

حضرت حسن ارشاد فرائے ہیں کہ جس مخص نے سمی ظالم کو در آزی حری دعادی اس نے گویا اس خواہش کا اظہار کیا کہ اللہ کی زمین میں اس کی نافرانی کاسلسلہ دراز ایم ' ظالم اور فاسق زمت اور چو کا مستحق ہے آکہ ممکین ہو اور اپنے علم وفیق سے باز آئے' وہ تعریف کا مستحق نہیں ہے۔

ممدوح سے متعلق دو آفتیں : پہلی آفت یہ کہ تعریف وستائش سے اس کے دل میں کیراور مجب پیدا ہو آئے ہید دونوں معتیں ہلاک کرنے والی ہیں ، حضرت حسن سے روایت ہے کہ ایک بار حضرت مولوگوں کے طقے میں ورہ لئے بیٹھے تھے استے میں جارو دابن المنذر آئے ، حاضرین میں سے کسی نے کہا یہ ربیعہ قوم کے سروار ہیں ، حضرت عمراور مجل میں موجود لوگوں نے بھی یہ جملہ سنا اور جارو دابن المنذر نے بھی ، جب وہ قریب آئے تو آپ نے اٹھیں آہستہ سے کو ڈالگایا انحول نے عرض کیا! میرا لمؤمنین! میرا مومنین! میرا خطا سر ذر ہوئی؟ فرایا: کیا تھے یہ خوایا: مجھے یہ خوا میں کیا کہ رہا تھا ، عرض کیا نہی بال سنا ہے ، فرایا: جمھے یہ خوف ہواکہ یہ بات س کر کمیں تو مغرور نہ ہوجا ہے۔

دوسری آفت یہ ہے کہ دوسرے کی تعریف سے خوش ہوگا اور یہ فلا منی دل میں رائخ ہوجائے گی کہ میں اچھا ہوں اس لئے لوگ میری تعریف کرتے ہیں 'یہ خوش منی اسے عمل میں بئست بنا دے گی اور خود پندی کے مرض میں جٹا کردے گی اور دل میں یہ احساس پیدا کرے گی کہ اب عمل کی کوئی ضرورت جنیں ہے۔ اس لئے ذکورہ بالا روایت کے مطابق تعریف کرنے والے سے کیا فرمایا گیا کہ تو نے اسپے دوست کی تعریف کرکے اچھا سلوک جنیں کیا بلکہ اس کی کردن کاٹ دی اگروہ سے گاتو فلاح نہ پائے گا۔ اس طرح کی ایک حدیث میں ہے:۔

انا مدحت اخاك في وجهه فكانما مررت على حلقه موسلى رميضا- (ابن البارك في الربد والد قائق - ين برابر مرسلا)

جب و لے اپنے بھائی کی تعریف اس کے معدیر کی و کویا اس کی کردن پر تیز اُسرا محمروا۔

ایک مخص ہے جس نے کئی کی تعریف کی تھی یہ فرمایا:۔

عقدت الرجل عقر كالله(١)

تونياس مخص كوزع كردما خدا تجميد بلاك كري

مطرف فراتے ہیں کہ جب ہمی میں ہے کسی کی زبان ہے اپی تعریف سی میں اپی نظروں میں گر کیا اور میرانفس میرے زدیک ذکیل ہو گیا اور اور الفس میرے زدیک ذکیل ہو گیا اور اور ابن ابی مسلم کا قرائے ہو محقول ہی اپنی تعریف یا می مشتا ہے شیطان اسے فحواور فی میں جالا کروتا ہے اکین مؤمن اس سے محفوظ رہتا ہے۔ ابن المبارک قرافے ہیں کہ مطرف اور زیادہ دونوں کے قول مجے ہیں البت زیادہ نے جو بھر کہ کا وہ عوام کے قلب کے حقیقت ہے ایعن موام اپنی تعریف سے مغور ہوجاتے ہیں اور خوام سے فام سنواضع۔ ۔۔۔۔ ایک مدید میں ہے۔

لومشى رجل الى رجل بسكين مرهف كان خير الهمن ان يثنى عليه في وجهد (٢)

احياء العلوم الجلد سوم

اگر کوئی آدی کمی آدی کی طرف تیز چمری لے کرجائے یہ اس سے بھترہے کہ اس کر منے پر اس کی تعریف کرے۔

حضرت عمر مرح کو ذرج کما کرتے تھے کوں کہ جس طرح نداوح عمل سے ڈک جاتا ہے ای طرح عمدح بھی عمل میں سستی کرنے لگتا ہے 'یا اس لئے کہ مدح سے خود پندی اور کر پیدا ہوتے ہیں اور پیدونوں دو مملک باریاں ہیں 'ان بیاریوں سے انسانی روح ہلاک ہوجا آہے۔

مح كى اجازت: اكر مع نه كوره بالا كافات سے محفوظ ہوتو اس ميں كوئى حرج نسي ہے، بلكه اس طرح كى تعريف متحب ہے، چنانچہ انخضرت ملى الله عليه وسلم في متعدد محابہ كرام كى تعريف فرمائى، شاق فرمايا:

لووزنایمان ابی بکربایمان العالم رجع (۱) اگر ابو برکا ایمان تمام دنیا کے ایمان سے تولا جائے توان کا ایمان می مماری ممرے۔

حضرت عمرابن الخطّاب كے بارے میں ارشاد فرمایا :۔

لولم ابعث بعثت یا عمر - (۲) (ابن معورد یی - ابو برر ا) اگریس معوث ند بو تا تواے عرض بیغبر بوت

اس سے بروہ کرکیا تعریف ہو سمق ہے "آپ کو آور بھیرت سے یہ بات معلوم ہو گئی تھی اس لئے آپ نے اس کا ایکشناف قرمایا اندر سے معرات محابہ کرائم اتا اعلیٰ ظرف رکھتے تھے اور استے او فیچ کروار کے مالک تھے کہ اس طرح کی تعریف سے ان کے ول میں فخر و مبابات اور مجب و کبر کے جذبات پر انہیں ہوتے تھے ' بلکہ وہ باری تعالیٰ کا شکر اوا کرتے اور مزید تواضع و آ کساری اختیار قرماتے اس لئے اپنی زبان سے اپنی تعریف کرنا انہیں بے کیوں کہ اس میں فخر پایا جاتا ہے۔ ایک مدیث میں ہے۔

اناسيدولد آدمولافخر - (تذي ابن اجد ابوسعيرا الدري)

من اولاد آدم کا مردار مول اور به کوئی مین کیات نسی-

لین یہ بات میں بطور نقا خر نہیں کہ رہا ہوں جیسا کہ دو سرے لوگ اپی خیاں گرنا کر فخر کیا کرتے ہیں انخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا افتار تو اللہ کی قربت کی دجہ سے تھا' نہ کہ اس لئے کہ آپ نبی نوع انسان کے سرادر تھے یا آپ کی تخلیق ان سب سے پہلے ہوئی 'یہ ایسای ہے جیسے کوئی محض بادشاہ کے یہاں مقبول اور معتقد ہو تو دہ بادشاہ کے دربار میں اپنی مقبولیت اور احماد پر فخر کر ناہے نہ کہ اس بات پر کہ وہ بعض رعایا پر فوقیت رکھتا ہے۔

اس تغییل سے بیہ بات انجی طرح سجو میں آئی ہوگی کہ اجادے میں مدح کی ذرت کیوں فرمائی می اور بعض مواقع پر اس کی اجازت و ترخیب کیوں دی گئی ایک روایت میں ہے کہ جب پچھ لوگوں نے کمی مُروہ مخض کی تعریف کی تو آپ نے ارشاد فرمایا و حبت (لین جنت داجب ہو می) (بخاری د مسلم ۔ انس اس اس کی تعریف کی تو آپ نے ارشاد فرمایا و حبت (لین جنت داجب ہو می) (بخاری د مسلم ۔ انس اس کے در سے کا ذکر فیر کے ساتھ تی کرنا چاہئے خاص طور پر مردہ لوگوں کا۔ کیوں کہ مؤمنوں کی شمادت سے اس کے در سے باند ہوتے ہیں 'مجابد فرماتے ہیں کہ بی آدم کے ساتھ فرشتے گئے رہتے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) یه روایت کتاب العلم می گذر چی ب- (۲) یه روایت مکرب البته ای سلط ی تفی کی یه روایت می اور مشور ب"لو کان بعدی نبی لکان عمر"

www.ebooksland.blogspot.com

جب کوئی مسلمان اپنے مسلمان بھائی کا ذکر خیر کرتا ہے تو فرشتے کتے ہیں اللہ بچنے بھی ایسا ہی کرے'اور جب اس کا ذکر برائی سے کرتا ہے تو فرشتے کتے ہیں اے انسان! تیرے عیب پوشیدہ ہیں'اس پر بس کراور اللہ کا شکرادا کر کہ اس نے تیرے عیب فلا ہر کر کے تجنے رُسوا نہیں فرمایا۔

ممدح کی ذہر داری : ممدح کو چاہیے کہ دوائی تعریف پر نازاں نہ ہو اور کبرو عجب کا ہلا سا غبار بھی اپنے دل کی سطح پر نہ پڑنے دے۔ اور یہ بات اس وقت ہو سکتی ہے جب وہ تعریف کے وقت یہ سوچ کہ دنیا سے رخصت ہونے کی گھڑی انتائی نازک اور خطرناک ہے 'ریا اور اعمال کی ہے شار آفیس ناک میں ہیں' ذراس دیر میں نیکیاں خاک میں مل سکتی ہیں' ممدح کو اپنے ان حیوب کا جائزہ لینا چاہیے جن سے تعریف کرنے والا واقف نہیں ہے' آگروہ ان حیوب سے واقف ہو تا تو ہرگز تعریف نہ کرتا۔ اپنی تعریف خاموشی سے سن لینا مناسب نہیں ہے' اگر وہ ان حیوب سے واقف ہو تا تو ہرگز تعریف نہ کرتا۔ اپنی تعریف خاموشی سے سن لینا مناسب نہیں ہے' اگر وہ ان حیوب سے واقف ہو تا تو ہرگز تعریف نہ کرتا۔ اپنی تعریف خاموشی سے سن لینا مناسب نہیں ہے' اگر وہ ان حیوب سے واقع کو ذلیل کرتے اپنی ناگواری طا ہر کرتے۔ جیسا کہ آنخضرت میں اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرایا:۔

احثواالنرابفی وجومالمادحین-(ملم-مقداری) تریف کرنے دالوں کے چروں پر فاک ڈالو۔

سفیان ابن عینہ فرماتے ہیں کہ جو محض آپ فس سے واقف ہے اسے تعریف متر نہیں پہنچائی۔ کی فض نے ایک بزرگ کی تعریف کی انھوں نے کہا:اے اللہ!ید لوگ جمعے نہیں جانے تو انچی طرح جانیا ہے میں یکساں ہوں۔ ایک بزرگ نے اپنی تعریف سن کر ہاری تعالیٰ کی جناب میں عرض کیا: اے اللہ! تیرا بندہ تیری نارا فسکی کے ذرایعہ میری قربت چاہتا ہے 'میں تھے گواہ بنا تا ہوں کہ میں اس کی اس حرکت سے ناخوش ہوں۔ حضرت علیٰ کی کسی نے تعریف کی' آپ نے فرمایا:اے اللہ! میرے جن گناہوں سے یہ لوگ واقف نہیں انھیں معاف فرہا جو انچھائیاں میری طرف منسوب کرتے ہیں ان پر موافذہ مت کر'اور جیسا یہ جمعے بھے ہیں ایسان کر موافذہ مت کر'اور جیسا یہ جمعے بھے ہیں ایسان کر دے' ایک محض نے حضرت عرائی تعریف کی' آپ نے اس سے فرمایا: کیا تو جمعے اور اسے آپ کو ہلاک کرنا چاہتا ہے' ایک محض نے جو پیٹے ہیچے پرائیاں کیا کرنا تھا حضرت علیٰ کی ان کے سامنے تعریف کی' آپ نے اس سے فرمایا جو بات تیری ذبان پر ہے میں اس سے کم ہوں' اور جو تیرے دل میں ہوں اس سے کم ہوں' اور جو تیرے دل میں ہوں اس سے کم ہوں' اور جو تیرے دل میں ہوں اس سے کم ہوں' اور جو تیرے دل میں ہوں اس سے کم ہوں' اور جو تیرے دل میں اس سے کم ہوں' اور جو تیرے دل میں ہوں اس سے کم ہوں' اور جو تیرے دل میں ہوں اس سے خراول۔

آنیسوس آفت کلام کی غلطیوں سے خفلت : کلام کے آثاء میں دقیق غلطیوں سے خفلت برتا ہمی بریل افت ہے خاص طور پر ان باتوں میں جن کا تعلق باری تعالی کی ذات وصفات سے ہوا اور دین سے مرتبط اور متعلق ہوں اور دین سے متعلق الغاظ کو صحح طریقے پر طاع اور فصاحت اور متعلق ہوں اور دین سے متعلق الغاظ کو صحح طریقے پر طاع اور فصاحت کی باحث اللہ تعالی الی لغزشیں سے محروام لوگوں کا کلام کفرشوں سے خالی نہیں ہو آ البتہ حکلم کی جمالت کی باحث اللہ تعالی الی لغزشیں معان فرما دیا ہے۔ اس طرح کی فلطیوں کی مثال حضرت حذیف کی بیر دوایت ہے کہ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔

لاً يقل أحدكم ماشاء الله وشئت ولكن ليقل ماشاء الله ثم شئت (ايرداور ونائ)

تم میں نے کوئی بید نہ کے کہ جو اللہ اور میں چاہوں بلکہ یوں کے جو اللہ نے چاہا پر میں

-44-2

یہ کمنا اس کے محے نہیں ہے کہ مطلق مطف میں فیراللہ کو اللہ کے ساتھ شریک کرنے کا عمل پایا جا تا ہے ' اور یہ سمجھ میں آتا ہے کہ ارادہ و خواہش میں یہ دونوں برابر ہیں 'یہ بات احرام اور ادب کے منافی ہے ' بلکہ پہلے باری تعالیٰ کی مثیت میان کرے ' مجراپنا ارادہ و خواہش۔ حضرت عبداللہ ابن عباس روایت کرتے بیں کہ ایک مخص آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آیا 'اور تفتلو کے دوران کنے لگا جو اللہ اور اس کا رسول جاہے۔ آپ نے فرمایا۔

اجعلتنى لله عديلابل ماشاهالله و حدم (نمائى اين اج)
کياتو محد الله كاشريك بناتا به بلد (يول كم) جوالله وحدة لاشريك چاب ايك فخص نے انخضرت ملى الله عليه وسلم كر سائے خليہ پر حما اور يه كمامن يطع الله ورسوله فقدر شدومن يعصهما فقد غولى جس نے الله ورسول كى اطاعت كى ده راه ياب بوا اور جس نے ال دونوں كى افرانى كى ده كراه بوا۔

آپ نے فرایا تعذیہ کے ضیر دھما است لا 'یہ عین برای اور مشارکت پرولالت کرتی ہے بلکہ اس طرح کمن کو اچھا نہیں بھے تھے کہ اللہ کی بناہ اور تیری بناہ بلکہ اگر کوئی کمنا چاہ تو ہوں کے اللہ کی بناہ ہر تیری بناہ بعض لوگ یہ کمنا برا جائے تھے کہ اللہ اور تیری بناہ بعض لوگ یہ کمنا برا جائے تھے کہ آزاد کرنا دوزخ میں داخل کرنے کہ اللہ! ہمیں دوزخ سے آزاد کر'اور اس کی دجہ یہ بیان کرتے تھے کہ آزاد کرنا دوزخ میں داخل کرنے کہ بھو جو گا'اس لئے کیا ضروری ہے کہ ہم یہ الفاظ ہولیں' ہوں کوں نہ کمیں اے اللہ! ہمیں دوزخ سے بچا' ایک مخص نے یہ دعا کی "اے اللہ! ہمیں دوزخ سے بچا' ایک مخص نے یہ دعا کی "اس لئے کیا ضروری ہوگی "حضرت فدیفہ" نے فرمایا کہ مؤمنین کو آخضرت صلی اللہ علیہ و سلم کی شفاعت کی ضرورت نہیں ہوگی' بلکہ آپ کی شفاعت اُست کے نوایا کہ مؤمنین کو آخضرت صلی اللہ علیہ و سلم کی شفاعت کی ضرورت نہیں ہوگی' بلکہ آپ کی شفاعت اُست کے نوایاری تعالی اس سے پوچیں سے کہ بتا کیا میں نے مخص کسی کو گدھا یا مور کہ کہ کریا کہ مؤمنین کو آخضرت ابن عباس فرماتے ہیں کہ آگر ہوگی ایس سے بعض اسے کہ ماریا تھا ہے کہ ماریا ہوگا ہوگی ہوگی۔ حضرت عمر روایت کرتے ہیں کہ آگر یہ کہا نہ ہو تا تو آج درات ہمارے کھریں چوری ہوگی ہو تی۔ حضرت عمر روایت کرتے ہیں کہ مریا یودوعالم صلی اللہ علیہ و سلم نے درات ہمارے کھریں چوری ہوگی ہوتی۔ حضرت عمر روایت کرتے ہیں کہ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ و سلم نے درات ہمارے کھریں چوری ہوگی ہوتی۔ حضرت عمر روایت کرتے ہیں کہ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ و سلم نے درات ہمارے کھریں چوری ہوگی ہوتی۔ حضرت عمر روایت کرتے ہیں کہ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ و سلم نے درائی دوعالم صلی اللہ علیہ و سلم نے درائی اللہ علیہ و سلم نے درائی دوعالم صلی کی درائی دوعالم صلی کی درائی دوعالم صلی کی درائی دو سلم کی درائی دو سلم کے درائی دو سلم کی درائی دو سلم کی درائی دو سلم کی درائی دو سلم کے درائی دو سلم کی درائی دو سلم کی درائی دو سلم کی درائی دو سلم کی

ان الله تعالى ينهاكم ان تحلفو ا بآبائكم من كان حالفا فليحلف باللماوليصمت ( بخارى و ملم) الله تعالى حميس اس بات ب مع كرتا به كدائي آباء كه نام ك هم كماؤ ، جس معنس كوهم كمانى بوائدكي هم كمانى چاہية 'يا خاموش رہتا چاہيئے۔ حضرت عزار شاد فرائے بیں كداللہ كی هم! بی نے اس ارشاد مبارك كوشنے ك بعد بھى آباء واجداد ك نام كى هم نبيل كمائى - ايك دوايت بي ب-

www.ebooksland.blogspot.com احياء ألعلوم جلدسوم دا کل این محم) . الكوركوكرم مت كواكرم تومسلمان أدى ب حضرت ابو مررة روايت كرت بي كه رسول صلى الله عليه وسلم في الدشاد فرمايا ... لأيقولن احدكم عبدى ولاامتى كلكم عبيدالله وكل نساءكم اماءالله وليقل غلامي وجاريتي وفناي وفتاتي ولايقول الملوكريي ولاربني وليقل سيدى وسيدنى فكلكم عبيد اللموالرب المسبح انمونع الى (بنارى وملم) تم میں سے مرکزید نہ کے کدید میرا بندہ ہے کید میری لونڈی ہے ، تم سب اللہ کے بندے ہواور تماری تمام عورتیں ای کی لوعریاں ہیں 'بلدیہ کماکویہ میراغلام ہے 'یہ میری باندی ہے 'یا میری باندی ہے 'یا میرا چھوکرا ہے اور میری چھوکری ہے 'ظام بھی ابع آقا کورت یا رست (رورش كرف والا) ند ك الك آقاب مردار ك اسلخك تم سب الله كے بندے ہو اور پالنے والا الله سجان و تعالى بــ رسول الله صلى الله عليه وسلم نے ارشاد فرمایا 💶 لاتقولواللفاسق سيدنا فانهان يكن سيدكم فقداسخطتم ر مكم (ابوداؤد- بريدة) فاس کوانا سردارمت کو اگروہ تمهارا سردار مواقوتم نے اپنے رب کوناراض کردیا ایک مدیث میں ہے:۔ من قال أنا برئ من الاسلام فان كان صادقا فهو كما قال وان كان كانبافلن يرجع الى الأسلام سالما - (نال ابن اج- برية) جو مخض یہ کے میں اسلام سے بڑی ہوں اگروہ سچاہے توالیا ہی ہو گاجیسا اس نے كما اور جموائه واسلام كى طرف اس كى دالهى سلامتى ند موكى-ملی الله علیه وسلم کاید ارشاد مبارک محمت سے برے: من صمت نجا (تذي)

یہ چند مثالیں ان سے کلام کی ان غلطیوں کا اندازہ نگایا جا سکتا ہے جن پر عام آدی کی نظر نہیں جاتی ، طالا تک ان پر موافزہ ہو تا ہے ان غلطیوں کا احاط کرنا ممکن نہیں ہے اب تک ہم نے زبان کی جن آفوں کا تذكره كياب ان يل غور كرنے سے معلوم مو كاك زبان كو "زاور كفي من سلامتى نيس ب- اور "مخضرت

جو کیب رہااس نے نجات یا گی۔

اس کے کہ یہ تمام آفیں مملک ہیں اور نفس کو خطرات میں ڈالنے والی ہیں اوی چپ رہ کری ان ہلاکتوں اور خطروں سے نے سکتا ہے اولے میں خطرو ہی خطرو ہے اللہ یک فصاحت علم اتفوی اور مراتبہ کی صلاحیت ر کھتا ہو ابعض او قات آدی بچاؤ کے ان تمام ذرائع کے باوجود اپنا بچاؤ نہیں کریا تا۔اس لئے چپ ندرہ سکے تو كم بولنا برتب الرحكم بولنے ميں بھي خطرات سے مقرضيں ہے۔

بیسوس آفت۔عام لوگوں کے سوالات : سیمی بری آفت ہے کہ عوام التاس اللہ تعالی کی صفات

ك بارے ميں طرح طرح ك سوالات كرتے ہيں اور اس كے كلام اور حدوف والفاظ كے متعلق يوجيعتے ہيں كه یہ حادث ہیں یا قدیم ' حالا نکہ عوام کاحق مِرف اتناہے کہ وہ قرآن کریم کے احکام کی تعمیل کریں ، کمیکن کیو تک عمل ننس پرشاق گذر آ ہے 'اور فنول بحثول میں کام وزئن کولڈت محسوس ہوتی ہے اس لئے وہ لوگ بھی علم کے دروازے پر دستک دیے ہوئے نظر آتے ہیں جنس اس سے اونی درج کی مناسبت نہیں ہے 'شیطان انمیں آگساتا ہے اور یہ باؤر کراتا ہے کہ تم عالم مو صاحب فضل و کمال مو عماری ایک رائے ہے ، حمیس ائنی رائے ظاہر کرنی چاہیے ، بعض او قات وہ ان خود ساختہ "عالموں" کو زبان سے ایس باتیں فکوا وہتا ہے جو صرت كفرموتى بين اور الخيس بيد احساس بعي نيس مو آكدوه كيابك مع بين عامي كے لئے كبيره مناه ك ار تكاب كى بدنست على بحثين كرنا زياده خطرناك ب وخاص طور پروه بحثين جن كا تعلق الله تعالى كذات و مفات سے ہو'ان کا کام مرف اتا ہے کہ وہ جو کچے قرآن کریم میں نازل ہوا ہے اس پر بلا چوں وچرا ایمان لائيں اور عبادات ميں مضغول موں عبادت سے تعلق رکھے والے امور کے سلسلے ميں ان كا بوجمان بادبي ہے'اس سے وہ باری تعالی کی نارا نمٹی کے مستحق قرار پاتے ہیں'اور کفرکے خطرے میں پڑتے ہیں' یہ ایسا بی ے جیسے چروا ہے اور جانوروں کے رکھوالے بادشاہوں کی سیاست اور حکومت کی آسرار کے بارے میں سوالات كرنے كيس على برب ايے لوگوں كو اس جسارت كى سزا دى جائے كى اور انميں اين دائرے ميں محدود رہے کا پابند بنایا جائے گا۔ کسی ایسے دقیق علمی مبحث پر مفتکو کرنے والا بھی عامی کی طرح ہے جسے اس کا ذبن سجعنے سے قاصر ہو'اگرچہ وہ دو سرے مباحث براجھی تفتکو کیوں نہ کرنا ہو۔ اس لئے انخضرت ملی اللہ عليه وسلم نے محابہ سے ارشاد فرمایا :

ذرونی ما ترکتکم فانما هلک من کان قبلکم بکثر قسئوالهم و اختلافهم علی اتبیاء هم مانهیت کم عنه فاحتنبو دو ماامر تکم به فاتو ابد مرزق )

جو بات میں نے حمیں نہیں' ہلائی آسے مجھ ہی تک رہے دو 'کیوں کہ تم سے پہلے لوگ ای لئے ہلاک ہوۓ ہیں کہ وہ بکوت سوال کیا کرتے تھے اور اپنے انہیاء سے اختلاف کیا کرتے تھے' میں نے حمیس جس چیز سے منع کیا ہے اس سے رکو' اور جس چیز کا حکم دیا اسے جتنا تم سے ہو سکے بجالاؤ۔

حضرت انس روایت کرتے ہیں کہ ایک روز صحابہ نے آپ سے بہت زیادہ سوالات کے آپ سوالات کی کڑت سے نا خوش ہوئ اور اس حالت میں منبر ر تشریف لا کرلوگوں سے فرمایا: پوچھو، خوب پوچھو، جو سوال تم کرو کے میں اس کا جواب دوں گا ایک مخص نے کرئے ہو کر دریا فت کیا: یا رسول اللہ! میرا باپ کون ہے؟ آپ نے فرمایا تیرا باپ مذیفہ ہے اس کے بعد دو فوجوان کھڑے ہوئے اور انھوں نے بھی اپ باپ کے متعلق پوچھا، آپ نے فرمایا: تمارا باپ وہ ہے جس کی طرف تماری نبست کی جاتی ہے ، پھرایک مخص کے متعلق پوچھا، آپ نے فرمایا: دوزخ میں جب لوگوں نے اٹھا اور اس نے دریا فت کیا میں جنت میں جاؤں گا یا دوزخ میں؟ آپ نے فرمایا: دوزخ میں ، جب لوگوں نے مضرت عمرا شعے اور اُنھوں نے اعلان کیا: رَضِیُ نَا اللّٰهِ وَیالاً سُکرَم دِیْنَا قَ بِہُ حَمَد صَلّا اللّٰهُ عَلَیْهِ وَسَلّم اللّهِ اللّهُ عَلَیْهِ وَسَلّم اللّهُ عَلَیْهِ وَسَلّم اللّهُ عَلَیْهِ وَسَلّم اللّه عَلَیْهِ وَسَلّم اللّه عَلْهِ اللّهُ عَلَیْهِ وَسَلّم اللّه عَلْهُ وَسَلّم اللّه عَلْهِ اللّه عَلْهِ اللّه عَلْهِ وَسَلّم اللّه عَلْهِ اللّهُ عَلَیْهِ وَسَلّم اللّه الله عَلْهِ اللّهُ عَلْهُ اللّه عَلْه الله عَلْهِ اللّه عَلْه الله عَلْه الله عَلْه اللّه عَلْه وَسَلّم اللّه عَلْه وَسَلْمُ اللّه عَلْه اللّه عَلْه اللّه عَلْهُ اللّه عَلْه اللّه عَلْم عَلْه اللّه عَلْه عَلْه عَلْه عَلْه اللّه عَلْه عَلْه عَلْه عَلْه عَلْهُ عَلْمُ عَلْهُ عَلْمُ عَلْهُ

احياء العلوم جلدموم

یوشک الناس ینساء لون حتی یقولوا قد خلق الله الحلق فمن خلق الله الواذلک فقولوا قل هو الله احدالله الصد حتی تختموا السورة ثم لیتهل احدکم عن یساره ثلاثا و یستعذبا لله من الشیطان الرجیم - (عاری ملم - ابو بریة) محص ایما لگت که لوگ موالات کرتے یہ کئے لیس کے کہ اللہ نے گلوں کو پیدا کیا ہے تو اللہ کو کس نے پیدا کیا ہے آگر لوگ یہ پیجیس قوانمیں تلاؤ کہ اللہ ایک ہے اللہ کے اللہ ایک ہے اللہ کا فرق میں سے ایک بائمی طرف تحوک وے اور شیطان رجیم سے اللہ کی ناه الگے۔

حضرت جابر فراتے ہیں کہ آیت الا عن (۱) اور بلا ضوت سوال نہ کرنا چاہیئے عضرت محضر نے اپنے ساتھ لے جانے سے بلے حضرت موئی پر یہ بات واضح کردی تھی کہ وہ اپنے طور پر پیکھ نہ پوچیس یمال تک کہ میں خود ہی ذکر نہ کردول۔ جب انحول نے کشتی میں سوراخ کر دینے پر تعجب ظاہر کرتے ہوئے اس کی وجہ معلوم کی تو حضرت خصرت نو ان کا وعدہ یا دولایا حضرت موئی نے معذرت کی تین مرتبہ ایسا ہی ہوا' بالا خر حضرت خصرت خصرت خصرت خصرت خصرت کے معذرت کی تا کا اعلان کردیا۔

دین کے آسرار اور غامیض اُنمور کے بارے میں عوام کا کچھ دریافت کرنا مظیم ترین آفت ہے اس سے مضنے پیدا ہو سکتے ہیں' اس لئے عوام کو اس طرح کے سوالات سے روکنا اور منع کرنا واجب ہے' قرآنی الفاظ و حدف کے قدیم یا حادث ہو۔ لا کے سلطے میں ان کا بحث کرنا ایسا ہے جیسے کوئی مخض بادشاہ کے فرمان پر عمل کرنا تھا ہوا ہے' یا ان الفاظ کی ترکیب پر بحث کرنے کرنے کے بجائے اس کاغذ پر خور کرنے گئے جس پروہ فرمان لکھا ہوا ہے' یا ان الفاظ کی ترکیب پر بحث کرنے بیٹھ جائے جن سے حکم عبارت ہے۔ اس کاکام صرف عمل کرنا تھا' عمل اس نے کیا نہیں' اور ایک ایسے کام میں معروف ہوگا۔

کتاب ذم الغضب والحقد والحسد غضب کینداور حسد کی بُرائی کابیان غضب آک کا ایک دِ کِتا ہوا شُعلہ ہے کیدوہ آگ ہے جس کے متعلق قرآن کریم میں یہ آیت نازل ہوئی:۔ نار اللّعِالْمُوعَقَدَة الَّذِي تَطَلَّمُ عَلَى الْآفَئِكَةِ۔ (پ ۲۹٫۳۹ آیت ۲۷)

<sup>(</sup>۱) میہ آیت سورہ فدیس سے اس میں ان لوگوں کی سزا بیان کی گئے جو اپنی مکور پیریوں پر زنا کی تنست لگتے ہیں اور ان کے پاس بجود موٹی کے کوئی گواہ نہیں ہو آ۔

وہ اللہ کی آگ ہے جو (اللہ کے عممے) سلكائي مي جودلوں تك جا بيني كى۔

عَرِينَ اللهِ اله

منی کی شان ہے کہ وہ سکون آور و قار سے رہے اور آگ کی شان ہے کہ بحرے اور مخرک ہو'
چنانچہ آگر آدی مغلوب الغفب ہو تو ہہ سجے لوکہ اس کی مخلیق میں مٹی کا مُغر کم اور آگ کا عُفر زیادہ ہے'
حقد اور حدد دونوں غفب کے نتیج ہیں اور یہ دونوں ہی حقیقیں انتمائی جاہ کن ہیں افھیں سے ہلاکتیں پھیلی
ہیں افھیں سے فساد اور شورش برپا ہو تا ہے ول انکا مسکن اور منج ہے 'یہ وہ گوشت کالو تحوا ہے کہ آگر میچ
ہوتہ جم کا تمام نظام میچ طور پر چلے اور خراب ہوتہ جم کا تمام نظام فیل ہوجائے اس سے معلوم ہوا کہ یہ
شنوں ہی چزیں جاہ کرنے والی ہیں۔ اس لئے ہم نے مناسب سمجھا کہ راہ طریقت کے سا کین کوان کی ہلاکت
تنوں ہی چزیں جاہ کردیا جائے 'ناکہ وہ ان سے نئے کرچلیں 'اگر ان کے دلول میں کمیں یہ بدخصاتیں اپنی جزیں
گڑرے ہوئے ہیں تو افھیں اکھاڑ کو بینکیں 'ان کا علاج کریں 'گرائی سے آگاہ کردیا اس لئے ضوری ہے کہ جو
گڑائی سے واقف نہیں ہو تا وہ عوباً اس میں جٹلا ہوجا تا ہے 'محض شرسے واقف ہونا ہمی کانی نہیں ہو تا جب
تک اس سے بچنے کی تدا ہیں معلوم نہ ہوں۔

اس كتاب كي سلاله ابواب من مم غضب عقد اور حمد كي آفات ميان كريس مح اور ان آفات سے

بجنے کی تدبیروں پر مفتکو کریں گے۔

يبلاباب

غضب كى ندتمت

قرآن وحديث سے غطئب كى نرمت.

الله تعالى فرما تا ہے:

جب کہ ان کافروں نے اپنے دُلوں میں عار کو چگیے دی اور عار بھی جاہلیت کی سواللہ تعافی نے اپنے رسول اور مؤمنین کو اپن طرف سے مخل عطاکیا۔ اس آیت میں گفار کی ذمّت کی گئی ہے ،کیوں کہ انموں نے امریاطل پر فیرت کی تھی اور فیرت خصہ کا مظہر 74

احياءالعلوم جلدسوم

ہوا کرتی ہے 'مؤمنین کی تعریف فرائی گئ اس لئے کہ انھوں نے خالفین کے ضعے کے سامنے سکست ووقار کا مظاہرہ کیا۔ حضرت ابو ہریرہ روایت کرتے ہیں کہ ایک فض نے حرض کیا یا رسول اللہ! جھے کوئی مخترسا عمل بٹلا ویجئے ' فرایا فصہ نہ کیا کر' اس نے دوبارہ کی درخواست کی' آپ نے چرکی جواب دیا (بخاری) حضرت عبداللہ ابن عمر فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی فدمت میں عرض کیا کہ جھے مختری بات بٹلا ویجئے تاکہ میں اس برل کرسکوں' فرمایا؛ فصہ مت کیا کر' میں نے چرکی درخواست کی' آپ نے دوبارہ بھی فصہ نہ کرنے کا محم دیا (ابو بعلی) آپ ہی کی دوایت ہے کہ میں نے سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا کہ میں اللہ کے فصے سے کس طرح جمخوظ رہ سکتا ہوں' آپ نے فرمایا فصہ نہ کرک (طبرائی' وسلم سے عرض کیا کہ میں اللہ کے دریا فت کیا کہ تم اس فض کو جے لوگ گئے میں فکست نہ دے ابن عبداللہ مسعولاً دوایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دریا فت کیا کہ تم سکس فض کو بچے لوگ گئے میں فکست نہ دے سکس فرمایا: یہ بات نہیں' کی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔

من كف غضبه ستر الله عور تم (ابن الى الدنيا) جو من ابنا غمر بيتا إله الله اسك عيب جميا الهدا

حضرت سلیمان علیہ السلام نے تمی محض کو تعیوت کی کہ زیادہ فصر کرتے سے بچو کیوں کہ زیادہ فصر کرنے سے بریاد آدی کادل ہلکا ہو جا تا ہے ارشاد باری ہے:۔

و سَيِّنْ الْوَحُصُوْرِ الْوَنَهِيُّا مِّنَ الْصَالِحِينَ - (ب٣١١ آيت٣٩) اورمقرابول كالمات ١٤٣٠)

حضرت فِرَمة اس آیت کی تغییر کرتے ہوئے فرماتے سے کہ سیدے مراودہ فض ہے ہوضے سے مغلوب نہ ہو عضرت ابو الدردا ﴿ کتے ہیں کہ ہیں نے سرکاردوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کی فدمت میں عرض کیا کہ جھے کوئی ایسا عمل ہٹلا دہجے جس سے میں جنت میں جاؤں فرمایا لا تغضب (طبرانی) فصہ نہ کیا کر۔ حضرت سیلی علیہ السلام نے حضرت میلی علیہ السلام سے کما کہ خصہ نہ کیا کرو انھوں نے فرمایا میں انسان ہوں ' با لکیہ خصہ نہ کرنا میرے بس میں نہیں ہے ' فرمایا : اچھا مال نہ جمع کرنا ' فرمایا : ہاں! یہ ممکن ہے۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:۔

الغضب يفسد الايمان كما يفسد الصبر العسل-(طبرانى بيتى- بزابن عيم عن ابير عن جده)

غمدایان کواس طرح فراب کردیتا ہے جس طرح ابلیوہ سے شد فراب ہوجا آ ہے۔

ایک دوایت پی سے

ماغضب احدالا شفی علی جهنم-(بزار ابن عری- ابن عباس) جس مخص نجی غمر کیاوه جنم کے کنارے سے جالگا۔

ایک مخص نے آپ سے سوال کیا کہ کون ی چڑ سخت ترب ارشاد فرایا:غضب الله اغضب الله اللی) اس نے پوچھا کہ میں اللہ کے غضب سے کس طرح فی سکتا ہوں و فرایا: لا تغضب افسدنہ کیا کر) (احمدابن عمر)

آثار : حضرت حني فرات بي كدا ابن آدم إجب توضع من أجملتا بي قر تير دوزخ من كرن كا خطرہ پیدا ہو جاتا ہے' ذُوالقرنین کے بارے میں تلایا جاتا ہے کہ ان کی طاقات ایک فرشتے سے ہوئی' انہوں نے فرقتے سے کما جھے کوئی ایسی بات بتلاؤ جو میرے علم میں اضافہ کی موجب ہواور جس سے میرے ایمان و يقين كى مدى برجع وشية في كما عسد كما كواس لي كدشيطان غصى كى حالت من أدى ير زياده قابو پاتاہے ، خصہ آئے واسے بی جاؤ اوراپنے آپ کو پرسکون کرلیا کو ، جلدیازی سے بھی بچ اس لئے کہ آدی جلدی کرناہے توبااو قات قلعی کرجاتا ہے ' ہر قریب وبعید آدی کے ساتھ نری اور مرمانی کا بر اؤ کرو' جابر اور سرکش ند ہو و مب ابن منبہ سے موی ہے کہ ایک رامب اے معد میں مبادت کررہا تھا شیطان نے اسے مراہ کرنے کا ارادہ کیا لیکن ناکام رہا۔ اس کے پاس آیا 'اور دروازے پردستک دے کر کما کہ دروازہ محولو لیکن رامب نے کوئی جواب نہیں دیا شیطان نے محردروازہ کھولنے کے لئے کما اندرخاموشی رہی شیطان نے كماكد وروازه كمولوورند يس والس چلا جاؤل كااورتم فيجتاؤ كم من يج بول ربا مون اورتم سے ملنے آيا مون رامب نے کما اگر تم سے موتو میں کیا کول عمل التي تو ميں عبادت اور رياضت كا تحم ديا ہے اور قيامت ك دن طفى كا وعده كيا ب الرحم وقت بيلي اسك موتم مم كياكري شيطن بداجز برموا اوربولاكم مِن شيطان مون ميراإراده حميل مراه كرنے كاتها، ليكن ميں اسے ارادے ميں كامياب نہ موسكا "يام أكرتم كچه بوچمنا چامو توبوچه لويس جواب دينے كے لئے تيار مول امب نے بوچماكد كيا توجيعے يہ تالاسكا ہے كه انسان کی کون سی عادت مختبے اس پر قابود سے میں زیادہ مدکر تا ہے'اس نے کما: غمری کرمی'انسان غمری الك من جلائه وجم اس اس طرح ألث كيك كرت بي جس طرح يح كيند المعات بي- فيثمر كيد تول شیطان کا دعویٰ یہ ہے کہ اب آدم مجھ پرغالب آبی تیس سکا 'جبوہ خوش ہو تاہے تو میں اس کے دل میں رہتا ہوں' اور جب خضب ناک ہو تاہے تو میں اس کے داغ میں جابئتا ہوں' جعفرابن محد کہتے ہیں کہ فعسد تمام برائیوں کی منجی ہے۔ سی انساری محالی کا قول ہے کہ گرم مزاجی ہو قونی کی نشانی ہے اور خصد کا نتجہ ہے ، جو مخص جمالت پر رضا مندہ اسے مرد باری کی ضرورت نہیں ہے ، حلم زینت و منعت ہے اور احتی کے جواب میں خاموش رہنا ہی اس کا جواب ہے۔

عجابة فراتے ہیں کہ الجیس کماکر آئے کہ میں ابن آدم سے عابز نہیں آسکا 'فاص طور پریہ تین آدی تو جھے عابز کری نہیں سکتے 'ایک وہ فضی ہو نشہ کر آئے 'جب وہ نشہ کر آئے تو ہم اس کی ہاگ تمام لیتے ہیں ' اور جد هر چاہے ہا تک لیتے ہیں ' وہ ہماری مرضی پر چلاہے ' دو مراوہ فضی ہو فصہ کر آئے ' فصہ کی حالت میں انسان ایجھے برے کی تمیز کھو دیتا ہے ' جو بات جانتا وہ کہتا ہے اور جو کام نہیں کرتا چاہیے وہ کر آ ہے۔ تیرا انسان ایجھے برے کی تمیز کھو دیتا ہے ' ہو بات بانتا وہ کہتا ہے اور جو کام نہیں کرتا چاہیے وہ کر آ ہے۔ تیرا ہمان کی خراب ہو تھے ہیں۔ کسی مقاند سے کماکیا کہ فلاں فیض کو اپنے آپ پر بوا قابوہ 'اس کے جمول کی طرف متو قبہ کرتے رہتے ہیں۔ کسی مقاند سے کماکیا کہ فلاں فیض کو اپنے آپ پر بوا قابوہ 'اس کے کما تب نہ اسے شہوت زیر کرے گی ' نہ وہ خواہش نئس سے فکست کھائے گا' اور نہ فصے سے مغلوب ہو گا۔ ایک بزرگ نے فرمایا: فصہ سے بچ 'اس کا نتیجہ سوائے اِ متذار کی ذات کے بچھے نہیں ہو آ۔ حضرت عمرابن گا۔ اور خوائی کو نمان کو تعمل کو ایک کا ندازہ نہیں ہو آ۔ حضرت عمرابن حبرالعزر نے اپنے عائل کو لکھا کہ فصے کے وقت کسی کو مزامت دیا' جب تہیں کسی پر فصہ آئے آؤا۔ قید خورائی خوروں سے تجاوز نہ کرو۔ علی مطابق مزاور ' اور مزامین بھی پندرہ کو ژوں سے تجاوز نہ کرو۔ علی کروو ' بھرجب فصہ فرو ہو جائے تو جرم کی مطابق مزاور ' اور مزامین بھی پندرہ کو ژوں سے تجاوز نہ کرو۔ علی

242

احياء العلوم جلدسوم

ابن زید کتے ہیں کہ ایک قربی نے آپ کے ساتھ بدکلامی کی آپ دیر تک سرجمکائے بیٹے رہے ' پھر فرایا: تہاری خواہش یہ تقی
کہ سلطان بچے حکومت کی عزت کے حوالے ہے بھر کاغے اور بیل تہمارے ساتھ وہ سلوک کروں جو تم کل میرے ساتھ کردگ۔
کی بزرگ نے اپنے بیٹے نے فرایا کہ اے بیٹے! فصد کے وقت عمل ہاتی نہیں رہتی 'سب ہے کم فصد انھیں آ باہ جو سب نیادہ حقیٰ نہ ہوتے ہیں ' فصد اگر دنیا کے واسلے ہو تو تمرو فریب ہے اور آخرت کے لئے ہو تو بددہاری اور وانائی ہے۔ یہ بھی کما کیا اور ضعہ عمل کا دخون ہو ' معرت عمل کی جو تا ہے کہ خصد مقل کا دخون ہو ' ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ جو محفی شہوت اور فضب کا مطبع ہو آب یہ دونوں پر خصلتیں اسے جنم کی افران ورضع ہے ۔ محفوظ ہو ' ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ جو محفی شہوت اور فضب کا مطبع ہو آب یہ دونوں پر خصلتیں اسے جنم کی افران ورضع کی مسلمان کی علامت یہ ہے کہ وہ دین ہیں پلنتہ ہو' اس کا دل نور یقین ہو دون ہیں پلنتہ ہو' اس کا دل نور یقین ہو وہ نوش کی ہو تا ہو ، خوت اور ان کی طرح اوائی کی کر آبو' مالداری میں میر ہو تا وہ مسلم کی میر ہو تا وہ نور ان کی مسلمان کی علامت یہ ہو نور ان کی مسلم میں میر میں قاصت کا بیکر ہو' مقدرت کے وقت احسان کر تا ہو مصائب میں مبرے کام لیتا ہو' خصد اور شہوت اس پر غالب نہ ہوں' جابلانہ حمیت اور حصیت کے زیا اثر نہ ہو' اس کا بیٹ اس کے لئے رسول کا باعث نہ ہو' حصور طلع کی ہو تا ہو' میں ہو کہ در کرنے والا ' ضعیف پر رحم کرنے والا ہو' نہ بخیل ہو' نہ نہ فسول خرج ہو' اپنے اوپر ظلم کرنے والے کو معاف کر دیتا ہو' جابل کی فلطی پر موافذہ کرتا ہو' اس کا لفس آگر جہ اس کے انہوں آگر ہو' اس کا لفس آگر جہ اس کے انہوں آگر ہو' اس کا نوس آگر جہ اس کے انہوں آگر ہو' اس کا نوس آگر جہ اس کے انہوں آگر ہو' اس کا نوس آگر جو اس کے انہوں آگر ہو' اس کا نوس آگر جو اس کے انہوں آگر ہو' اس کے انہوں آگر ہو' اس کا نوس آگر جو اس کے انہوں آگر ہو' اس کا نوس آگر جو اس کے انہوں آگر ہو' اس کی انہوں آگر ہو' اس کی سے داخت و آرام ہیں ہوں۔

حضرت عدواللہ ابن البارک" ہے کمی نے کما کہ ایک جملے میں حن علق کی تعریف کیجے 'انموں نے فرایا: خصہ نہ کرتا۔ کسی پنجبر نے اپنے متبعین سے فرمایا: جو محض خصہ نہ کرنے کا لیتین دلائے گا اور اپنے وعدے پر عمل کرے گاوہ میرے ساتھ جنت میں جائے گا' اور میرے بعد میرا جانشین ہو گا' ایک جوان نے عرض کیا میں اس کا وعدہ کرتا ہوں' انموں نے دوبارہ فرمایا' جوان نے دوبارہ بھی کی کما' بالا خروہ اپنے وعدے پر قائم رہا' اور پنجبری وفات کے بعد ان کا خلیفہ بنا' ان کا نام ذوا لکفل ہے' یہ نام اس لئے رکھا گیا کہ انموں نے خصہ نہ کرنے کی ضانت دی تھی' اور اپنا وعدہ پورا کیا تھا۔ وہب ابن منبہ فرماتے ہیں کہ کفرے چار رکن بس سے خصب 'شہوت' مماقت اور لالجے۔

#### غضب كى حقيقت

اللہ تعالی نے حیوان کی تخلیق کچھ اس طرح فرائی ہے کہ وہ اپنے وافلی اور خارجی اسباب کی ہنا پُر فنا ہوجا تا ہے 'کین اس کے ساتھ اسے ایک ایس چیز بھی مطاکی ہے جو ایک بڑت تک جو اس نے مقرد کردی ہے۔ اسے فنا ہونے سے محفوظ رخمتی ہے۔ واضلی اسباب تو یہ بین کہ اللہ نے انسان کی ترکیب آرت اور رطوبت سے کی ہے 'اور ان دونوں میں عداوت اور تضاو پر اکیا ہے '
حرارت بیشہ رطوبت کو تحلیل اور فشک کرتی رہتی ہے 'اور اس کے بخارات بناتی رہتی ہے 'یماں تک کہ اس کے اجزاء بھاپ بن کرا ڑجاتے ہیں 'چنانچہ اگر رطوبت کو غذاکی ایراد حاصل نہ ہو'اور جنٹی رطوبت فشک اور تحلیل ہو کرضائع ہوئی ہے اس کی تلافی نہ ہو تو حیوان فنا ہوجائے۔ اللہ نے حیوان کے جم کے موافق غذا پر ای ہے 'اور حیوان میں اس کی اشتماد میں پر اکر دی ہے تا کہ وہ اپنی ضرورت کے مطابق غذاکھایا کرہے اور فقسان کا تدارک کرلیا کرے۔

ت خارجی اسباب ملکات کی شکل میں موجود ہیں جیسے تکوار' مختر اور دوسرے ہتھیار وغیرہ۔ اس کے لیے اللہ نے انسان کے اندر ایک قوت پیدا کی ہے جس سے وہ اپنا دفاع کر تا ہے اور ان ملکات سے خود کو محفوظ رکھتا ہے۔ اللہ نے قوتتِ خضب کی تخلیق آگ سے کی ہے' جب بھی اس کی مرضی کے خلاف کوئی یات پیش آتی ہے' یا اسے اس کے کسی متصد سے روکا جاتا ہے تو وہ آگ بحرُک

احياء العلوم جلدسوم

اضمی ہے اور وہ شعلہ اتا جز ہوجا ہے کہ دل کا خون جوش مار نے لگا ہے اور وہ گرم خون تمام رکوں بیں اوپر کی طرف ہیل جا ہا ہے جس طرح آئے ہیں اوپر کی طرف اضمی ہیں ہا جس سرح ہوتی کا آبال اوپر کی طرف اضمیا ہے آدمی کا چرہ اور آئیس سرخ ہوجاتی ہیں اور کیوند خون کی یہ سرخی ظاہر ہوجاتی ہے جس طرح شیشے کی اندر کی چز ہوجاتی ہو ہوجاتی ہو کہ اس فض پر بیں قادر کا علم ہوجاتی ہے ہو مالت اس وقت ہوتی ہے جب اپنے ہے کم مرجبہ آدمی پر ضعبہ آئے اور بہ جانی ہو کہ اس فض پر بیں قادر ہول اگر ضعبہ اپنے سے بلند مرجبہ فض پر آئے اور اس سے انظام نہ لے سکیا ہو تو اس صورت میں خون ہمائے کے بجائے ظاہر کی رجلا سے ہوئی قلب میں اکٹھا ہوجا ہے اور محن اور کی باوٹ بنا ہے اور محن ہوجا ہا ہے اور بھی زرد و با آئے اور مصورت ہو ہوجا ہا ہے اور بھی زرد و با آئے اور صورت ہوتی ہیں جمہ جمو مرخ ہوجا ہا ہے اور بھی زرد و با اضطراب کی صورت ہوتی ہے۔

غضب کا مرکز قلب ہے: بسرمال قوت خفب کا محل قلب ہے اور اس کے معنیٰ ہیں انقام کے لیے دل کے خون کا جوش کرنا یہ قوت مؤذی اور مملک چیزوں سے تعرض کرتی ہے وقوع سے پہلے دفاع کے لیے اور وقوع کے بعد انقام اور دل کی تسلی کے لیے اس قوت کی غذا انقام ہے 'میں اس کی لذت ہے 'انقام کے بغیراسے سکون نہیں ملا۔

قوت فضب کے تین درجے: اس قوت میں لوگ ابتدائے آفر خش سے تین درجوں پر ہیں افراط افراط اور اعتدال۔
درجہ تفریط: بیہ ہے کہ آدی کے اندر بیہ قوت ہاتی نہ رہے یا کمزور پڑجائے یہ فدموم ہے الیسے مخص کو بے غیرت کہا جاتا ہے حضرت امام شافعی فرماتے ہیں کہ جس مخص کو خصہ دلانے کے باوجود خصہ نہ آئے وہ گدھا ہے معلوم ہوا کہ جس مخص کو خصہ دلانے کے باوجود خصہ نہ آئے وہ گدھا ہے معلوم ہوا کہ جس مخص کے اندر فیرت و جمیت سرے سے موجود ہی نہ ہووہ انتہائی ناقص ہے اللہ سجانہ و تعالی نے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے رفتاء کی تعریف میں ارشاو فرمایا ہے۔
میں ارشاو فرمایا ہے۔

أَشِتَاءُ عَلَى الْكُفَّارِ (پ٣١٣) عنه)

وه كافرول كے مقابلے من سخت بيں۔

أيك آيت مِن الخَضِرتِ صلى اللهِ عليه وسلم كو يحم وإكباتِ

جَاهِدِالْكُفُارُ وَالْمُنَافِقِينَ وَاغْلُظُ عِلَيْهِمْ (ب١٨١٣ عـ ٢٨)

كفارك أورمنافقين سے جماد كيج اور ان پر سخى كيجك

شدت و فلظت حميت و خضب ي كريتيج من بدا مولى بي-

درجدا قراط : بب کہ آدی کے مزاج رفعہ قالب ہو اور ضعے کے سامنے ندا سے مقل کی ساست سے سروکار ہواور نددین کی اطاحت سے 'جب اسے فعہ آئے تو فکرو نظر بھیرت و آگی 'اور افتیار وارادہ کچھ ہاتی ندر ہے ' بلکہ مضلم کی طرح ہوجائے۔ بعض لوگوں پر فعہ ان کی فطری مزاج کی ہتا پر قالب آیا ہے اور بعض لوگ عادت کی بنا پر فضہ سے مفلوب ہوتے ہیں چتا نچہ بست سے آدی ہروقت فعہ پر آبادہ نظر آئے ہیں ' یہاں تک کہ ان کی صورتوں سے ایسا گلا ہے کہ وہ فعے میں ہیں ' ہر قلب کے مزاج کی گری فعہ کے اظمار پر ان کی مدد کرتی ہے فعہ کو مدیث شریف میں آگ قرار دیا گیا ہے۔ (۱) البتہ سرد مزاج آدی کو فعہ کم آیا ہے ' آنا بھی ہے تو بہت جلد فرو ہوجا آ ہے۔ عادی اسب بہ ہیں کہ کوئی مخص ایسے لوگوں میں اٹھے بیٹھے جو ہروقت فعے میں

<sup>(</sup>١) جياك رندى من معرت الدسيدا لدرئ كى روايت بالغضب جمرة فى قلب ابن آدم اور الدواكو من مطيد العدى كا مديث بان الغضب من الشيطان وان الشيطان خلق من النار"

بحرے رہتے ہوں' اور غنب کے بندے اور اطاعت گذار ہوں' اور فخریہ کتے ہوں کہ ہم یہ ہر گز برداشت نہیں کرسکتے کہ کوئی ميس برائح اورنه بم ايخ كام مس كى كرافلت پندكرتے بين وه الى اس مربرائي بر فخركرتے بين والا تك حقيقت ميں اس طرح دوب ابت كرت بين كدند بم عمل وشعور ركعت بي اورند علم اور بدواري وه عض ان كي بي جابلانه باتي سنتا ب ادرايي کم مقلی کی بنا پر انہیں اپنے دل میں جگہ دیتا ہے 'اور یہ مجھنے لگتا ہے کہ خصہ کرنا اٹھی چڑہے بھی بھی بھی بھی بی چاہئے 'سرحال اقلاً وہ زبردسی خصہ دکھیا تا ہے ' یہ زبردسی عادت بن جاتی ہے 'اور جب خصہ کی اگ بحر کتی ہے تو خصہ کرنے والا اس کی افک میں جل جاتا ہے نہ اس میں کی فیعت سننے کی صلاحیت باقی رہتی ہے اور نہ اپنی رائے پر عمل کرنے کی قدرت الکہ جب کوئی تعیمت کرتا ہے تو اس سے وہ اور زیادہ خفب تاک ہوجا تا ہے اور جب اپنی بعیرت و مثل کی روفنی میں جائزہ لینا چاہتا ہ توغصے کی اگ کا دمواں اس کا احاطه کرلیتا ہے اور وہ روشنی ماند پر جاتی ہے فکر کامعدن دماغ ہے اشدت فضب کے وقت دل من خون جوش کھا تا ہے اور اس کے نتیج میں ساہ رنگ کا کثیف دھواں دل سے لکل کردماغ کی طرف افتتا ہے 'اور معدن فکر پر تبضہ کرلیتا ہے' اور مجمی معادن حس کی طرف مجمی متعدی ہو تا ہے' اس صورت میں اس کی بینائی جاتی رہتی ہے' وہ کملی انتخموں کے باوجود کھے نہیں دیکھیا تا ونیا اس کی تکاموں میں تاریک موجاتی ہے اس حال میں دل و داغ کی حالت اس غارے مثلبہ موجاتی ہے جس میں ایک جلائی جائے اور اس کے ماحول میں وحوال محرجائے اور ارد کردگی فضا کرم ہوجائے ایسی حالت میں اگر کوئی چراغ روش کیا جائے تو اسکی روشنی مرم رہے گی اور وہ دھویں ہے لبریز ماحول کو منور نہیں کرسکے گی ان کوئی اس میں قدم رکھ سکے گا، نہ آواز تھیک سے سی جاسکے گی اور نہ صورت اچھی طرح نظر آئے گی اور نہ کوئی قض فارے اندر جاکریا باہرے اس آگ کو بجمانے پر قادر ہوگا، بلکہ اس وقت تک مبر کرنا پڑے گا جب تک وہ ایک ان تمام چیزوں کو جلا کر فاکسترنہ کردے جن میں جلنے کی ملاحیت ہے اس عضب سے قلب اور دماغ کا ہو تا ہے بعض وفعہ یہ اگ اتن زیادہ ہوتی ہے کہ قلب کی تمام رطوبت کو۔جس رِ اس کی زندگی کا مدار ہو تا ہے۔ ختک کردی ہے ، چنا نچہ فصر کرنے والا خود اینے فصے کی اگل میں جل کرہلاک ہوجا تا ہے ، جس طرح غاری اگ اس کی دیواروں کو مندم کردی ہے کیونکہ وہ اگ اتن طاقور ہوتی ہے کہ غاری اطراف وجوانب اس کی لیپ میں آجاتے ہیں ای طرح قلب غصے کی اک میں جل کر خاکسترین جاتا ہے 'اور اس میں حقیق زندگی کی کوئی رمتی ہاتی نہیں رہتی 'مجے بات یہ ہے کہ طوفان برد د باراں میں سمندر کے سینے پر بچکو لے کھاتی ہوئی کشتی اس نلس کے مقابلے میں نیا دہ اچھے حال میں ہوتی ہے اور اس کی سلامتی کی زیادہ امید ہوتی ہے جو غصے کی آگ میں جل رہا ہو 'اس کیے کہ کشتی میں تو وہ معض موجود ہے جو اسے پرسکون رکھنے کی تدہیر کرسکتا ہے 'اور اے سرکش موجوں کی زدے بچاکر سامل تک پینچا سکتا ہے 'لیکن قلب وہ تو خود جم کے سفینے کا آآج اور ناخدا ہے ،جب وہ خودی غضب کی آگ میں جل رہا ہو توجم کی کشتی کی کس طرح حفاظت کرسکے گا 'اوراے کنارے تک پنجانے کی کیا تدبیر کرسکے گا۔

خضب کے ظاہری آثار : ظاہری جم پر ضغب کے یہ آثار مرتب ہوتے ہیں کہ رنگ حغیرہ وجا آئے جم بلنے لگتا ہے اور اعصاء کے عمل میں ترتیب و توازن باتی نہیں رہتا 'زبان الو کھڑائے گئی ہے 'یال تک کہ منوے جماک بنے گئے ہیں 'اسمیس سرخ ہوجاتی ہیں 'تاک پھولئے بچکئے گئی ہے 'اور چرے کی ہیت بدل جاتی ہے 'اگر ضعے والا ضعے کے وقت اپن صورت و کھ لے تو خوابی نظروں میں گر جائے اور اپنی بدصورتی پر اے اس قدر شرع محسوس ہو کہ سارا فعد کافور ہوجائے 'اسے سوچنا جا ہے کہ جب ضعے کا ظاہر جم پر اس قدر اثر پڑا ہے اور چرے کی ہیت ہی گڑئی جب باطن پر کس قدر اثر پڑا ہو گا اور اس کی ہیت کتنی گڑئی ہوگئی ہوگئی اور اس کی ہیت کتنی گڑئی ہوگئی ہے باطن پر کس قدر اثر پڑا ہو گا اور اس کی ہیت کتنی گڑئی ہوگئی ہے باطن کا عنوان اور آئینہ ہوتا ہے پہلے باطن بکر اس کے بگاڑ کا اثر ظاہر کی طرف تجاوز کرتا ہے 'ظاہر کا تغیر باطن کے تغیر کا شمواور نتیجہ ہے۔

زبان پر ضعے کا اثریہ ہوتا ہے کہ آدی گالیاں بکنے لگتا ہے اور ایسے کندے الفاظ استعال کرتا ہے کہ حساس اور ہاشعور لوگ

انسیں سنیں تو شرم سے پانی پانی موجائیں بلکہ وہ خود انسیں زبان سے تکال کر شروائے بشر طیکہ ضعے میں نہ ہو یا غصر باتی نہ رہے اور اس وقت کی حالت یاد آئے جب غصے میں تھا اور اُول بک رہا تھا اس فیش کلای کے ساتھ الفاظ کی اوائیکی نہیں کہا تا نہ جملوں میں ترتیب قائم رکھیا تاہے ملکہ بیشترالفاظ ایسے بولتاہے جن کے کوئی معنیٰ ی نہیں ہوتے۔

اعضاء پر غصے کا اُڑیہ ہوتا ہے کہ جب زبانی خصہ کانی نہیں ہوتا 'اور انقام کی اک شدّت افتیار کرلتی ہے تو مار پیداور نوج کمسوٹ پر اُڑ آتا ہے 'مجمی فصے میں پاکل ہوکر اِس فض کو کل کردیتا ہے یا زخی کردیتا ہے جس پر فصر آئے 'یا اس کے مجزاور اپنی طاقت کی بنا پر راہ فرار افتیار کرلے تو محروہ فض اپنا مصد خود اپنے آپ پر آثار یا ہے ، کیڑے بھاڑلیتا ہے، سینہ کولی کرتا ہے، دیواردں سے سر مگرا تا ہے خود کو زخمی کرلیتا ہے اور مجمی مجمی خود کشی بھی کر بیٹھتا ہے بھی ضفے کی وجہ سے اس کی حالت میہ ہوتی ہے عید شراب کے نشے میں ہو جمعی شدت فنب سے حواس مخل ہوجاتے ہیں اور دل و دماغ اند میرے میں و دب جاتے ہیں ، ہوش باتی نمیں رہنا مجمی یہ فصر جمادات اور حیوانات پر اتار تا ہے مثلاً برتن تو زویتا ہے ' دسترخوان سے کھانا افعا کر پھینک رہتا ہے 'اور یا گلوں کی سی حرکت کرتا ہے بے زبان جانوروں کو گالیاں ویتا ہے اور انہیں اس طرح مخاطب کرتا ہے جس طرح سمجھد ار کو مخاطب ترتے ہیں 'ایس مالت میں آگر کوئی جانوراے لات یا سینگ مار دیتا ہے تو خود بھی یمی حرکت کر تا ہے۔

قلب پر غصے کا ایک اثریہ پر تا ہے کہ اس کے لیے ول میں کیند اور حمد پیدا ہوجا تا ہے اور اسے ایز اُپنچانے کے درپے ہو تا ہے اس کے غم سے خوش اور اس کی خوشی سے عمکین ہو تاہے'اس کے راز اہنگار کرنے میں ول چپی لیتا ہے'اس کی اہانٹ کر تاہے' نداق اڑا تاہے اور ہر طرح تکلیف پنچانے کی کوشش کر تاہے۔

یہ ہیں مدسے برمعے ہوئے غصے کے نتائج و ثمرات ضعف غضب بھی کوئی انچھی چیز نہیں ہے' اس کا ثموبے غیرتی ہے' یعنی جو بات آدی این کروالوں شا بوی بول کو فلط دیکھے اس پر خفانہ ہو ، کینوں کی طرف سے ذکت اٹھائے ، اور رسوالہو ، یہ بھی ذموم ہے اکول کہ بوی کے سلط میں بے فیرت ہونا مختف ہونے کی علامت ہے ، فیرت اگر حدامتدال میں ہو ، اور مناسب حدود میں مو-جائز اورپسنديده چيزے مركار دوعالم صلى الله عليه وسلم كا ارشاد ب

انسعدالغيوروانااغيرمنسعدواناللماغيرعني(ملم-الومرية) سعد غیرت مندہے میں سعدے زیادہ فیرت والا ہوں اور اللہ مجھ سے زیادہ فیرت والا ہے۔

غیرت نسب ی حفاطت کے لیے پیدای می ہے اگر اوگ اس سے فغلت برسے کیس تونسب محلوط موجا کیں یہ امراز ہاتی ندرہے کہ کون کس کی اولاد ہے، کس خاندان سے ہے، اس کے کما جاتا ہے کہ جس قوم کے مردول میں فیرت نہ رہے اس کی عورتیں محفوظ نہیں رہتیں محکرات دیکھ کرخاموش رہنا بھی ضعف خضب کی علامت ہے 'رسول الله صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا:۔

حيرامني احواها (طران سيق-طع)

میری امت کے بمترین لوگ دہ ہیں جو (دین میں) سخت مول-

ارشادر بانى ب: وَلاَ تَأْخُذُكُمْ بِهِمَارَأُفَةٌ فِي دِيْنِ اللَّهِ (١٨٧ آيت) اللَّهُ مِعْلَدُ مِنْ اللَّهِ إِدْرارِحُمْ الْأَعْ

اورتم لوكون كالن دوكون رالله تعالى كے معالمہ من درا رحم نه آنا چاہئے۔

بلكه جس مخص میں غصہ نہ ہووہ اپنے نفس کی انچھی طرح تربیت ہجی نہیں کرسکتا اس لیے کہ ریاضت اس وقت تک تمل نہیں موتى جب تك فضب كوشوت يرمسلانه كيا جائے يمان تك كه أكر نفس شوات كى طرف ماكل موتواس ير فضب ناك مواور اسے شموت میں جتلا ہونے سے روک۔

درجة اعتدال : اس سے معلوم مواكم ضنب كانه مونائمي قرموم بواوروه ضنب پنديده ب جومعش اوردين كے تالع موالين

www.ebooksland.blogspot.com

احياء العلوم عبله سوم ٢٦

جمال حمیت کی ضرورت ہو وہال خصہ آئے اور جمال علم کا موقع ہو وہاں خصہ نہ آئے 'ضے کو اعتدال کی حدود میں رکھنا ہی و استقامت ہے جس کا اللہ تعالی نے اپنے بندوں کو مکلت قرار دیا ہے 'اور ریہ وہ درجہ اعتدال ہے جس کی آنخضرت صلی اللہ طلبہ وسلم نے ان الفاظ میں تعریف فرمائی ہے:۔

خير الاموراوساطها (ييق)

بمترین امور درمیانی ہوتے ہیں۔

جس فض کو قصدنہ آئے 'بلکہ ان مواقع پر بھی اس کی رگر حیثت نہ پھڑکے جمال بزدل سے بزدل بھی جری ہوجاتے ہیں 'ایسے فض کو اپنے نفس کا علاج کرنا چاہیئے تاکہ اس میں ففس پریدا ہوجائے اس طرح اس فض کو بھی علاج کی ضورت ہے جس کا فصہ حدسے بدھا ہوا ہو 'حق کہ تبور اور شجاعت میں فرق نہ کرتا ہو 'مطلب یہ ہے کہ فصہ خواہ افراط میں ہویا تفریط میں قاتل علاج ہے 'عمدہ حالت یہ ہے کہ درمیانی درج پر آجائے جے قرآن کے الفاظ میں صراط مستقیم کتے ہیں 'اگرچہ صراط مستقیم بال سے زیادہ باریک اور تکوار سے زیادہ تیز ہونے کی کوشش کرنی باریک اور تکوار سے زیادہ تیز ہونے کی کوشش کرنی جو اس تک نہ پہنچ سے اسے مابوس ہونے کے بجائے قریب تر ہونے کی کوشش کرنی جائے 'ارشادیاری ہے۔'

رَّ الْهِ الْمُعَلِّيُ عُوْالَ تَعْلِلُوا بَيْنَ النِّسَاءِ وَلَوْ حَرَّصَتُمْ فَلَا تَمِيْلُوا كُلَّ الْمَيْلِ فَنَكُرُ وَهَا كَالْمُعَلَّقَةِ (ب٥١٨ أيت ١٩)

ادر تم سے بیاتو بھی نہ ہوسکے گاکہ سب بی ہوں میں برابری رکھو کو تمہارا کتنا بھی جی جائے قوتم بالکل ایک ہی طرف نہ ذخص جا دجس سے اس کو ایسا کردوجیے کوئی ادھڑ میں تھی ہو۔

چنانچہ بیہ ضروری شیں کہ جو قفص ہر کام اچھا نہ کرتھے وہ ہر کام برا کرنے ، بعض برائیاں بعض دو مری برائیوں کے مقابلے میں ہلی ہوتی ہیں 'اور بعض خیر بعض کے مقابلے میں اعلی وارفع ہوتے ہیں۔ اس لیے جس قدر ممکن ہو خیرسے قریب رہے اور شرسے اجتناب کرے توثق اللہ ہی کی طرف سے ہوتی ہے۔

## کیاریاضت سے غضب کا زالہ ممکن ہے؟

بعض لوگوں کا خیال یہ ہے کہ غضب کا با لگتہ ازالہ ممکن ہے 'اور ریاضت کے ذریعہ اس کا خاتمہ کیا جاسکتا ہے ' کچے لوگوں کی رائے ہے جو رائے اس کے برعکس ہے 'وہ یہ کتے ہیں کہ غضب ایک ایک بھاری ہے جس کا کوئی علاج نمیں ہے ' یہ ان لوگوں کی رائے ہے جو خلق لینی عادات کو بھی تخلیق سیجھتے ہیں کہ جس طرح آدمی اسپنے اصفاء کے پیدائش جیوب دور کرنے پر قادر نہیں ہے اس طرح وہ اپنی عادات بھی تبدیل نہیں کرسکتا ہے دنوں رائیں کمزور اور اپر ہیں۔

حق كيا ہے؟ ; حق بات وہ ہے جو ہم ذكر كرنے والے بين اور وہ يہ كہ جب تك آدى كى چيزكو پنديا تا پندكر تا رہ كاس وقت تك غيظ و خضب سے خال نس رہ سكا اور جب تك كوئى چيز اس كے مزاج كے خالف يا موافق رہے گى اس وقت تك پنديدگى يا تا پنديدگى كے اظهار كاسلىله جارى رہے كا تا پنديدگى خضب بى كارة عمل ہے ، چنانچہ اگر اس كى كوئى محبوب اور پنديده چيز چين لى جائے يا اسے ضرر پنجا يا جائے تو خصہ ضور آئے گا۔

محبوب کی قشمیں : آدی کوجن چزوں سے مبت ہوتی ہے ان کی تین قشمیں ہیں۔

ملی قتم : سن ده تمام چزین داخل میں جوسب کے لیے ضوری میں عظ غذا مکان الباس محت وغیرو-چنانچه اگر کوئی مار پید

742

احياء العلوم جلدسوم

کے ذریعہ بدن کو نقصان پنچائے یا اسے ذخمی کرے تو اس پر ضعہ آتا چاہیۓ کیوں کہ بدن کی تفاظت ضوری ہے' اس طرح آگر کوئی فخص کپڑے آثار کرنگا کرتا چاہے' یا اس مکان سے باہر نگالتا چاہے جس میں وہ رہا تش پذیر ہے' یا وہ پانی گرا دینے کا ارادہ کرے جو پاس بجمانے کے لے رکھ چھوڑا ہے' ان سب چیزوں کی تفاظت کے لیے ضعہ کرتا بھی ضوری ہے' یہ چیزیں ضوریات میں داخل ہیں' کوئی مخص بھی ان کا ضائع جانا پند نہیں کرسکا'جو مخص بھی ان سے تعرض کرے گایا انہیں ضائع کرے گاوہ متعلقہ افراد کے غضب کا نشانہ ضور سے گا۔

دوسری قتم : میں دہ چین داخل ہیں جو محلوق میں سے کسی کے لیے بھی ضوری نہیں ہیں مثلاً جاہ دمنصب ال کی کثرت علام یا باندیاں 'اور سواریاں۔ یہ چیزیں فی الحقیقت ضوری نہیں ہیں 'لیکن لوگوں نے اپنی عادت اور جمل کی بنا پر انہیں ضروری سمجھ لیا ہے اور اس حد تک اسی تحبوب مجی رکھتے ہیں کہ اگر کوئی چڑان میں سے ضائع ہوجائے یا حاصل نہ ہو تو ان کے رہے وغم کا عالم دیدنی ہوتا ہے ' حدید کہ سونا اور جاندی بھی انتیں اس قدر محبوب ہیں کہ انہیں جمع کرتے ہیں 'اور جوانہیں چرالیتا ہے اس پر خصہ کرتے ہیں 'خواہ ان سے بے نیاز اور مستعنی ہی کیوں نہ موں لیکن لانچ انسیں زیادہ سے زیادہ جمع کرنے پر اکسا تاہے' اس تخم تعلق رکھنے والی چیزوں سے محبت کا گل طور پر مفتود ہونا ممکن ہے ، چنانچہ آکر کسی مخص کے پاس ضرورت سے زا کد مکان ہواور کوئی ظالم اے گرادے توبیہ ہوسکتا ہے کہ اس پر غمیرند آئے اس کے کہ ممکن ہے کہ وہ دیدہ پینا رکھتا ہو اور دنیا کی زائد از ضرورت چیزوں سے اسے رغبت نہ ہو' چنانچہ ان کے ضائع جانے پر فصہ نہ کرے 'اگر اسے ان کے دجود سے محبت ہوتی تو یقییا فصہ کر تا۔عام طور برلوگ ایس ہی غیر ضروری چزوں کے ضائع ہونے یا نہ ملنے پر خصہ کرتے ہیں جیسے منصب شہرت ، مجلس میں انچھی نشست علم میں فخرد مباہات۔ جن لوگوں پر ان چیزوں کی محبت غالب موتی ہے انہیں اس مختص پر خصہ ضرور آتا ہے جو اس سلسلے میں ان ک مزاحت كرے عدا اس على من المجى جكه نه بعلائ يا اس كى شرت كو داغدار كرے يا اس كوكى اعزاز نه ملنے دے ، جن لوگوں کو ان چیزوں کی خواہش نہیں ہوتی وہ پروا مجی نہیں کرتے خواہ انہیں جوتوں میں جگہ دی جائے 'یا صدر تشین بنا دیا جائے 'ایسی ہی فاسد عادتوں سے لوگوں کی محبتیں برم می میں ان ہی کہ وجہ سے خصہ بھی زیادہ آتا ہے ،جن کے ارادے اور خواہشیں زیادہ موتی ہیں اتنا ہی ان میں تعص زیادہ ہو تا ہے ميوں كہ ماجت بجائے خود ایك نقصان كى صفت ہے ، جالل ادى بيشدائي ماجتيں برها كے کی فکراور جدوجد کرتا ہے وہ یہ نہیں سمجھتا کہ وہ حاجتیں اور خواہشیں نہیں بدھا رہاہے بلکہ غم وحزن کے اسباب میں اضافہ کررہا ہے ، بعض جنال خراب عادتوں کی بدولت اور برے ہم نشینوں کے اثر سے اس مد تک آگے برا م جاتے ہیں کہ اگر انہیں ان کے سمی عیب کے سلسلے میں کوئی طعنہ دینا چاہے تووہ برا مناتے ہیں 'اور نارا نمٹنی طا ہرکرتے ہیں ' شاہ اگر سمی جال سے سہ کہا جائے کہ تو كور بازى من ابرنس ب يا علن ككيل الحي طرح نس بانا يا زياده شراب في نس سكا يا زياده كمات ر قادرنس ب توب طعنہ اسے برداشت نمیں ہو تا اور غصے سے پیٹ رہ تا ہے اس طرح کے امور پر خصہ کرنا ضوری نہیں ہے کول کہ ان سے محبت كرنامجي ضروري نبيس ہے۔

تیسری قتم : یں وہ امور داخل ہیں جو بعض لوگوں کے حق میں ضوری ہیں اور بعض لوگوں کے حق میں ضروری نہیں ہیں ' مثلاً کتاب عالم کے لیے انتہائی ضووری ہے 'اس لیے وہ کتابوں ہے حبت کرتا ہے 'اگر کوئی مخص اس کی کتاب بھا ڈوالے یا جلاؤالے یا
خوق کردے تو اس پر ناراض ہو تا ہے 'میں حال کاریگر کے لیے ان آلات کا ہے جن سے وہ اپنے چھے میں مدلیتا ہے 'اور جن کے بغیر
وہ اپنا رزق نہیں کما سکتا' یا ور ہے جو چیز کمی ضرورت کا ذریعہ ہوتی ہے وہ بھی ضورت بن جاتی ہے۔ بسر حال اس کا اختلاف افرادو
اھناص پر بنی ہے 'ضروری نہیں کہ جو چیز ایک مخص کے لیے ضوری اور محبوب ہو وہ وہ دو سرے کے لیے بھی ضوری اور محبوب ہو۔
د ضروری محبت "وہ ہے جس کی طرف سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا :۔ www.ebooksland.blogspot.com

من اصبح امنافی سربه معافی فی بدنه وله قوت یومه فکانما حیزت لمالدنیا بحدافیرها (تندی این ماجه عبد الله این مین )

جو فخص این محریں مامون ہو بدن سے محت مندہو 'اور اسے اس دن کی روزی میسر ہو وہ ایبا ہے گویا ۔۔۔ تامہ دایا صا

اسے تمام دنیا حاصل ہے۔

جو مخص حقائق امورے واقف ہو اور ان تیوں قسموں کو سجمتا ہو اس کے متعلق یہ تصور کیا جاسکا ہے کہ وہ ان تیوں کے علاوہ امور میں خصہ نہ کرے بسرحال یہ تین قسیں ہیں اب ہم یہ بیان کرتے ہیں کہ ان قسموں پر ریاضت کا کیا اڑ ہوگا؟

یہلی ضم پر ریاضت کے اگر اسف استعال اس حد تک کرے جو شریعت اور حتل دونوں کے نزدیک پندیدہ ہو "یہ بات واضف کا مطبع نہ رہے اور بظا ہر اس کا استعال اس حد تک کرے جو شریعت اور حتل دونوں کے نزدیک پندیدہ ہو "یہ بات مجاہدے اور کوشش سے اس طرح ممن ہے کہ کچھ عرصے حلم اور حل میں تکلف سے کام لے " یماں تک کہ برداشت اور بردیاری اس کی عاوت ثانیہ بن جائے ول سے خصہ کا بالکیہ خاتمہ طبیعت کا تقاضا نہیں ہے "اور نہ یہ مکن ہے" البتہ اس کی شدّت ختم کرتا اس کی عاوت ثانیہ بن جائے ہوئی یہ نہ سمجھ پائے اور اس کا ذور کم کرنا ممن ہے آگر چہ یہ جاہدہ سخت ہے "لین نا ممن نہیں ہے" اگر کوئی مسلسل کوشش کرتا رہے تو ناکای کی کوئی دچہ نہیں ہے۔ کہ اس وقت غصے میں ہے" آگر چہ یہ جاہدہ سخت ہے "لیکن نا ممن نہیں ہے" اگر کوئی مسلسل کوشش کرتا رہے تو ناکای کی کوئی دچہ نہیں ہے۔ کہ اس وقت غصے میں ہے" آگر چہ یہ جاہدہ سخت ہے "لیکن نا ممن نہیں ہے" اگر کوئی مسلسل کوشش کرتا رہے تو ناکای کی کوئی دچہ نہیں ہیں تنی پہلی تنم کی چین ہم اور نہیں بندی پہلی تنم کی چین ہم اور ایک بی تنمی ہیں اور دونوں پر ریاضت کا اثر کیاں ہے۔

دوسری متم کی چیزوں پر آنے والے ضبے کا کمل خاتمہ ریاضت کے ذریعہ ممکن ہے اس طرح کہ آدی ان چیزوں کی مجت دل سے نکال دے اور یہ باور کرے کہ اس کا دطن قبرہے اس کا ٹھکانہ آ ثرت ہے اور یہ کہ دنیا ایک لی ہے جس سے گذر کر آ ثرت کے نکال دے اور یہ بازور آگل منزل ہو متعقل منزل کے ٹھکانے تک پنچنا ہے کیا ایک منزل ہو متعقل منزل ہے جس پر چند گھڑیوں کے لئے ٹھر کر اور آنے والے سنزاور آگل منزل ہو متعقل منزل ہے سے کے ٹھکانے تک پنچنا ہے کیا اور نہ آ ٹرت میں اسے دنیا گی ہے۔ کے لیے توشہ لے کر آئے بوصنا ہے اس کے علاوہ جو پچھ ہے وہال ہے 'نہ قبر میں کام آئے گا اور نہ آ ٹرت میں اسے دنیا گی چیزوں سے بر منبی افتتیار کرنی چاہیے اور دل سے ان کی محبت نکال دینی چاہیے 'اگر کمی آدی کو اپنے کتے سے الفت نہ ہو تو دو سرے کے مارتے پراسے بمی فصد نہ آئے گا اس سے معلوم ہوا کہ فصد محبت کے آلج ہے۔ اس تم میں ریاضت کا مقصود یہ کہ خضب قطعی طور پر ختم ہوجائے لیکن ایبا ہونا بہت مشکل ہے البتہ فصہ کزور پڑجانا' یا اس کے موجب پر عمل نہ کرنا سل

ب اگرابیا موتوات بھی غیمت سجمنا جاہتے۔

یمال ایک امراض یہ کیا جاسکتا ہے کہ بہتی قتم یعنی ضروری اشیاء کے صالع جانے ہے مرف فصہ ہی نہیں آتا ہاکہ بعض او قات رنج بھی ہوتا ہے بھی فصہ بالکل نہیں آتا مرف رنج ہوتا ہے ' دنا تھی فض کے پاس وسیلہ رزق کے نام پر مرف ایک بمری ہو اور وہ مرحائے قواسے کسی پر فصہ نہ آئے گا اگرچہ یہ ایک ایبا واقعہ ہے جے وہ ہر گزیند نہیں کرتا 'لین وہ اس پر فضب ناک ہونے کے بجائے مرف طول ہوتا ہے ' اور ہر بالپنديو، عمل کا رد عمل فضل خسب نہیں ہے ' چانچہ آدی فصہ محلوائے یا بچینے لگوانے کے عمل سے تکلیف ضرور محسوس کرتا ہے لین اسے فصد کھولئے والے پانچینے لگانے والے پر فصہ نہیں آتا 'جس فنس کو تنا ہوتی ہے ' اور وہ ہر چز کو اللہ کا صلید اور اس کے تعنی قدرت میں سمتنا ہو وہ تھاتی پر فصہ نہیں کرتا 'اس لیے کہ وہ یہ اگر بادشاہ کسی کو دو کو کی افتیار نہیں وہ اللہ کے تعنی قدرت میں محرب جس طرح تھم کسے والے کے ہاتھ میں محرب ہو تا ہے ' اگر بادشاہ کسی کہ کردن مار نے کا تھم جاری کردے تو وہ تھم پر فقائیس ہوتا ہے ' اس طرح موجہ حقیقی بھری ذی کرنے والے پر ہرکز وظائم نہ ہوگا ' اور نہ اس کی موت پر برہم ہوگا ' کیونکہ وہ جانا ہے کہ ذری اور موت دونوں کا تعلق اللہ سے ہوگا وہ مواکہ غلبہ توجہ بی فضب کا خاتمہ ہوتا ہے ' اور فدا کے ساتھ حسن ظن بھی اس سلط میں وظل نہیں ہوسے اس سے معلوم ہوا کہ غلبہ توجید سے بھی فضب کا خاتمہ ہوتا ہے ' اور فدا کے ساتھ حسن ظن بھی اس سلط میں وظل نہیں ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ غلبہ توجہ بی فضب کا خاتمہ ہوتا ہے ' اور فدا کے ساتھ حسن ظن بھی اس سلط میں وظل نہیں ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ غلبہ توجہ بی فضب کا خاتمہ ہوتا ہے ' اور فدا کے ساتھ حسن ظن بھی اس سلط میں

74

احياء العلوم اجلد سوم

مؤثر ہو تا ہے۔ اس لیے کہ وہ سمحتا ہے کہ جو بھے ہو تا ہے اللہ کی طرف ہے ہو تا ہے 'اور اللہ اس کے حق میں جو پھو کر تا ہے بھر ہی کرتا ہے خواہ وہ بھو کا پیاسا رکھے 'یا زخمی کرائے 'یا کسی کے ذریعہ قل کراد ہے 'اس اعتقاد کے بعد ضے کی کوئی وجہ ہاتی نہیں رہتی ' چسے خون لکا لئے والے اور بھنے لگانے والے پر ضعہ نہیں آباس کا جواب بیہ ہم کہ بیات ممکن تو ہے لیکن توحیہ کا اس قدر غلب دریا نہیں ہو تا' بلکہ بکل می چمکتی ہے 'اور پھو کھوں کے لیے ول کی بیہ صالت ہوجاتی ہے 'لیکن بیہ حالت زیادہ وریر تک قائم نہیں رہتی' بلکہ دل و سیلوں کی طرف ملتفت ہو تا ہی رہتا ہے ' بیہ طبیعت کا تقاضا ہے 'اس سے مفر ممکن نہیں ہے 'اگر کسی انسان کے لیے اس حالت کا دوام مقمود ہو تا تو سب سے پہلے رسول اگرم صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے ہو تا' حالا تکہ ہم دیکھتے ہیں کہ بھی آپ اس حالت کا دوام مقمود ہو تا تو سب سے پہلے رسول اگرم صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے ہو تا' حالا تکہ ہم دیکھتے ہیں کہ بھی آپ اس حالت کا دوام مقمود ہو تا تو سب سے پہلے رسول اگرم صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے ہو تا' حالا تکہ ہم دیکھتے ہیں کہ بھی آپ اس

ارشاد فرمايا كرتے تھے۔

اللهم انا بشر اغضب کم یغضب البشر فایما مسلم مبیته او لعنته او ضربته فاجعلها منی صلاة علیموز کاة و قربة تقربه بهاالیک یومالقیامة (۲) فاجعلها منی صلاة علیموز کاة و قربة تقربه باالیک یومالقیامة (۲) اس الله! پس آدی بول آدی کی طرح مجھے بھی ضمر آنا ہے اگر میں نے کس ملمان کو گالی دی بولان کی الله باتا پر العنت بیجی بوئیا اے مارا بو تو میری طرف ہے ان باتوں کو اس کے لیے رحمت کردے "تزکیہ کا سبب بنا دے اور تقرب کا باعث کردے جس کے دربیہ قیامت کے دن اسے تیما تقرب حاصل بو۔

عبدالله ابن عموابن العاص روایت کرتے ہیں کہ میں نے آنخضرت صلی الله علیه و تنظم کی خدمت اقدس میں عرض کیا کہ جو کھ آپ غصاور خوشی کی حالت میں ارشاد فرماتے ہیں میں اسے لکھ لیتا ہوں (کیا میرایہ عمل درست ہے؟) آپ نے ارشاد فرمایا ۔ اکتب فوالذی بعثنی بالحق نبیا مایخر ج منه إلا حق (وأشار إلى لسانه) (ابوداؤد)

لکو لیا کو اس ذات کی متم جس نے مجھے حق کے ساتھ نبی بنا کر جمیجا اس سے (زبان کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا) حق کے علاوہ کچھے نہیں لکتا۔

آپ نے بیہ نہیں فرایا کہ جھے غصہ نہیں آنا کلکہ یہ فرمایا کہ غصہ جھے حق سے منحرف نہیں کر تابینی میں غضب کے موجبات اور تقاضوں پر عمل نہیں کر تا۔ ایک مرتبہ حضرتِ عائشہ کو کسی بات پر خصہ آیا ایپ نے ان سے فرمایا:۔

مالكوجاءكشيطانك

محجے کیا ہوا ہے تیراشیطان تیرے پاس آیا ہے۔

انہوں نے عرض کیایا رسول اللہ اکیا آپ کاشیطان نہیں ہے اس نے ارشاد فرمایا :

بلی!ولکن دعوت الله فاعاننی علیه فاسلم فلایآمرنی الابالخیر (مسلم-عائش) کیوں نہیں ایمریس نے اللہ سے دعا کی تواللہ نے جھے اس پر مدعطا فرمائی و مسلمان ہوگیا ، بھے خیرے علاوہ کھے نہیں کتا۔

آپ نے یہ نیس فرمایا کہ میراشیطان نیس ہے ، بکدشیطان کی موجودگی کا اعتراف فرمایا 'اور ساتھ ہی یہ وضاحت بھی فرمادی

<sup>(</sup>۱) مسلم می حفرت جاید کی روایت ہے کہ جب آپ خطبہ ارشاد فرائے آ آپ کی آگھیں سرخ ہوجا تیں' آوا زبائد ہوجا آل اور ضعہ تیز ہوجا آ۔ (۲) مسلم میں حفرت ابد ہررہ کی روایت لیکن اس میں یہ الفاظ نہیں ہیں "اغضب کیماً یغضب البشر"ای طرح "ضربته" کی جگہ "جلدته" کا انتظاہے۔

14.

احياء العلوم جلدسوم

کہ وہ میرا مطیع ہے یہاں شیطان سے مراد شیطان الغفب (غصے کا شیطان) ہے، یعنی فصر موجود ہے لیکن وہ مجھے برائی پر نہیں اکسا آعضرت على كرم الله وجد روايت كرتے بين كه رسول اكرم صلى الله عليه وسلم دنيا كے ليے خصه نه فرماتے جب آپ كوحت كى خاطر غصہ آ باتو کسی کو خبرند ہوتی تھی اورند کوئی چیز آپ کے فصد کی باب لاسکتی تھی کیاں تک کہ حق کا انقام لے لیں۔ (ترندی في الشَّما كل) اس مِن شكِّ نبيل كه آپ كا خصبه حَقْ كے ليے ہو يا تھا' ليكن اس مِن بھی فی الجملہ وسائل ہی كی طرف النفات تھا' لیکن یہ خصہ اللہ کے لیے تھا چنانچہ جو فخص اپنی کسی دہی ضرورت یا دغوی حاجت (جیسے روثی پانی وفیرو) مجینے والے رخصہ کرے اس كا ضمد الله كے ليے موكا اس طرح كے ضمے كا اس سے جدا مونا مكن بى نبيں ہے البتہ يہ موسكا ہے كہ ايك مخص كى ضوری چزے لیے اس لیے فعمدنہ ہو کہ اس کی نظراس سے نیادہ ضوری چزر تھی اس سے زیادہ ضروری چزی مشنولیت نے ضروری چزے لیے فصر کرنے کی مخوائش ہی باتی تھیں رکمی میوں کہ قلب اگر کسی کام میں مشخول و مستفرق مو یا ہے تو دو سرے کام کی طرف اس کی توجہ نہیں ہوتی۔ حضرت سلمان الفاری کا قلب آخرت میں مشغول تھا کی وجہ ہے کہ جب سی نے انہیں گال دی تو انہیں غصہ نمیں آیا نہ آپ نے اس کا جواب دیا بلکہ یہ فرمایا اگر میرے اعمال کا وزن کم ہے تو میں اس سے زیادہ برا ہوں جتنا یہ کتا ہے اور اگران میں وزن ہے تو مجھے کوئی تکلیف نمیں اس کے اس کی کالی سے میرے اعمال کاوزن کچھ اور بوھے گا۔ رہے این خَیْم کو کئی نے گالی دی تو آپ نے اس سے فرمایا: اے مخص! تیرا کلام اللہ نے سنا ہے جنت کے اس طرف ایک کھاٹی ہے 'اگر میں نے اسے عبور کرلیا تو تیرے قول سے مجھے کچھ ضررنہ ہوگا اور عبورنہ کرسکا تو میں اس سے بھی زیادہ برا ہوں بتنا تو بھے سجمتا ہے۔ ایک مخص نے حضرت ابو بر کو برا کہا، آپ نے اپنے نفس کو مخاطب کرتے ہوئے فرایا کہ اللہ نے تیرے جس قدر عیب چمیا رکھے ہیں وہ بہت ہیں' آپ کو برائی کرنے والے پر خصہ اس کیے نہیں آیا کہ آپ کی نظراً پنے نفس کی کو تاہیوں اور عیوب پر نفی اور آب الله ك دريس مضول تھ اكر كى في انسي عيب لكايا تواس سے متأثر نسيں ہوئے وہ ائى جلالت شان كے باعث ديدة م بینا رکھتے تھے اور اپنے ننس پر ان کی ممری نظر تھی' مالک ابن دینار کی بیوی نے انسیں ریا کار کما آپ نے نفا ہونے کے بجائے اس ے کماکہ مجھے تو نے ہی پچانا ہے محویا وہ اپنے نفس کو ریا کی آفت سے دور رکھنے میں مشخول تھے 'اور اسے یہ باور کراتے تھے کہ تو ریا کارہے 'یمی وجہ ہے کہ جب ان کی طرف ریا کی نبت کی مئی تووہ برا فروختہ نہیں ہوئے۔ ایک مخص نے حضرت شعبی کو برا کہا ' آپ نے فرمایا اگر تم سے ہو تو اللہ میری مغفرت فرمائے اور جموٹے ہو تو تمماری مغفرت فرمائے۔

ریہ تمام اقرال اس حقیقت پر دلالت کرتے ہیں کہ ان حضرات نے معنات دین ہیں اپنے قلوب کی مشغولیت کے باعث غصہ نہیں کیا' یہ بھی ہوسکتا ہے کہ ان کے داوں ہیں گالی کا اثر ہوا ہو' لیکن وہ اس کی طرف اس لیے ملتفت نہ ہوئے ہوں کہ وہ ان امور ہیں مشغول ہے جن کا ان کے دلوں پر غلبہ تھا۔ یہ ممکن ہے کہ دل ممتنات میں اس قدر مشغول ہو کہ غصہ کی بات پر غصہ نہ کرے۔
علاجہ توحید' اور قلب کی مشغولیت کے علاوہ ایک تبیرا سبب اور بھی ہے جو غصہ کے لیے مانع بن جا تا ہے بینی اس کی موجودگی میں علمہ نہیں آتا' اور وہ سب اس امر کا اعتقاد ہے کہ اللہ کو خصہ نہ کرنا پندے' اللہ ہے اس کی شدّتِ مجت اس کے خصے کی آگ

کو محصند اکردی ہے 'یہ بھی محال نہیں ہے۔

اس تغصیل کا عاصل یہ ہے کہ فضب کی آگ ہے بچنے کا صرف ایک ہی داستہ ہے اور وہ یہ ہے کہ ول ہے دنیا بالکل نکل جائے اور یہ اس مورت میں ہوسکتا ہے جب کہ سالک کو دنیا کی آفات کا علم ہو' دنیا کی فدمت کا میان آنے والا ہے' وہاں ان آفات پر دوشنی ڈالی جائے گئی میں مرف یہ بتلانا ہے کہ جس محض کا دل دنیا کی محبت سے خالی ہو تا ہے وہ فصد کے بیشتر اسباب سے محفوظ ہوجا تا ہے' جو اسباب کمل طور پر ختم نہیں ہوتے انہیں کزور کیا جاسکتا ہے' ان کے کزور پر نے پر فصد بھی کزور پر سکتا ہے' ہم اللہ سے حسن توفق کے خواہاں ہیں۔

احياء العلوم جلدسوم

#### غضب کے اسباب

یہ بات اچھی طرح معلوم ہو چک ہے کہ کسی مرض کے علاج کی صورت یہ ہے کہ اس کا مادہ ختم کرویا جائے اور اس کے اسباب ذاكل كردية جائي معرت يحيلي عليه السلام في حضرت ميلي عليه السلام سه وريافت كيا تماكه كون ي يزيخت ترب؟ فرایا: تهارا خصہ بوجھا: خصم کے آیا ہے اور وہ کون سے اسباب ہوتے ہیں جن سے یہ نشود نمایا تا ہے؟ فرایا: تکبر عزت پندی اور حیت اوروه اسباب جو ضعے میں شدئت پید اکرتے ہیں یہ ہیں۔ کبر مزاح انفو کوئی عار دلانا کیات کاثنا مند کرتا کال وجاه کی حرص وغیرو- یہ سب قاسد اخلاق کے دائرے میں آتے ہیں اور شرقاندموم ہیں ان اسباب کی موجودگ میں غضب سے چمکارا پانا مکن نہیں ہے اس لیے یہ ضروری ہے کہ اگر کمی عض میں ان اسباب میں سے کوئی ایک سبب یا تمام اسباب موجود ہوں توان كى اضداد سے ان كا زالد كيا جائے۔ چنانچہ كلبركوتوامنع سے ، جب كواپے نفس كى زمت سے خم كرے ، اور فخركواس اعتقاد سے ذاكل كرے كدوہ بحى أدى ہے و مرے بندوں كى طرح الله كابندہ ہے اوك اصل ميں ايك بى باپ كے بينے بيں بعد ميں جدا جدا موسے اور تغریق کی دیواریں ماکل موکئیں کیکن آدمیت میں سب برابریں افرفضائل پر موتا ہے مجب و کبر اور فخررذائل کی جڑ اوراساس ہیں اگر تم ان روائل سے خالی نہیں ہوتو جہیں دو مرول پر ہر گز برتری حاصل نہیں ہے، جہیں فخرنیب نہیں دینا،جن لوگوں پر تم فخرکرتے ہووہ تم سے کس بات میں کم ہیں ،جس طرح تہارے ناک کان آ کھ ہیں ای طرح وہ بھی یہ اعضاء رکھتے ہیں ،وہ بھی اس باپ کی اولاد ہیں جس کی تم اولاد ہو عزاح اس طرح دور کرے کہ مهمات دین میں معروف ہوجائے تاکہ عمر بحر فرمت ہی نہ مے انویات سے اس مرح نیچ کہ فضائل اخلاق حند اور علوم دیند کی تحصیل میں معموف رہے اس اعتقاد کے ساتھ کہ یمی چیزیں آخرت کی سعادت تک پیچانے والی ہیں۔ استزاء کے سلسلے میں یہ خیال رکھے کہ جس طرح میں لوگوں کو مذاق کا نشانہ بنے مِن تکلیف محسوس کرنا ہوں اس طرح وہ بھی میرے استزاء سے پریشان ہوتے ہوں کے اس کیے کسی کا نیران نہ اڑانا جا ہیا ، عيب لكانے كى عادت اس طرح ترك كى جاسكتى ہے كريرى بأت زبان سے نہ كالے ورنہ كاطب بھى زبان ركمتا ہے مكن ہے وہ مجم زیادہ بی تلخ بات کمدوے میں شاز سے حرص کا ازالہ قدر ضورت پر قاحت کے ذریعہ مکن ہے استفتاء بی میں عزت ہے ، حاجت

ان تمام اخلاق میں ہے کی بھی خلق کا علاج آسان نہیں ہے' بلکہ اس میں ریاضت اور مشقت برداشت کرنے کی ضرورت ہے۔ اس ریاضت کا حاصل یہ ہے کہ اولا آ ان تمام اخلاق فاسدہ اور عادات رفطہ کی آفات سے واقنیت حاصل کرے' اکہ دل ان سے مختر ہوجائے' اور ان کی قباحت روز روشن کی طرح حمیاں ہوجائے' گھران اخلاق کے مخالف اخلاق پر عمل شروع کرے' اور ان کی جانب پائے میں گران دہیں خضب سے نجات پائے اس کی بیرٹ کا ان روائل سے پاک و صاف ہونا نمایت ضروری ہے کی ونکہ یمی عادات کا منبع ہیں' ان بی سے خضب جنم لیتا ہے' اور ان بی سے نشوونما پا تا ہے۔

### www.ebooksland.blogspot.com

احياء العلوم جلدسوم

خصہ کوع بنت نفس اور بمادری کا نام دینا جمل ہے ' بلک بدول کے حرض اور عشل کے نقص کی علامت ہے ' اور اس کی دلیل بد ہے کہ مریض کو صحت مند کے مقابلے میں زیاوہ خصہ آتا ہے ' کیول کہ وہ ضعف القلب ہے ' اس طرح عورت کو مرد کے مقابلے میں ' اور پچہ کو بدے آدمی کے مقابلے میں ' اور بوڑھے کو جو ان کے مقابلے میں زیادہ خصہ آتا ہے ' بد اخلاق اور بدکردار آدمی بھی خوش اخلاق اور نیکو کار کے مقابلے میں زیاد خصے کا شکار بنتا ہے ' چنانچہ کمید ، فض ایک لقے کی خاطر ' اور بخیل ایک دانے کے لیے خضب ناک ہوجا تا ہے ' اس سلسلے میں وہ صرف فیروں ہی سے ناروا سلوک نمیں کرتے بلکہ اپنے نفس پر قابور کمتا ہو' جیسا کہ ارشاد نبوی ہے۔

لیس الشدیدبالصر عانماالشدیدالذی یملک فسمعندالغضب (۱) کیا رئے سے آدی طاقور نیں ہوتا کا کہ طاقوروہ ہو فصے کوقت اپنائس پر قابور کھا ہو۔

ان جہلاء کا علاج اس طرح کیا جاتا جا ہیے کہ انہیں بزرگوں کی روا داری مطم 'اور مغوواحسان کے واقعات سنانے جائیں 'اور بیہ ہٹلایا جائے کہ وہ غصہ پی جایا کرتے تھے 'اس طرح کے واقعات انہیاء 'اولیاء 'حکماء 'علاء 'اورا چھے بادشاہوں سے منقول ہیں اور ان کے مخالف واقعات کرد' ترک جابلوں اور بے وقونوں سے منقول ہیں۔

## بجان كے بعد غصے كاعلاج

اب تک بو پھے بیان کیا گیا ہے اس کا حاصل بید تھا کہ خضب کے اسباب دور کدیے چاہیے 'اور اس کا ماذہ ہی ختم کردینا چاہیے ماکہ بھی غلط طریقے پر خصہ نہ آئے' یہاں یہ بیان کرنا مقصود ہے کہ اگر کسی کو خصہ آجائے تو کیا کرے؟ آیا اس کے موجب پر عمل کرے یا مستقل مزاجی کا فہوت وے اور نفس کو خضب کے موجب پر عمل کرتے ہے روک دے؟ فلا برہے کہ خضب کے موجب پر عمل نہ کرنا ہی مختلدی کا تقاضا ہے' یہ بھی ایک زبردست مجاہدہ ہے' اور علم و عمل دونوں ہی ہے اس مجاہدے کی مجیل ہوتی ہے۔

علم کے ذریعہ جوش غضب کا خاتمہ : علم کا حاصل یہ چھ امور ہیں۔

ایک بید کہ ان اخبار و روایات میں غور و فکر کرے جو کظم غیظ عنو علم اور مخل کی نعنیات میں وارد ہیں اور جو چند صفحات کے بعد ہمارے مطالع میں آنے والی ہیں اس کا متیجہ یہ ہوگا کہ جو فضائل روایات میں ندکور ہوں مے ول میں ان کے حصول کی خواہش پیدا ہوگی اور میے گا اور میے کی آگ کو محتذ اکردے گی مالک ابن اوس ابن الحد فان روایت کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت عمر کو کسی مخص پر خصہ آیا اور آپ نے عظم دیا کہ اس کے کو ڈے لگائے جائیں اس نے عرض کیا: امیرا کمنوشین ایہ آب ملاحظہ فرائیں ۔۔

خُدُ اِالْعَفْوَ وَأَمْرُ بِالْعُرُ فِ وَاعْرِضَ عَنِ الْجَاهِلِين (پ و رم ا آيت ١٩٩) سرسري بر ما دُكو تول كرايا يجي اور نيك كام كي تعليم كرديا يجيد اور جاباون سے ايك كناره موجايا يجيد

راوی کتے ہیں کہ حفرت عمراس آیت کوبار بار پر متے تھے اور اس کے معافی پر غور کرتے تھے 'ید ان کا معمول تھا' قرآن کریم کے معانی و مطالب پر بے پناہ عبور کے باوجود آپ نے قریق القرآن کا سلسلہ جاری رکھا' چنانچہ اس آیت نے بھی انہیں وعوتِ فکر دی' نتیجہ یہ لکلا کہ اس مخص کی سزا موقوف ہوئی اور اسے رہائی ملی 'حضرت عمراین عبدالعزیز' نے کسی مخص کو مارنے کا صکم دیا' اچانک انہیں یہ آیت یاد آگئ۔

<sup>(</sup>١) يه روايت يلغ جي گذر چل --

أحياء العلوم جلدسوم

وَالْكَاظِمِيْنَ الْغَيْظُو الْعَافِيْنَ عَنِ النَّاسِ (پسره آيت ٣٣) اور فعد ك منط كرن وال

غلام سے فرمایا اس مخص کوچمو ژدو-

دو سراید کد اپ نفس کو الله کے عذاب سے ڈرائے۔ اور اسے بتلائے کہ اللہ مجھ پر اس سے کمیں زیادہ قدرت وافقیار رکھتا ہے مختا میں اس مخفس پر رکھتا ہوں 'اگر میں نے اس پر اپنا خصہ نکالنے کی کوشش کی قو ہوسکتا ہے کہ قیامت کے روز میں اللہ عزوجل کے خصے سے محفوظ نہ رہ سکوں 'جب کہ مجھے عنو و در گذر کی ضورت زیادہ ہوگئ 'بعض قدیم آسانی کتابوں میں لکھا ہے کہ اللہ نے وہ میں شامل نازل فرائی ''اے انسان! جب تجھے خصہ آیا کرے تو جھے یا دکرلیا کر میں اپنے خصے وقت تجھے یا دکروں گا اور ان لوگوں میں شامل نازل فرائی ''اے انسان اجب تجھے خصہ آیا کرے تو جھے یا دکرلیا کر میں اپنے خصے وقت تجھے یا دکروں گا اور ان لوگوں میں شامل نہیں کول گا جن کی قسمت میں ہلاکت تکھی جا بھی ہے۔ ''ایک مرجبہ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک خادم کو کسی ضرورت سے بھیجا اس نے واپسی میں تاخیری' جب وہ واپس آیا تو آپ نے فرایا :۔

لولاالقصاص لاوجعتك (ابر على امسلمة)

أكربدله ندمو تأتو تحجم سزاديتا-

یعنی اگر قیامت کے دن بدلے کا خوف نہ ہو آ تو میں مجھے اس ما خیراور غیر ذمہ دارانہ حرکت پر سزا ضور دیتا ' کہتے ہیں کہ بی اسرائیل کے بادشاہوں کے ساتھ حماء ضرور رہا کرتے تھے 'جب بھی نمی بادشاہ کو خصہ آیا اس کا مصاحب حکیم ایک پرچہ سامنے رکھ دیتا جس میں لکھا ہو تا دو خریب پر رحم کر' موت سے ڈر' اور آخرت کو یا دکر۔" یادشاہ یہ تحریر پڑھتا اور پُرسکون ہوجا آ۔

تیرا یہ کہ آپ آپ کو عداوت و انقام کے عواقب اور اس دعمنی کے نیٹج میں پیش آٹ والے مصائب و مشکلات سے درائے کہ میں جس محض پر غصہ کروں گاوہ میرا کالف ہوجائے گا'اور جھے تکلیف پہنچانے کی کوشش کرے گا'لیکن دنیاو مصائب اور مشکلات کے پیش نظر غصہ نہ آنا بھی طرے سے خالی نہیں ہے کیوں کہ اس میں دنیوی زندگی کو خوشکوار رکھنے کی شہوت اور خواہش پائی جاتی ہو گا ہو کہ پیشائی علم وعمل کے لیے قلب و شہرت بھی برائی ہے اس لیے دنیا کی خاطر خصہ دیاتے میں بچھ تواب نہیں ملے گا'اگر دنیا کی کوئی پریشانی علم وعمل کے لیے قلب و جم کی فراغت کی راہ میں رکاوٹ بن رہی ہو تواسے دور کرتے میں پیشینا تواب ہوگا۔

چوتھا یہ کہ جس وقت غصہ آرہا ہو اس وقت اپی برردئی کا تصور کرنے کہ جس طرح ضے کے وقت لوگوں کے چرے بگڑ جاتے ہیں 'ای طرح میرا چرہ بھی ہوں گڑکیا ہوگا'اس طرح غضب کی برائی دل میں پیدا ہوگی' یہ بھی سوپے کہ غصہ کرنے والا آدی پاکل گئے اور خونخوار در ندے کے مشابہ ہو تا ہے جب کہ حلیم و بردہار اور غصہ نہ کرنے والا انسان اپنے ان اوصاف میں انبیاء 'اولیاء' اور حکماء کے مشابہ ہو تا ہے اس موقع پر اپنے نفس کو یہ افتقار دے کہ آیا وہ کوّل 'در ندول' اور کمینوں کے مشابہ بنتا چاہتا ہے' یا انبیاء کماء کے مشابہ ہو تا ہے اس موقع پر اپنے نفس کو یہ افتقار کی موجود ہے تو وہ یقینا علماء اور انبیاء ہی کی افتقا کی طرف ماکل ہوگا'

پانچاں امریہ ہے کہ اس سبب پر خور کرے جو انقام کی طرف واق ہے 'اور جس کی وجہ سے خصہ بینا مشکل نظر آ تا ہے ظاہر ہے
کوئی وجہ ضور ہوگی خصہ بلاوجہ نہیں آیا کر آ ' شائا ہے وجہ ہو سی ہے کہ شیطان انقام لینے پر اکسا تا ہے اور اس طرح کے خیالات
ول میں ڈالٹا ہے کہ اگر تو نے خصہ بی لیا اور انقام نہ لیا تولوگ تھے عاجز اور فکست خوردہ قرار دیں گے ' تیری تذلیل و تو بین کریں
گے 'اور مجھے لکیں گے 'اگریہ وجہ ہو تو اپنے نئس سے کے کہ تھے دنیا کی ذلت اور رسوائی پند نہیں 'اور اس سے بچنے
کے انقام لینے پر آمادہ ہے 'لیکن یہ نہیں سوچا کہ قیامت کے دن کتنی زیروسٹ رسوائی کا سامنا کرتا پڑے انہاء 'ایک فنص آئے اور ہانچ کا تو پھے بھی نہ کرسکے گا' تولوگوں کی نظروں میں حقیر ہونے سے ڈر آ ہے 'لیکن کھے انہاء 'اولیاء اور

### احاء العلوم بلد www.ebooksland.blogspot.com

ملا تک کی نظروں میں حقیر ہونے کا خوف نہیں۔ غصہ اللہ کے لیے پینا چاہیے ' کجھے انسانوں سے کیا فرض کمیا ذات و حزت ان کے ہاتھ میں ہے ' اگر کوئی تجھے پر ظلم بھی کرے تب بھی انقام نہ لے ' اس کا یہ ظلم قیامت کے دن اس کے حق میں زبروسہ ذات کا باعث بنا گئے میں ہو ابھو جائے تو وہ لوگ باعث بنا گئے تیامت کے دن کھڑا ہو جائے تو وہ لوگ باعث بنا ہوگا۔ چھٹا یہ کہ اس طرح سوپے ' میرا غصہ در اصل اس بات کی علامت ہے کہ کھڑے ہوں گئے جنبوں نے ظالموں کو معاف کیا ہوگا۔ چھٹا یہ کہ اس طرح سوپے ' میرا غصہ در اصل اس بات کی علامت ہے کہ فلاں کام میری مرضی اور خواہش کے مطابق کیوں ہوا ' یہ کس طرح ہوسکتا ہے اگم میری مراد اللہ کی مراد سے اعلیٰ ہو ' ہوگا وہ بھو اللہ چاہے گا میری اس نارا نعتی اور مشتعل مزاجی کا نتیجہ اس کے علاوہ پھر نہیں مکل میری مراد اللہ کی مراد سے اعلیٰ ہو ' ہوگا وہ بھو نشی کا نشانہ بنوں۔ سکتا کہ میں اس کی مزا بھتوں اور اللہ کے عظیم تر غضب کا نشانہ بنوں۔

عمل ك ذريعه جوش غضب كاخاتمه : أكر خسر آئة زبان سه كمن أعُودُ بِاللَّهِ مِن التَّسيُطَانِ الرَّحِيْمِ أَعُودُ بِاللَّهِ مِن التَّسيُطَانِ الرَّحِيْمِ مِن شَيطًان مردد سے اللہ كى بناه چاہتا ہوں۔

ان ما الله عليه وسلم نے غصہ کے وقت اس طرح کہنے کا علم دیا ہے( بخاری دمسلم۔ سلیمان ابن مرڈ)۔ جب حضرت عائشہ غصہ ہوتیں تو آخضرت ملی الله علیه وسلم ان کی ناک پکڑ کر فرماتے اے مویش!اس طرح کمونہ۔
عائشہ غصہ ہوتیں تو آخضرت ملی الله علیه وسلم ان کی ناک پکڑ کر فرماتے اے مویش!اس طرح کمونہ۔

ِ ٱللَّهُمَّرَ بَّ النَّبِي مُحَمَّدِاغُفِرُ لِي ذَنْيِى وَاَذْهِبُ غَيُظَ قَلَبِي وَاَجِرُنِي مِنُ مُضِلَّاتِ الفِتَن (ابن الني في الوموا للية)

اے آللہ! محر نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے پروردگار! میری خطامعاف کر میرے دل کا خصہ دور کر اور مجھے ممراہ کرنے دالے فتوں سے بچا۔

غصہ کے وقت یہ دعاہ کرنی مُستحب ہے۔ اگر اس کے بعد بھی غصہ نہ جائے تو اپنی مجل بدل دے 'کھڑا ہو تو پیٹے جائے اور بیٹیا ہوا ہو تولیٹ جائے 'اور زہن سے قریب تر ہوجائے جس سے اس کی تخلیق عمل میں آئی ہے 'اس سے ننس میں تواضع پیدا ہوگی 'بیٹے اور لیننے میں 'اس کے علاوہ ایک مصلحت یہ بھی ہے کہ دل پر سکون ہوجائے 'کیوں کہ غضب کا سبب حرارت ہو تا ہے 'اور حرارت کا سبب حرکت 'اگر حرکت باتی نہ رہے تو حرارت ختم ہوجائے گی اور اس طرح غصہ بھی ذاکل ہوجائے گا۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:۔

ان الغضب جمرة توقد في القلب الم ترواالي انتفاخ اوداجه وحمرة عينيه فاذا وجداحد كممن ذلك شيئافان كان قائماً فليجلس وان كان جالسافلينم (تني يسق - ابوسعير)

غضب ایک چنگاری ہے جو دل میں مملکتی رہتی ہے اکیا دیکھتے نہیں ہو کہ خصہ والے کی گردن کی رکیس پھول جاتی ہیں اور آئکھیں سرخ ہوجاتی ہیں 'اگرتم میں سے کسی کا بیہ حال ہو اوروہ کھڑا ہوا ہو تو بیٹھ جائے 'بیٹھا ہوا مو تولیٹ جائے۔

اگراس تدبیرے بھی غصہ زاکل نہ ہوتو اسٹرے پانی ہے وضویا جسل کرنا چاہیے ہی تکہ پانی ہی ہے آگ بجعتی ہے، جیسا کہ حدیث شریف میں ہے:۔

اذاغضب احدكم فليتوضاب الماء فانما الغضب من النار (ابوداؤد- معية العرق) اكرتم من سي كى كوغمه آئة واست إنى سه وضوكرانا علم من يحرك خمه الكسب بيدا موتاب الكدروايت من بدالفاظين في ان الغضب من الشيطان وان الشيطان خلق من النار واتما تطفا النار بالماء فاذا غضب احدكم فليتوضا (عالم ماين)

غصہ شیطان کی طرف سے ہے 'اور شیطان آگ ہے بنا ہے 'اور آگ پانی سے بجعتی ہے 'اگر تم میں سے کسی کو غصہ آئے تواسے وضورنا جا سے۔

حضرت عبدالله ابن عباس مركار دوعالم ملى الله عليه وسلم كاميه ارشاد نقل كرتے بين الله عليه الله عندابن سليم) اختا

جب تهيس غصر آئے تو خاموش موجايا كرو\_

حضرت ابو ہریرہ روایت کرتے ہیں کہ اگر کمی وقت آپ کو خصہ آنا اور آپ خصہ کے وقت کھڑے ہوتے تو بینہ جاتے اور بیٹے ہوتے لیٹ جاتے'اس طرح آپ کا خصہ محدثرا ہوجا تا (ابن ابی الدنیا) حضرت ابو سعید الحدری نقل کرتے ہیں کہ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔

آلا ان الغضب حمرة فى قلب ابن آدم الا ترون الى حمرة عينيه وانتفاخ اوداجه فمن وجدمن ذلك شيئا فليلصق خدمبالارض (تذي) خروار! غمد ابن آدم كول من ايك چنارى م ايمام نيس ديك كان مدر قد الحرار! غمد ابن آدم كول من ايك چنارى م ايمام نيس ديك كان مدر قد الحرار المداين آدم كول من ايك چنارى م ايمام نيس مرخ

مبروار: عصرابن اوم مے ول میں ایک چھاری ہے کیا م میں دیکھتے کہ عصر کرنے والے کی آنگیس مرخ موجاتی ہیں 'اور کردن کی رکیس چول جاتی ہیں 'جب یہ صورت پیش آئے اسے اپنا رخسار زمین سے چیکالینا

عاميے-

اس میں سجدے کی طرف اشارہ ہے کیونکہ سجدے ہی میں آدی اپنے اعلی اعضاء (رخبار اور پیشانی) اوٹی جگہ (مٹی) پر رکھتا ہے' اس موقع پر سجدے کے تھم میں مصلحت سے ہے کہ دل میں تواضع اور اکساری پیدا ہو' اور کبر وغرور اور برتری کاوہ احساس جاتا رہے جس سے خصہ کو تحریک لمتی ہے۔

روایت ہے کہ ایک روز حضرت عمر کو خصہ آیا "آپ نے پانی منگایا" اور ناک میں ڈال کربا ہر لکالا پھر فرہایا خصہ شیطان کی طرف سے آنا ہے "اور یہ عمل اس کا علاج ہے عوہ ابن محمد فرہاتے ہیں کہ جب جھے یمن کا حاکم مقرر کیا گیا تو میرے والد نے جھے سے آنا ہے اور یہ عمل اس کا علاج ہے عرض کیا: جی ہاں! انہوں نے فرہایا: جب بھے خصہ آیا کرے تو اپنے اور آسمان کو اور نیچ نمین کو دیکھ لیا کرو 'کھراس کے خالق کی عظمت بجالایا کرو 'لینی تحدہ کیا کرو 'اس سے خصہ فرو ہوجا تا ہے۔ ایک مرتبہ حضرت ابوذر "نمین کو دیکھ لیا کرو 'بھر ہوگی تو آپ نے ان سے فرہایا کہ نے کسی معلم کو اس کی اطلاع ہوئی تو آپ نے ان سے فرہایا کہ ابوذر "ایمین معلوم ہوا ہے کہ تم نے اپنے بھائی کو مال کی گال دی ہے 'انہوں نے عرض کیا: جی ہاں! یا رسول اللہ! اس کے بعد وہ اپنے بھائی کو راضی کرنے کے لیے چلے 'اپنے میں اس محض نے سبقت کی جے انہوں نے گالی دی تھی' اور سلام کیا' ابوذر " نے یہ واقعہ آپ کو ساتی 'آپ نے فرہایا۔

یااباذرارفعراسک فانظر 'ثماعلمانک لستبافضل من احمر فیهاوالا اسود الا ان تفعله بعمل: (ثمقال) اذا غضبت فان کنت قائما فاقعدوان کنت قاعدا فاتکی وان کنت میکافاضطجع (این ای الدی)

اے ابوذرا اپنا سرا ٹھاکرد کھے 'مجریہ جان لے کہ توزین میں کس سرخ یا کالے سے افضل نہیں ہے جب تک کوئی ایسا عمل نہ ہوجس کی وجہ سے تجھے فضیلت ملے (مجر فرمایا) جب تجھے فصہ آئے اور تو کھڑا ہو تو پیٹے جایا کر 'بیٹھا ہوا ہو تو ٹیک لگالیا کر' اور ٹیک لگائے ہوئے ہو تولیٹ جایا کر۔ www.ebooksland.blogspot.com

احياء العلوم الجلد سوم

معتمرابن سلیمان کتے ہیں کہ سابقہ امتوں میں ایک ہن تھا جسے ضعہ بہت آیا کرنا تھا اس نے بین هیعت نامے تیار کے اور
تین مخلف افراد کو دے دیے ایک سے کما جب جھے ضعہ آئے تو یہ تحریر دکھا دیا 'وہ مرے سے کما کہ جب میرا کچھ ضعہ جا تا رہ تو
یہ تحریر دے دیا اور تیمرے سے کما کہ جب میرا ضعہ پورے طور پر ختم ہوجائے تو یہ تحریر پیش کردیا۔ چنانچہ ایک دن جب اس
شدید ضعہ آیا تو پہلے مخص نے ایک پرچہ اس کے سامنے رکھ دیا جس میں لکھا ہوا تھا کہ تو اس پر کیوں خفائے 'تو اس کا معبود نہیں '
بلکہ انسان ہے 'مختریب ایسا ہوگا کہ تیمرے خود تھے کھالیں گے 'یہ پرچہ پڑھ کر اس کا ضعہ قدرے کم ہوگیا تو دو مرے مخض
کے اپنا پرچہ سامنے رکھ دیا اس میں تحریر تھا ذمین والوں پر رحم کر 'تھے پر آسان والا دحم کرے گا' جب ضعہ جا تا دہاتی تعنص پر ضعہ آیا '
نے یہ تحریر آگے پرحمائی لوگوں کے ساتھ حق کا معالمہ کر'اس طرح ان کی اصلاح ہوسکے گی۔ خلیفۂ معدی کو کمی مخض پر ضعہ آیا '
شیب نے اس سے کما کہ اللہ کے لیے اتنا خصہ نہ کرنا جا ہیۓ جن اس نے اپنے تس کے لیا کیا ہے 'خلیفۂ معدی کو کمی مختص پر خصہ آیا '

# غصہ پینے کے نضائل

الله تعالى في مع حديل من ارشاد فرايا: ــ وَالْكَاطِلِمِ يَنِ الْغَيْظُ (بِ٣٠٥ المن ٣٣)

اور فعد کے منبط کرنے والے۔

رسول اکرم صلی الله علیه وسلم ارشاد فرماتے ہیں:۔

من كف غَضبه كف الله عنه عذابه ومن اعتذر الى ربه قبل الله عذره ومن خزن حسناته ستر الله عور ته ( فراني الله عنه الله عور ته ( فراني الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه الل

جو فض اپ ضے کو روکے گا اللہ تعالی اس سے اپناعذاب روکے گا'اورجواپ رب کے سامنے عذر کرے گا اللہ اس کا عذر قبل فرائے گا'اورجواپی زبان کولگام دے گا اللہ اس کے عیب چمپائے گا۔

اشدكم من غلب نفسه عنه الغضب واحلمكم من عفاعند القدرة (ابن الي الدنيا- عبد الرحل المنابي الدنيا- عبد الرحل المنابي الم

تم میں سخت تروہ ہے جو خصر کے وقت اپنے نفس پر غالب آئے اور تم میں زیادہ بُردیار وہ ہے جو قدرت کے باوجو دماف کردے۔

من كظم غيظا ولو شاءان يمضيه امضاه ملاء الله قلبه يوم القيامة رضاء (وفي رواي) ملاء الله قلبه امناوايمانا (١)

جو محض ایے وقت میں غمد دبائے کہ اگر اے نکالنا جاہتا تو نکال لیتا اللہ تعالی قیامت کے دن اس کا دل رضا ہے بحردیں گے۔ رضا ہے بحردیں گے۔ رضا ہے بحردیں گے۔ مضاحی بحردیں گے۔ ماجر عبد جرعة اعظم اجر امن جرعة غیظ کظمها ابتغاء و جماللہ تعالی (بن ماجہ۔ابن میں)

<sup>(</sup> ۱ ) کیلی روایت این افی الدنیا میں این مرح اور دوسری روایت این حبان اور ابوداؤد میں کمی محالی کے بیٹے سے جنوں نے اسپنے والدے انہوں نے آنخصرت صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کی۔

کی بندے نے کوئی ایسا کھونٹ نہیں یا جس میں زیادہ تواب ہو ضعے کے اس کھونٹ کی بہ نبست جے اس کے اللہ کی رضامتدی ماصل کرنے ہے ہیا ہو۔

ان اجهنه بالاید خلمالا من شفی غیظ معصیة الله تعالی (۱) جنم کا ایک دروازه به اس به مرف ده هی داخل بوگاجس نے اللہ کی معیت میں اپنا خصر تکالا ہو۔ مامن جرعة احب الى الله تعالى من جرعة غیظ کظمها عبدوم اکظمها عبد

الأملااللُهُ قلبه ايمانا (ابن الي الديا- ابن مهام)

اللہ کے نزدیک ضفے کے اس محونث سے براہ کر کوئی محونث محبوب نہیں جے تھی بندے نے پیا ہو اور جب کہ کی رہ کا ضمہ ملتا سراتان اس کامل ایمان سر محد بتا ہے۔

كوئى بنرة فعم پيتا به توالله اس كادل ايمان به بحروبا به من كظم غيظ او هو قادر على ان ينفذه دعاه الله على روس الخلائق و يخيره من اي الحور شاء (٢)

جو عض اپنا خصہ نافذ کرنے کی قدرت رکھنے کے باوجود پی جائے اللہ تعالی اسے بر سرِعام بلائیں کے اور اسے افتیار دیں مے کہ وہ جو حور چاہے لے لیے۔

حضرت عرقر فراتے ہیں کہ جو محض اللہ سے ڈر آ ہے وہ ضعہ نہیں کر آ جو اللہ کا خوف رکھتا ہے وہ اپنی مرضیات کا پابئد نہیں ہو آ ،
اگر قیامت نہ ہوتی تو آج حالات وہ نہ ہوتے جو تم دیکے رہے ہو ، حضرت اقمان نے اپنے بیٹے سے فرمایا: اے بیٹے! مانگ کرا پی شرم
کا سودا مت کر اپنی رسوائی کے سبب فعہ مت کر اپنی قدر خود جان کہ یہ خود شاسی ذندگی میں کام دے گی۔ ایوب کتے ہیں کہ ایک
لیمے کی بردیاری بہت سے فتوں کو دیا دی ہے۔ سفیان قوری ایوفن میں بروی اور فنیل ابن میاض کسی جگہ جمع ہو کر زہر پر تفکو
کررہ جے ان سب کا اتفاق قبا کہ فصے کے وقت قبل سے کام لینا اور پریشانی کے وقت میر کرنا بھین اعمال ہیں۔ کسی فض نے
حضرت عراسے عرض کیا کہ نہ آپ عدل کرتے ہیں اور نہ کسی کو بچہ دیتے ہیں نہیات من کر حضرت عراکو اتفا فعمہ آیا کہ چرب پر
اس کی طلامات نظر آنے لیس ایک مخض نے عرض کیا: امیرا کمؤمنین ایمیا آپ نے یہ ایت طاوت نہیں گئے۔

خُذِالْعَقُووَالْمُرْبِالْعُرُفِواَعْرِضَ عِنِالْحَاهِلِينَ (ب١٠٨ آيت١١)

سرسری با آذکو قبول کرگیا بیجی اور نیک کام کی تعلیم کردا بیجی اور جابلوں ہے ایک کنارہ ہوجایا بیجی۔ یہ هض جابلین میں سے ہے'اسے معاف فرمائی۔ حضرت مخرفے فرمایا تو لے پی کما'اور گویا ایک اُک ہی متی جے تو نے اس آست کے چینٹوں سے فونڈ اکردیا۔ محر ابن کعب کستے ہیں کہ جس فض کے اندر تین باتیں ہوں اس کا ایمان کھل ہو تا ہے'ایک یہ کہ جب خوش ہو تو کسی غلاکام پر خوش نہ ہو'ود سمرے یہ کہ جب فصہ ہو تو حق ہے تجاوز نہ کرے تیسرے یہ کہ قدرت کے باوجود وہ چیز نہ لے جو اس کی اپنی نہ ہو'ایک فض سلمان کے پاس آیا اور کھنے لگا کہ جھے بچھ فسیحت بیجی فرمایا: فصہ مت کیاکر'اس نے عرض کیا کہ جس اس پر قاور نہیں ہوں فرمایا اگر فصہ آسے تو اپنی زبان اور ہاتھ کو روک لیا کہ۔

حلم سے فضائل

ملم فمدینے ہے ہی افغل ہے اس لیے کہ فعد پینے کے معن ہیں بتلف ملم کرنا الین فعددی بے گا جے فعد آئے گا اید

<sup>(</sup>١) يردايت نيان كي آفات كيوان على كذر يكل به- (٢) يردايت مايد كاب على كزر كل ب-

**14**A

حياء العلوم جلدسوم

ایک دشوار گذار مرحلہ اور سخت ترین مجاہدہ ہے میکن مسلسل عمل سے بتخف علم کرنے کی ضورت نہ رہے گی ملکہ وہ آہستہ آہت غصہ نہ کرنے کا عادی ہوجائے گا' اگر غصہ آیا بھی تواسے پینے میں دشواری محسوس نہیں کرے گا' میں فطری علم ہے اس علم معنیٰ ہیں کہ آدمی کامل العقل ہے' اس بر عقل غالب ہے' اور غضب کی قوت بھی عقل بی کے آباج ہے' اس سے معلوم ہوا کہ خصہ پینا علم کی ابتدائی مرحلہ ہے' اور حقیق و تلبی علم اس کی انتہا ہے۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔

انما العلم بالتعلم والحلم بالتحلم ومن يتخير الخير يعطه ومن يتوق الشريدة وارتنى وارتنى والدرواق

علم تیخے ۔ آیا ہے اور علم بتلف ملیم بنے ۔ جو تعددًا خرکے اے خروا ماے گا اور جو شرے

یجے دہ اس سے محفوظ رہے گا۔

حدیث شریف میں اس حقیقت کی طرف اشارہ کیا گیا ہے کہ جس طرح علم حاصل کرنے کا طریقہ سیلم سیکمنا ہے اس طرح حلیم بننے کا طریقہ بتکلف اور زبروسی حلم کرنا 'اور برداشت سے کام لینا ہے۔ حضرت ابو ہریرہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔

اطلبوا العلم واطلبوا مع العلم السكينة والحلم لينوا لمن تعلمون ولمن تعلمون ولمن تتعلمون منه ولا تكونوا من جبابرة العلماء فيغلب جهلكم علمكم (بن السنى في رياضة المتعلمين)

علم حاصل کو اور علم کے ساتھ و قاراور جلم بھی تلاش کرو اور اپ شاکرد اور استاذ کے ساتھ نری ہے

بین آو عفود سرعالم مت بوکه تهمارے جمل تهمارے علم پرغالب آجائے۔

اس میں یہ ہتلایا کیا ہے کہ کیجراور رعونت سے خصر پیدا ہوتا ہے 'اور بی اوصاف علم اور نری سے روکتے ہیں ' انخضرت صلی الله علیہ وسلم ان الفاظ میں دعا فرمایا کرتے ہے۔

اللهم أغنِي بِالْعِلْمِ وَزَيِّنِي بِالْحِلْمِ وَالْكِرِمْنِي بِالتَّقُولُ وَجَمِّلُنِي بِالْعَافِيَةِ اللهُمَّ اَغْنِي بِالْعِلْمِ وَالْكِرِمْنِي بِالتَّقُولُ وَجَمِّلُنِي بِالْعَافِيةِ

اے اللہ! مجھے علم سے الدار کر علم سے زینت دے تقولی سے عزت دے اور محت سے جمال عطا کر۔ معرت ابد ہریرہ دوایت کرتے ہیں کہ سرکارود عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔

ابتغوا الرفعة عند الله عالوا وماهي يا رسول الله عال تصل من قطعك

وتعطى من حرمك وتحلم عمن جهل عليك (مام يسق)

عظمت الله كياس طاش كو الوكول في عرض كياده كيا باتس بي جن سے الله كے يمال بلند مرحبه ملائب ، فرايا جوتم سے قطع تعلق كرے اس سے ملو ، هو حميس محوم ركھ اسے دو اور جو تممارے ساتھ جمالت سے پیش آئے تم اس كے ساتھ برديارى سے پیش آؤ۔

ایک مدیث میں فرمایا کیا:۔

حمس من سنن المرسلين الحياء والحلم والحجامة والسواك والتعطر (عيم تذى في نوادر الاصول- في ابن مجالش)

<sup>(</sup>۱) مجھے اس روایت کی اصل نہیں لی۔

پانچ باتی انبیاء ک سنت بین حیاء ملم کینے آلوانا سواک کرتا اور عطرالانا۔ حضرت علی کرم اللہ وجد فراتے بین کہ نی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرایا:۔ ان الرجل المسلم لیدرک بالحلم درجة الصائم القائم وانه لیکتب جبارا

ان الرجل المسلم ليكر ك بالحلم درجة الصائم الفائم وانه ليكتب جبار عنيداومايملكالا اهل بيته(*لمران)وسا*)

مسلمان آدی علم سے روزہ وار اور عابد شب بدار کا ورجہ پا آ ہے اور وہی جابرو طالم بھی لکھا جا آ ہے اللہ کا کہ است مالا تکہ اسپے گروالوں کے سواکسی کا مالک نہیں ہو تا۔

مطلب بدہ کہ آدی ملم کرتا ہے تو اس کا نام عابدوں کی فرست میں شامل کرلیا جاتا ہے 'اور خصہ دکھاتا ہے۔ خواہ اپنے گر والوں پرتی کیوں نہ دکھاتا ہو۔ تو ظالموں جابدوں میں شار کیا جاتا ہے۔ حضرت ابو ہریرہ روابت کرتے ہیں کہ ایک مخص نے سرکاروو عالم صلی اللہ علیہ وسلم سے مرض کیا: یا رسول اللہ! میرے کچھ رشتہ وار ہیں 'میں ان سے ملتا ہوں' لیکن وہ جھھ سے نہیں طبح 'میں ان کے ساتھ اچھا سلوک کرتا ہوں وہ جھے تکلیف پنچاتے ہیں 'میں ان کی اشتعال انگیزیوں پر مخل سے کام لیتا ہوں وہ جمالت کا جوت وسے ہیں۔ آپ نے فرمایا:۔

أَنْ كَانْ كِمَا تَقُولُ فَكَانَمَا تَسْفَهُمُ الْمُلُولَا يِزَالُ مَعْكُمُنِ اللَّهُ ظَهِيرُ مَادَمَتُ عَلَى ذَلِكَ الْمُلْرِمُلُمُ) على ذَلِكَ الْمِلْرِمُلُمُ)

اگر بات ایس بی ہے جیسی تم کمہ رہے ہو تو گویا تم ان کے پینی میں (اپنی مطا اور احسان سے) آگ بحرتے ہو اور جب تک یہ تک یف میں ہو اور جب تک یہ تکلیف برداشت کرتے رہو کے تمہارے ساتھ ایک معاون فرشتہ موجود رہے گا۔

اے اللہ! نہ وہ زمانہ مجھے پائے اور نہ میں اسے پاؤں جس میں لوگ علم والے کی اجاع نہ کریں اور ملم والے سے حیانہ کریں ان کے دل عمیوں کے دل ہوں اور ان کی زبانیں عرب کی زبانیں ہوں۔ ایک مرتبہ آپ نے ارشاد فرمایانہ

ليليني منكم فوالاحلام والنهي ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم ولا تخلتفوا متخلف قلوبكم واياكم وهينشات الاسواق (ايوداود تذي ملم ابن

تم میں سے میرے قریب دہ اوگ رہیں جو طلم اور عقل رکھتے ہیں ' پروہ جوان کے قریب ہیں ' اختلاف مت کرو ورنہ تمهارے دل مخلف ہوجائیں مے اور مازار دل کے جنگروں سے خود کو بیاؤ۔

ایک مرتبہ اس سرکار دو عالم صلی الله علیہ وسلم کی خدمت میں ماضر ہوئے اپنی سواری کے جانور کو کھونے سے باندها اپنے دونوں کیڑے اتارے اور جامدانی سے دوعمرہ کیڑے نکالے اور انہیں زیب تن کیا "بیرسب پچھ سرکار دوعالم صلی الله علیه وسلم کے سامنے ہوا' پھردہ دھرے دھرے قدم اٹھاتے ہوئے آپ کی جانب بدھے' آپ نے ان سے فرایا: اے اع جا تھارے اندر دو عادتیں ایس جنہیں اللہ اور اس کا رسول پیند کرتے ہیں انہوں نے عرض کیا: یا رسول اللہ!وہ دو عاد تیں کرن سی ہیں؟ فرمایا: حلم اور وقار عرض کیا بید دونول عاد تیں میں نے بتکلف اختار کی ہیں یا اللہ ی نے جھے ایسا پیدا کیا ہے؟ فرمایا: اللہ ی نے تیرے اندریہ دوعادتیں بیدا کی ہیں 'انہوں نے کہا: اللہ کا شکرے کہ اس نے شروع ہی سے میرے اندریہ دوعاد تیں بیدا فرائیں جو الله اور رسول الله صلى الله عليه وسلم كويندين (بخارى ومسلم) ايك حديث من بيد

انالله يحب الحليم الحى الغنى المتعفف اباالعيال التقى ويبغض الفاحش البنى السائل الملحف العبي (لمرآن)

الله تعالى عليم عيادار كاكدامن الدار اور عيال دار متى كودوست ركمتا ب اورب موده فخش كو زبان درازساکل اور تبی سے نفرت کر تاہے۔

حضرت عبدالله ابن عباس موايت كرتے بين كه سركار دوعالم صلى الله طيه وسلم في ارشاد فرمايا ...

ثلاث من لم تكن فيه واحدة منهن فلا تعتدوابشئ من عمله تقوى تحجزه عر معاصى الله عزوجل وحلم يكف به السفيه وخلق يعيش به في الناس

تین باتیں اسی بیں کہ اگر کمی میں آن میں ہے ایک بھی نہ ہو تو اس کے عمل کا بچر اعتبار نہ کو اکتویٰ جو اسے اللہ کی نافرانی سے دو کے مطم جس کے ذریعہ ب وقوف کو روے اور اخلاق جس کے سمارے لوگوں میں زندگی گذارے۔

رسول اكرم صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرما إن

اذاجمع الله الخلائق يوم القيامة نادمناداين اهل الفضل فيقوم ناس وهم يسير فينطلقون سراعاالى الجنةفتتلقاهم الملائكة فيقولون لهمانانراكم سراعا الى الجن فيقولون نحن اهل الفضل فيقولون لهم ماكان فضلكم فيقال لهم ادخلواالجنة فنعم اجر العالمين (بهتي مروبن شعب من ابيمن مرور)

· MAI

احياء العلوم جلدسوم

جب الله تعالی قیامت کے دن مخلوق کو جمع کرے گا تو ایک اعلان کرنے والا اعلان کرے گاکہ اہل فضل کون بیں ' پچھ لوگ جو تعداد میں کم ہوں گے۔ اضیں کے اور جیزی سے جنت کی طرف دو ٹریں گے انہیں فرشتے ملیں گے ' اور ان سے کس کے کہ ہم حمیں جیزی سے جنت کی جانب جاتے ہوئے دکھے رہے ہیں ' وہ کمیں گے کہ ہم اہل فضل ہیں فرشتے ہو چیس کے تمارا فضل کیا تھا' وہ جواب دیں گے کہ جب ہم پر ظلم کیا جاتا تھا تو ہم معاف کرتے تھے 'اور جب ہم سے جا ہلانہ بر تاؤکیا جاتا تھا ہم حوال کا بمترین اجر جاتا تھا ہم محل سے خل کے داوں کا بمترین اجر جاتا تھا ہم محل سے کام لیتے تھے' ان سے کما جائے گاکہ جنت میں جاؤ' جنت عمل کرنے والوں کا بمترین اجر

حضرت عمر فراتے ہیں علم حاصل کو اور علم کے لیے حلم اور وقار سیکھو محضرت علی کرم اللہ وجہ فراتے ہیں کہ خیریہ نہیں ہے کہ تمہارے پاس مال زیادہ ہو 'یا اولاد زیادہ ہو 'یکہ خیریہ ہے کہ تمہارے پاس علم اور حلم کی گرت ہو 'اور لوگوں پر اللہ کی عہارت کا حالہ دے کر فخرنہ کو 'اگر تم کوئی اچھا عمل کو تو اللہ کا حکم اور قارے سجاؤ 'ا کثم ای بیٹی فراتے ہیں کہ عش کا ستون حلم مفرت چاہو ' حضرت حضرت ابو الدروا فی اور اسے حلم اور وقارے سجاؤ 'ا کثم ای بیٹی فراتے ہیں کہ عش کا ستون حلم عفرت چاہو ' کرتم امور کی بنیاو مبرہ ' حضرت ابو الدروا فی اور اسے حلم اور وقارے سجاؤ 'ا کثم ای بیٹی فراتے ہیں کہ عش کا ستون حلم کا خور تمام امور کی بنیاو مبرہ ' حضرت ابو الدروا فی اور اسے حلم اور وقارے بیٹی کوئی ہے نہیں ہے 'اگر تم ان پر نقار کو وہ مقابلے کے لیے مستود نظر آتے ہیں 'ان کے منو نہ لکو وہ تمہارا پچھا نہیں چوڑے 'لوگوں نے دریافت کیا ایے لوگوں کے ساتھ جہارا وجہا ہونا کو جس دن علی مستود نظر آتے ہیں 'ان کے منو نہ لکو وہ تمہارا پچھا نہیں چوڑے 'لوگوں نے دریافت کیا ایے لوگوں کے ساتھ جہارا وجہا ہونا کو جس دن علی مستود نظر آتے ہیں 'ان کے منو نہ لکو وہ تمہارا پچھا نہیں چوڑے 'لوگوں نے دریافت کیا ایے لوگوں کے ساتھ جہارا وجہا نہیں کہ جلیم کو پہلا اجر یہ ملک ہو اور صاحب رائے کہلائے کا مستون نہیں ہو تی نہاں وہ خور سرت کیا ہو گوگوں کی مستود اور صاحب رائے کہلائے کا مستون نہیں ہو تی نہا کو جو اب دیا نہا موض کو جو اب کیا تو میا کہ جو اب کیا تو کوئی ہو اپنی جوالت کو حلم ہو دور کوئی کے اور اس کا مستود کوئی کے خرج کوؤالے اس ارشادہ کیا گوگوں میں زیادہ خی کون ہے؟ فرایا وہ مخض جو اپنی دنیا کو استود دیں کی بھری کے لیے خرج کوؤالے اس ارشادہ کیا گوگوں میں زیادہ خی کون ہے؟ فرایا وہ مخض جو اپنی دنیا کو استود دیں کی بھری کے لیے خرج کوؤالے اس کوئی کوئی کے ایک کے ایک کے خرج کوؤالے استود کی بھری کے کہ کی کوئی کے اس ارشادہ

ؙۺڟڹۣڂ؞ڹڔ؆؞؞ ڡٛٳڬٲڷڹؽڹڽؚؽ۬ٮٛػؙۘۘۅؘؠؾؘڹ؋ؙۼۘڬٳۊؙ؆ڴٲؘڎۏڸؿٞڂؚڡؿۼٛۅٛڡٵؽڶڡٞؖٳۿٳٳۜؖڵٲڷڹؽڹؘڝٛڹڔٛۅٳۅٛڡٵ ؿڶڡٞؖٳۿٳۅڵٳۮۅ۫ڂڣۣٳۼڟؚؽڔۣڛ٣ڔ۩۪ٳ؞؞٣٣-٣٥)

پھر آپ میں اور جس فخص میں عداوت تھی وہ ایہا ہوجائے گا جیسا کوئی ولی دوست ہو تا ہے' اور یہ بات انہیں لوگوں کو نصیب ہوتی ہے جو بڑے مستقل (مزاج) ہیں' اور یہ بات اس کو نصیب ہوتی ہے جو برا صاحب نصیب سرے

کی تغییری فرایا ہے کہ اس سے مرادوہ فض ہے جے اس کا بھائی گالی دے قو وہ یہ کے کہ اگر تو سچا ہے تو اللہ بھے بخشے اور تو جمع خشے اور تو جمع بخشے اور تو جمع بخشے اور تو جمع بخشے اور تو جمع بخشے ایک پندیدہ فضیت کو برا کہا انہوں نے حکم کیا اور جمع کو نہ کہا ان کے اس طرز عمل کا جمع پریہ اثر ہوا کہ میں ایک بدت تک ان کا سامنا نہ کرسکا۔ حضرت معاویہ نے عوابت ابن اوس سے دریافت کیا کہ تم اپنی قوم پر مرادری کس طرح کرتے ہو انہوں نے جواب دیا: امیرا کمؤمنین! میں اپنی قوم کے جالوں سے حکم کرتا ہوں اگر کوئی میرے برابر کام کرے گاوہ میں ایک مردر تیں پوری کرنے کی کوشش کرتا ہوں اگر کوئی میرے برابر کام کرے گاوہ میرے برابر ہوگا اور جو جمع سے نیادہ کام کرے گاوہ جمع سے افعال ہوگا اور جو جمع سے کم کرے گامی اس سے بمتر رہوں گا۔ ایک میرے برابر ہوگا اور جو جمع سے کم کرے گامی اس سے بمتر رہوں گا۔ ایک

احياء العلوم بجلد سوم

منص نے حضرت عبداللہ ابن عباس کو برابھلا كمنا شروع كيا، آپ خاموش رہے جبوہ اپنے دل كى بعزاس نكال چكا آپ نے عكرمه ے فرمایا: اے عکرمد! اس سے بوجمو کہ اگر اے کمی چڑی ضورت ہو ہم اے دیں مے 'یہ من کروہ مخص اس قدر شرمندہ ہوا کہ سرنہ اٹھا سکا ایک مخص نے معزت عمرابن مبدالعزیزے کما میں گوائی دیتا ہوں کہ تم فاسق ہو 'آپ نے فرمایا تیری گوائی مقبول نیں ہے ، حفرت علی ابن الحسین ہے مروی ہے کہ کسی نے انہیں گالی دی آپ نے اپنی چادر اس کی طرف پھینک دی اور اسے سودرہم دینے کا تھم دیا ، بعض لوگوں نے کما کہ انہوں نے اس طرح پانچ عمرہ خصلتیں جع فرائیں ، علم ایزا دور کرتا اس مخص کو الله سے دور كرنے والى بات سے بچانا اس منس كو ندامت اور توب پر اكسانا اور برائى كے بعد اس كى تعريف كرنا۔ دنيا كى ايك معمولی چزے ذریعہ انہوں نے یہ پانچ باتیں عاصل کیں' ایک فض نے امام جعفراین فر" سے مرض کیا کہ میرے اور قوم کے درمیان کچھ جھڑا چل دہا ہے۔ درمیان کچھ جھڑا چل دہا ہے میری خواہش توبیہ ہے کہ میں جھڑا ختم کرنے کے لیے اپنا حق چھوڑدوں ' لیکن لوگ کہتے ہیں کہ پیچے ہنا ذات ہے 'امام جعفرنے فرمایا ظالم ذلیل مو تاہے 'حلیم ذلیل نہیں مو تا۔ ظلیل ابن فحر کتے ہیں کہ آگر کوئی مخص ایزائی پنجائے اور اس كے ساتھ حسن سلوك كيا جائے تو اس كے ول ميں ايك ايدا احربيدا ہوگا جو اسے برائى سے باز ركے كا۔ احن ابن قيس" فراتے ہیں میں ملیم نہیں ہوں البتہ بتلف ملیم بنا ہوں وہب ابن منبد سے ہیں جو مخب رحم کرنا ہے اس پر رحم کیا جا تا ہے جو خاموش رہتا ہے سلامتی یا تا ہے ،جو جمالت کرتا ہے وہ غالب ہو تا ہے جو جلدی کرتا ہے وہ فلطی کرتا ہے ،جو شرکا حریص ہو تا ہے وہ سلامت نہیں رہتا'جو ریا کاری ترک نہیں کر ہاوہ کالیاں سنتاہے'جو شرکو پرا نہیں سجمتا وہ کمناہوں میں ملوث ہوجا ہاہے اور جو سشر کونا پند کرنا ہے وہ محفوظ رہتا ہے 'جواللہ کے احکام کی اجاع کر تاہے وہ مائمون رہتا ہے 'جواللہ سے ڈر تاہے وہ بے خوف رہتا ہے جو الله كودوست ركمتا ہے اس كى سب عزت كرتے ہيں جو اللہ سے نہيں مائكا وہ عتاج ہو تاہے جو اس كے عذاب سے نہيں ور تاوہ الله ورد سے اور جو اس سے مدوما لگتا ہے وہ فقح عاصل کرتا ہے۔ ایک فخص نے مالک ابن دینار سے کما میں نے سنا ہے کہ آپ ذلت اٹھا تا ہے 'اور جو اس سے مدوما لگتا ہے وہ فقح عاصل کرتا ہے۔ ایک فخص نے مالک ابن دینار سے کما میں نے سنا ہے کہ آپ نے میرا ذکر برائی کے ساتھ کیا ہے انہوں نے فرایا اگریہ بات بچے تو اس کا مطلب یہ ہواکہ تم مجے ابن ذات ہے بھی زیادہ مزیز ہو'اس کے کہ میں نے برائی کرے اپن نیکیال حمیس ہدیہ کدی میں ایک عالم کتے ہیں کہ ملم علی ہے ایک اللہ تعالی كا نام طلم ب عقبل نيس-ايك فض في كى دانثور ي كماكه من تجي ايى كالي دول كاجو قبرتك جرب ساته جائي ؟ دانشورنے جواب دیا میرے ساتھ نہیں تیرے ساتھ جائے گی۔ معزت میٹی علیہ السلام کھ یہودیوں کے پاس سے گذرے انہوں تے آپ کو برا کما "آپ نے ان کے حق میں کلماتِ خرکے او گوں نے مرض کیا وہ تو آپ کو برا کمہ رہے ہیں اور آپ ان کے حق میں کلمہ خرکتے ہیں؟ فرمایا ہر مخص وہ خرج کرتا ہے جو اس کے پاس ہو تا ہے ، حضرت اتمان فرماتے ہیں تین آدمی تین ہاتوں کے وقت پچانے جاتے ہیں بدیار ضے کے وقت ' بمادر جگ کے موقع پر ' اور بھائی ضرورت پڑنے پر۔ کسی وا نشور کے بہاں اس کا ایک دوست آیا وانشور نے کھانا پیش کیا اس کی ہوی انتائی بدمزاج اور زبان دراز مورت منی و آئی شو برکو خوب براجملا کما اور دستر خوان الفاكر چلتى بى ممان كواس حركت يرشديد فعد آيا اوروه ناراض موكر چل ديا ميزيان يجي يجي كيا اوراس كارات روك كر كماكه تهيس يادب بم ايك روز تمهارك وسرخوان بركمانا كمارب تفي التي من ايك مرفى الى اور كمانا فراب كرمي كيابم من ے کوئی خفائہوا تھا اور ناراض ہوکرچلا کیا تھا؟ دوست نے جواب رہا ہاں جھے یاد ہے 'وانشور نے کما: ایسا ی بدواقعہ ہے 'یہ سن کر دوست بنس دیا اور خلی جاتی رق اور کنے لگا کس عاقل دوانا کا یہ کتا بالکل مجے ہے ملم ہر تکلیف کا علاج ہے ایک مخص نے سمی عظندے پاؤں میں مورکائی اے تکلیف ضور ہوئی کین اس نے نارانسکی کا ظمار نمیں کیا او کوں نے اس کا دجہ یو چی سکتے لگایس نے یہ سجما کویا کی پترے مور کی ہے ایک پترریمی خصرا تاراجا تاہے، محود الوراق کتے ہیں۔ سالزم نفسى الصفح عن كلمنب وان كثرت منه على الجرائم

وماالناس الاواحدمن قلاقة شريف ومشروف ومثل مقاوم

فاماالذى فوقى فاعرف قلره واتبع في الحق والحق لازم واماالذى دونى فان قال سنتعن اجابته عرض وان لامملائم واماالذى مثلى فان زل اوهفا تفضلت ان الفضل بالحلم حاكم

(میں ہر خطاکار کو معاف کرنا اپنا فرض سجمتا ہوں آگرچہ جمعے پر اس کے جرائم زیادہ ہی کیوں نہ ہوں اوگ تین طرح کے ہیں شریف رذیل اور برا بر۔ جو جمعے سے اعلیٰ ہے میں اس کی قدر پہچانتا ہوں اور اس کے سلسلے میں حق کی اجاح کرتا ہوں اور حق پر عمل کرنا منروری ہے 'جو جمعے سے کم ترہے آگروہ کچھ کہتا ہے تو میں اس کا جواب نہ دے کرا بی عزت بچاتا ہوں آگرچہ طامت کرنے والے طامت کیوں نہ کریں 'اور جو لوگ میرے برابر ہیں آگروہ کوئی لغزش کرتے ہیں تو میں حسن سلوک کرتا ہوں کیوں کہ حلم کا برتاؤی اصل ہے)۔

كلام كى دەمقدار جوانقام وتشفى كے ليے جائز ہے

ظلم کے بدلے میں ظلم کرنا جائز نہیں ہے' نہ پرائی کا بدلہ سے دینا جائز ہے' مثلاً اگر کمی ہخص نے تمہاری فیبت کی ہے تو یہ ہرگز جائز نہیں ہے کہ تر نہیں ہے کہ تر نہیں ہے کہ تم بھی فیبت کرکے اس کا بدلہ لواسی طرح بجش کا مجشس سے 'گالی کا گالی سے جواب دینا بھی جائز نہیں' تمام معاصی کا بھی تھم ہے' البتہ قصاص اور آوان جائز ہے' لیکن اسی قدر جس کی شریعت نے اجازت دی ہے' اور فقہ کی کتابوں میں ہم نے اس کی وضاحت بھی کی ہے' برائی کا جواب برائی سے دینے کی ممانعت اس مدیث میں وارد ہے' رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے۔

انامرویمر کبمافیکفلاتعیر مبمافیم(احمد جابرابن ملم) اگرکوئی تجے تیرے کی حیب عارولائے تو تواس کے کی حیب عارمت ولا۔

(١) ايك مديث ين عند المتسابان شيطانان يتها تران (١)

دونول کالی دینے والے شیطان ہیں کہ ایک دو سرے پر جموث بکتے ہیں۔

ایک فض نے حضرت ابو برالعدی کو برا بھلا کھا' آپ فاموش سنتے رہے' جبوہ چپ ہواتو آپ نے انقام کے طور پر کھو کئے کا رادہ کیا' آخضرت ملی اللہ علیہ وسلم کو یہ جوابی کا روائی پند نہیں آئی 'اور آپ اٹھ کر چل دیئے۔ حضرت ابو برنے مرض کیا یا رسول اللہ! جب وہ فض جھے برا کمہ رہاتھا آپ فاموش سے اور جب میں نے بھر کمنا جاہا آپ اٹھ کوڑے ہوئے' آپ نے ارشاد فرمایا۔ لان الملک کان یجیب عنک لما نکلمت نھب الملک و جاءالشیطان فلم

اكن لاجلس في مجلس في مالشيطان (ابوداور-ابومرو)

اس کے کہ فرشتہ تہاری طرف سے جواب دے رہا تھا،جب تم نے بولنا شروع کیا فرشتہ چلا گیا اور شیطان

آئیا میں ایسی مجلس میں دمیں پیٹے سکتا جس میں شیطان موجود ہو۔
ابعض علاء کی رائے یہ ہے کہ جواب میں وہ بات کمنا جائز ہے جس میں جموث شامل نہ ہو صدیث میں احتیاط کے خیال سے منع کیا گیا ہے 'افضل کی ہے کہ جواب سے احتراز کرے 'کیا پتا جوش انتقام میں کوئی غلط بات زبان سے نکل جائے 'البتہ اس شرط کے ساتھ جواب دسینے والا گنگار نہ ہوگا۔ مثلاً وہ اس طرح کے الفاظ ہوسکتے ہیں 'تم کون ہو؟ کیا تم فلال محض کی اولاد نہیں ہو؟ جیسا کہ مطرت صدا ہے ۔ خصرت صدا ہیں ہو؟ انہوں نے جواب میں کما تھا کہ کیا تم بنو مصرت سعد نے حضرت مورائد ابن مسحود سے کہ کوئی ہو مصرت میں اور کوئی کم حضرت محرات میں اللہ تعالی کے مقابلے میں احمق ہی ہے ' یہ مسلم ہو کا محمد موجود ہے۔

امتیہ میں سے نہیں ہو؟ احمق کمنا ہمی درست ہے ' کیول کہ مطرف کے بقول ہر محض اللہ تعالی کے مقابلے میں احمق ہی ہے ' یہ وسکتا ہے کہ کوئی محمد موجود ہے۔

(۱) ميدولول روايتي بلطي مي گذر چي يي-

ra<sub>c</sub>

احياء العلوم جلدسوم

حتى ترى الناس كلهم حمقى في ذات الله تعالى (١) يال تك كه تولوكول كوالله تعالى كذات من احمق ديكھـ

اس طرح جائل کمنا بھی درست ہے کیوں کہ شایدی کوئی آدمی آیہا ہوجس میں کسی طرح کی جمالت نہ پائی جاتی ہو اور جمالت کا یہ جوت کیا کم ہے کہ اس نے ایڈ ایک پنجائی ہے بہر حال جائل کمنا بچ بات سے ایڈ ایک پنجانا ہوگا اس طرح یہ اخلاق ' بے شرم ' عیب ہو ' اور عیب بین جیسے الفاظ بھی استعال کئے جاسکتے ہیں 'بشر طیکہ یہ با تیں اس میں موجود ہوں ' اس طرح یہ کمنا بھی صحح ہے کہ اگر تم حیا دار ہوتے تو ہر گزیہ بات نہ کرتے ' یا یہ کمنا کہ تم اپنی اس حرکت سے میری نگا ہوں میں ذکیل ہو گئے ہو ' یا یہ کمنا کہ اللہ جہیں رسوا کرے ' تم سے میرا انقام لے۔ چفل ' فیبت ' جموٹ اور گائی بالاتفاق حرام ہیں ' چنانچہ روایت ہے کہ حضرت خالد ابن ولید اور حضرت سعد کے درمیان کی بات پر جھڑا چل رہا تھا ' ایک فیض نے حضرت سعد کے درمیان کی بات کی برائی کی ' آپ نے اسے دو سرے کی برائی کرنا والی ایرائی سنا بھی نمیل ہوئی ہے کہ ہم ایک دو سرے کی برائی کرنا والی ایرائی سنا بھی نمیک نہیں ہے۔

اس امرکی دلیل کہ انقام میں الی بات کمنا جو جموف اور حرام نہ ہو جائز ہے حضرت عائدہ کی ہے روایت ہے کہ تمام ازواج مطہرات نے حضرت فاطمہ کو آپ کی فدمت میں بھیجا ،وہ حاضر ہوئیں 'اور حرض کیا: یا رسول اللہ! جھے آپ کی ازواج نے یہ درخواست لے کر بھیجا ہے کہ بنت ابی تحافہ (حائشہ ) کو بھی ہمارے برابر سمجھیں 'آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اس وقت آرام فرما رہے تھے 'آپ نے حضرت فاطمہ ہے ہوجیا: بیٹی کیا تم بھی اسے جاہوگی جے میں جاہتا ہوں؟انہوں نے عرض کیا: ہی بان! یا رسول اللہ! آپ نے حضرت فاطمہ ہے جبت کو 'و ہ ازواج مطمرات کے پاس واپس آئیں اور واقعہ بیان کیا 'ازواج مطمرات نے کما تم نے تو کچو بھی نہ کیا 'اس کے بعد حضرت زینب بنت بحش کو بھیجا گیا 'عائدہ فرماتی ہیں کہ زینب مجت میں میری برابری کی دعویدار تعیس 'وہ آئیں 'اور کین فرمات کی ایک میٹی اللہ علیہ وسلم کی دعویدار اجازت کی شخص وہ بھی خاموش سنتی رہی 'اور کھن کر ساتھ مقابلہ کیا تھا بہ میں کرسکتیں (مسلم) حضرت مالی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد فرمایا: در کھ لیا ابو بکر کی بٹی کو 'تم کلام میں اس کا مقابلہ نہیں کرسکتیں (مسلم) حضرت عائدہ خاس میں اللہ علیہ وسلم کے ارشاد فرمایا: در کھ لیا ابو بکر کی بٹی کو 'تم کلام میں اس کا مقابلہ نہیں کرسکتیں (مسلم) حضرت عائدہ خواب میں گالی نہیں دی تھی 'بلکہ جو بات کی تھی وہی کئی گو 'تم کلام میں اس کا مقابلہ نہیں کرسکتیں (مسلم) حضرت عائدہ خواب میں گالی نہیں دی تھی 'بلکہ کیا تھا 'ارشاد فرمایا: در کھ لیا ابو بکری بٹی کو 'تم کلام میں اس کا مقابلہ کیا تھا 'ارشاد نہوی ہے۔'

المتسابان ماقالا فعلى البادي منهماً حثى يعتدى المظلوم آپس من كالى دين والے دو آدى جو كھ بحى كس ده ان من سے شوع كرنے والے برے يمال تك كم

مظلوم مدسے نہ بربھ جائے۔

اس سے ثابت ہوا کہ مظلوم کو انتام لینے کا حق حاصل ہے 'بشرطیکہ وہ حد سے تجاوز نہ کرے بسرحال اکابرین سلف نے اتن ہی مقدار میں ایذا ٹائنچانے کی اجازت دی ہے جتنی اسے پہنی ہو 'لیکن اس میں بھی ترک کرتا افعنل ہے 'اس لیے کہ زیادتی کا امکان ہے 'اور قدرِ واجب پر اکتفا کرتا تا ممکن نظر آ تا ہے 'ہمارے خیال میں جواب شروع کرنے سے بستراصل جواب سے خاموش رہنا ہے ممیوں کہ اس سلسلے میں حدود شرع سے واقف ہونا ہر کمی کے بس کی بات نہیں ہے۔

غضب کے سلسلے میں لوگوں کی مختلف حالتیں : پر غضب کے سلسلے میں بھی لوگوں کی مختلف حالتیں ہیں بہت ہے وہ ہیں جو غصہ منبط کرنے ہو قادر نہیں ہوتے لیکن جلدی اپنی اصل حالت پر واپس آجائے ہیں 'بعض لوگ خصہ ظاہر نہیں کرتے لیکن ول میں ہیشہ ہیشہ کے کیے رکینہ رکھ لیے ہیں۔ فور کیا جائے تو خضب کے احتبارے لوگوں کی چار تشمیں ہیں 'اول گھاس کی طرح جو جلد ہو کہ کے رکینے ہے 'اور جلد بچھ جاتی ہے 'دوم پھرکے کو کئے کی طرح کہ دیر میں مسلکے اور دیر میں بچھے سوم ترکنزی کی طرح کہ دیر میں

<sup>(</sup>١) يدروايت كاب العلم من كذرى --

احیاء العلوم جلد سوم

سلکے اور جلد بچھ جائے 'یہ حالت بہت اچھی ہے 'بشر طبیکہ خالص بے غیرتی نہ ہو 'چمارم وہ جو جلد بحرک انھیں اور درین بجیں 'اس قتم کے لوگ انتہائی برے ہوتے ہیں 'حدیث شریف میں ہے نہ

المئومن سريع الغضب سريع الرضا (١)

مومن کو جلد خصہ آ باہ اور جلد راضی موجا تاہے۔

بالکل غصہ نہ آنا بھی کوئی المچھی ہات نہیں ہے' اہام شافع تکا مقولہ ہے کہ جے خصہ دلانے کے باوجود غصہ نہ آئے وہ گدھا ہے' اور جو خوشامد کرنے کے باوجود رامنی نہ ہو وہ شیطان ہے' حضرت ابو سعید الحدری روایت کرتے ہیں کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔

الاانبنى آدم خلقواعلى طبقات شتى فمنهم بطى الغضب سريع الفى و منهم سريع الغضب بطى منهم سريع الغضب بطى الفئى الا وان خيرهم البطى الغضب السريع الفى وشرهم السريع الغضب البطى الفى (٢)

یاد رکمو آدمی مختلف طبقات پر پیدا کئے گئے بعض وہ ہیں جنہیں دیر میں غصہ آنا ہے اور جلد رجوع کرلیتے ہیں 'بعض وہ ہیں جنہیں جلد غصہ آنا ہے اور جلد رجوع کرتے ہیں 'اس طرح ایک بات کا تدارک دوسری سے ہوجا آئے ، بعض وہ ہیں جنہیں جلد غصہ آنا ہے اور دیر میں رجوع کرتے ہیں یاد رکموان میں بھتروہ ہے جے جلد غصہ آئے اور جلد رجوع کرلے اور بد تروہ ہے جے دیر میں غصہ آئے اور دیر میں رجوع کرے۔

اور جب بدبات ثابت ہوئی کہ خصہ انسان کے ول وہ ماغ پراٹر انداز ہوتا ہے تو ہادشاہوں آور محمرانوں کے لیے ضروری ہوا کہ وہ کمی کو خصہ میں سزانہ دیں ہوں کہ بسا او قات آدمی قدر واجب سے تجاوز کرجاتا ہے 'نیز غصہ ایارتا بھی ایک طرح کا عظِ نفس ہے ہمیوں کہ فصے کی حالت میں آدمی پرسکون نہیں ہوتا جب تک کمی کو اپنے فصے کا نشانہ نہیں بنالیتا' طالا نکہ ہوتا یہ چاہیے کہ اس کا غصہ اور انقام دونوں اللہ کے لیے بول' نہ کہ اپنے نفس کے لیے۔ حضرت عمر نے ایک فضی کو دیکھا کہ وہ شراب پی کرنشے میں برمست ہے' آپ نے اسے سزا دینے کا اراوہ کیا' لیکن اس نے آپ کو گالی دے دی' آپ نے سزا دینے کا اراوہ للتوی کردیا اور والیس چلے آئے' لوگوں نے عرض کیا امیرا لمنو منین! اس نے آپ کو گالی دی' اس کے باوجود آپ نے اسے معاف کردیا؟ آپ نے فرایا: اس کی گالی ہے فصہ آگیا تھا میں نے یہ مناسب نہیں سمجا کہ ضعے کی حالت میں اس پر خگلی کا اظہار کروں' اور نہ یہ اچھا قما کہ اپنی جمائت و فیرت کے لیے میں کمی مسلمان کو ہاروں' حضرت عمرابن حبد العزیر آنے ایک مختص سے جس نے انہیں خکا کردیا تھا فرایا اگر تیمری وجہ سے جھے فصہ نہ آپاتو میں تھے سزا دیا۔

كيينه كى حقيقت اور نتائج ، عفوو نرى كى فنيلت

جب آدی کی خصر آنا ہے 'اور وہ انتقام لینے سے اپنے بجزی بنائر اسے بینے پر مجبور ہوتا ہے تو یمی خصر اس کے دل میں کینے کی شکل اختیار کرلیتا ہے۔ کینے کے حکیٰ یہ بین کہ دل میں بیشہ کے لیے کسی سے نفرت اور بعض پیدا ہوجائے۔ رسول اکرم معلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:۔

اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:۔

المؤمن ليس بحقود (٣) مومن كينرور نيس بوتا-

كينه فعه كانتيجب أور كين كحسب ذيل سائح وثمرات بن-

<sup>(</sup>۱) یدروایت پیلے بھی گذر چی ہے۔ (۲) یدروایت پیلے بھی گذر چی ہے۔ (۳) یدروایت کتاب العلم میں گذر چی ہے۔

www.ebooksland.blogspot.com

احياء العلوم سجلدسوم

پلا ممروحد' اور اس کے معنیٰ ہیں کہ کینے سے تمارے ول میں یہ خواہش ہو کہ اس کے پاس جو پکھ دولت و نعت ہے وہ چھن جائے'اگر اے کوئی نعمت حاصل ہو اس ہے تم تکلیف محسوس کرو'اور اس پر کوئی معیبت پڑے تو تم خوش ہو بیمنا فقین کا فعل ے عقریب اس کی ذمت بیان کی جائے گی۔ دو سرائمویہ ہے کہ دل میں حمد کی زیادتی ہو ایعنی اس کی مصیبتوں پر ہنواور ذاق ا ڑاؤ۔ تیسرا ٹمویہ ہے کہ تم اے چھوڑ بیٹو اور قطع تعلق کرلو اگرچہ وہ ملنے کاخواہ شند ہواور اس نیت سے تہمارے پاس آئے۔ چوتھا ثمویہ ہے کہ تم اس کی اہانت اور تذلیل کرو۔ پانچواں ثمویہ ہے کہ تم اس کے بارے میں وہ باتیں کوجن کا کہنا جائز نہیں مثلاً جھوٹ بولو عیبت کرو 'اس کا راز فاش کرو عیب لگاؤ ، چھٹا ثمویہ ہے کہ توہین اور استہزاء کے خیال سے تم اس کی نقل ا تارو ' ساتوال ثمرويه ب كداس جسماني ايذا بينجاويين مارو پيؤا المحوال ثمرويه ب كدتم اس كاحق اداند كرد اكراس كاتم ير قرض موتوات اوانہ کو صلد رحی نہ کو عصوبہ چزوالی نہ کو۔ یہ سب تائج و تمرات حرام ہیں کینے کا کم سے کم درجہ یہ ہے کہ تم ان نہ کورہ بالا آٹھ آفتوں سے بچو۔ اور کینے کی وجہ سے اللہ کی نافرمانی کے مرتکب نہ ہو 'البتہ دل میں اسے کراں شمجمو' اور برا جانو' جس طرح يسلے بشاشت اور خوش ولى كے ساتھ باتيں كياكرتے تھے اس طرح نبركر "نداس كى ضرورتوں كاخيال ركمونداس ك ساتھ کسی مجلس میں بیٹمو' نہ اس کے ساتھ مل کر اللہ کا ذکر کرو' نہ اس کے نفع میں معاون ہو' نہ اس کے لیے دعا کرو' نہ اس ک تحریف کو اند اے عمل خیر پر اکساؤ اند بیدردی اور غم خواری کرو الیکن بد انتمالی معمولی کیند بھی دین میں تممارے درج میں کی كا باعث بنے كا اور تمهارے اور فعل مظیم اور ثواب بزیل كے مابین ركاوٹ بن جائے كا اگرچہ تم اس كيانے سے اللہ ك عذاب كے مستحق نہيں ہومے ، چنانچہ حضرت ابو بكرائے اپنے آگ قربی رشتہ دار مسلم كے بارے میں متم كھائی تھی كہ میں اسے بجھ

اورجولوگ تم میں بزرگی اوروسعت والے بیں ووالل قرابت کو اور مساکین کو اور اللہ کی راو میں جرت كرف والون كودين سے تتم نه كما بيٹيس اور جاہيے كدوه معاف كرديں اور در گذر كريں كياتم بيات نيس عاہے کہ اللہ تعالی تمارے تصور معاف کردے بے فک اللہ خور رحم ہے۔

یہ آیت بن کر معزت ابو بڑنے کما: بلاشہ ہم اللہ کی مغفرت چاہتے ہیں اس کے بعد آپ نے مسلم کے ساتھ وہی سلوک فاشروع كرديا جو پہلے كيا كرتے تھے (بخارى ومسلم- عائشہ) بمتريہ ہے كه كيانے كى دجہ سے اپنا رويد تبديل نہ كرے بلكہ ہوسكے تو نفس ك عجامت کے لیے اور شیطان کو فکست دینے کے ارادے سے مزید حسن سلوک کرے یہ عمل صدیقین کا مرتبہ اور مؤمنین کے افضل اعمال میں سے ہے کیونکہ کینہ پرور کیے تین حال ہیں ایک بیا کہ جس سے کینہ رکھتا ہوا س کا حق بورے طور پر کسی کی و زیادتی کے بغیراداکرے بیعدل ہے دو سرایہ ہے کہ حوا احسان اور صلہ رحی کے ساتھ پیش آئے یہ فضل ہے الیمرایہ ہے کہ جو چزا بناحق ند ہو وہ ظلماً چین کے یہ جورہے کید آخری درجہ رفطوں اور تمینوں کاہے کو مرا صدیقین کاہے اور تیسرا کیو کاروں کا انتہائی درجہ

عفوواحسان کے فضائل.

عفو کے معن یہ ہیں کہ آدی اپنا حق ساقط کر ایعن قصاص بدلہ یا تاوان نہ لے عنو علم اور کے ظم غیظ سے علیدہ ایک صفت ے-اس کے ہم نے اسے متعل طور پر ذکر کیا ہے- اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

جُونُ الْعَفُو وَأَمُرُ بِالْعُرُ فِ وَاغْرِضَ عَنِ الْجَاهِلْيْنَ (بِ٥١ اللهِ ١٨١) سرسرى بر او كو قول كرايا يجع اور نيك كام كي تعليم كروا يجع اور جالوں سے ايك كناره مؤجايا يجيد

وَأَنْ تَعْفُواْ أَقُرُ كِلِلنَّقُوٰى (پ١٥١١) ١ اور تهمارامعاف کردینا تقویٰ ہے ایادہ قریب ہے۔

رسول اكرم صلى الله عليه وسلم ارشاد فرمات بين

ثلاث والذى نفسى بيده لوكنت حلافا لحلفت عليهن مانقص مال من صلق فنصدقوا ولاعفارجل عن مظلمة يبنغي بهاوجه الله الازاده الله بهاعزا يوم القيامة ولا فتح رجل على نفسه باب مسالة الا فتح الله عليه باب فَقُرْ أَرْمِنْى ابْوَكْبَشْةً لانصارى ابودا ود مسلم نحوم ابوهرير () تین باتیں ایک ہیں کہ بخدا اگر میں ملف افعاتے والا ہو باتو ان پر ملف افعالیتا ایک یہ کہ مدد تر کے سے

مال كم نيس مو تاس لي مدقد كياكرو و مرى يدكم أكركوكي فخص الله كي وضائح ليان حق معاف كرد توقیامت کے دن اللہ اسے عزت سے نوازے گا، تیسری سے کہ جو فض اسے اوپر سوال کا دروازہ کمولا ہے اللہ تعالیٰ اس برمنگی کا دروا زہ کھول دیتا ہے۔

ایک مدیث میں ہے:۔

التواضع لايزيدالعبدالارفعةفتوضعوا يرفعكمالله والعفوالايزيدالعبدالا عزا فَاعفوايعز كم الله والصدق لا تزيد المال الاكثرة فتصدقوا يرحمكم الله (اصفهانى الترغيب والترهيب ابومنصور ديلمى انس)

تواضع آدی کوبلندی عطاکرتی ہے اس کیے تواضع اختیار کرواللہ جہیں بلندی عطاکرے گاعنوے آدی ک عزت برحتی ہے اس کیے معاف کرویا کرواللہ حمیس عزت دے گام مدقد سے مال میں اضافہ ہو آ ہے اس

کے صدقہ کرواللہ تم پر رحم کرے گا۔

حضرت عائشة فرماتی ہیں کہ میں نے انخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنے حق کی فاطرانقام لیتے ہوئے نہیں دیکھا' ہاں جب کوئی مخص الله کے تھم کی خلاف ورزی کر تا توسب سے زیادہ غصہ آپ کو آیا کر ناتھا 'اگر مجمی آپ کو دوباتوں میں سے ایک کا افتیار دیا کیا تو آپ نے وہ بات پند فرمائی جو دونوں میں آسان ہوتی 'بشر طیکہ اس میں گناہ نہ ہو تا (شاکل ترزی مسلم نحوہ)۔ معرت مقبه فرماتے ہیں کہ ایک روز میں سرکار دوعالم صلی الله علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوائیہ بات یاد جمیں ری کہ پہلے میں ہے آپ کا باتھ پکوائ يا آپ نے مرابات اپنات من ليا اب نے محص فرمايان

ياعقبة الااخبرك بافضل اخلاق اهل النيا والآخرة صل من قطعك وتعطى من حرمك وتعفو عمن ظلمك (ابن إبى الدنيا طبر آني بيهقى) اے متبہ اکیا میں تجے اہل دنیا واہل آخرت کے افغنل ترین اخلاق نہ متلاؤں جو تھے ہے نہ لے اس سے ال جو تھے محروم کرے اے دے اور جو تھو پر ظلم کرے اے معاف کر۔

مركاردوعالم صلى الله عليه وسلم فرات بيل كه حطرت ميلى عليه السلام في سوال كيات

يارب اى عبادك اعزعليك قال الذي اذا قدرعفا خرائطي مكارم الاخلاق ابوهريرة)

اے اللہ! مجھے کون سابندہ عزیز ترہ 'اللہ نے فرمایا: وہ محض جوبدلہ لینے کی قدرت رکھنے کے ہاوجو د معاف

www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم جلد سوم

يى سوال حضرت ابوالدرواع سے كياكيا انهوں نے جواب ديا : وہ بندہ اللہ كو زيادہ مجوب ہے جو انقام كى طاقت ركھنے كے بادجود عنوودر گذرے کام لے تم بھی معاف کروا کرواللہ حمیس محبوب رکھے گا۔ ایک مخص سرکارود عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں عاضر ہوا اور اپنے حل کے سلسلے میں کمی معن کی شکایت کی آپ نے اسے بیٹنے کا محم دیا ارادہ یہ تھا کہ کرعاعلیہ کو بلواکراس کا حق داواوا جائے اس سے پہلے آپ نے فرمایات

أنالمظلومين همالمفلجون يومالقيامة قیامت کے روز مظلومین ٹی فلاح یا تمیں گے۔

وه مخص بيرس كروايس جلاكيا أوراس في اناحق لين سه الكاركدوا (ابن الي الدنيا- ابو صالح الحنفي مرسلاً) - حضرت انس روایت کرتے ہیں کہ سرکار دوعالم صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایات.

اذابعث الله الخلائق يوم القيامة يادى منادمن تحت العرش ثلاثه اصوات يا معشر االموحدين إن الله قدعفاعنكم فليعف بعضكم عن يعض (١) جب الله تعالى قيامت كروزتمام علول كوافعائك كا قوعرش لل ينج سے ندادين والا تین بار اعلان کرے گا اے فرزندان توحید اللہ نے حمیس معاف کردیا ہے تم بھی

ایک دو سرے کومعاف کردو۔

حضرت ابو ہررہ موایت کرتے ہیں کہ جب آخضرت صلی الله علیہ وسلم نے مکہ فع کیا تو اولاً طواف کعبہ کیا " دور کعت نماز برحی پر کجے کے اندر تشریف لائے اور دروازے کی چو کھٹ پکڑ کرلوگوں سے دریافت فرمایا کہ تم لوگ کیا کہ رہے ہو اور کیا سوچ رہے ہو او گول نے عرض کیا ہم آپ کو ہمائی بھتیجا ، علیم اور رحیم سمجمتے ہیں' ما ضرین نے بیر بات تین مرتبہ کی' آپ نے فرمایا میں وہ بات کتا ہوں جو حضرت بوسف علیہ السلا نے اپنے ہمائیوں سے کی تھی۔

لاَتُشْرِيْبَ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ يُغْفِرُ اللَّهُ لَكُمُو هُوَارُ حَمُ الرَّاحِمِين

كوئى الرام نيس تم ير آج الله تهيس معاف كرے واسب مهانوں سے زيادہ مهان ہے۔

راوی کتے ہیں کہ لوگ یہ اعلان من کراس طرح نکل پڑے جیسے قبول سے اٹھے ہوں 'اوراسلام میں داخل ہو گئے (ابن الجوری فی کتاب الوفاع) سیل این عمرة روایت كرتے بين كه جب سركار دوعالم صلى الله عليه وسلم كمه كرمه تشريف لائے آپ نے باب کعبہ پر اپنے ہاتھ رکھ کریہ خطاب فرمایا "اللہ کے سواکوئی معبود نہیں ہے وہ یکتا ہے 'اس کاکوئی شریک نہیں 'اس نے اپنا وعدہ پورا كيا النيخ بندے كو فتح دى اور دسمن كے للكروں كو تها فكست دى اس كے بعد قريش سے خاطب موكر فرمايا : اے كروہ قريش أتم میرے بارے میں کیا کمہ رہے ہو'اور کیا گمان رکھتے ہو' میں نے عرض کیا: یا رسول اللہ! ہم اچھا کمہ رہے ہیں'اوراچھا گمان رکھتے ہیں اپ ہمارے شریف بھائی اور مرمان بھیج ہیں اپ نے فرمایا: میں اس وقت وہ بات کتا ہوں جو حضرت یوسف علیہ السلام نے تى تى اس كے بعد آپ نے ذكورہ بالا آيت الاوت فرائى۔"(٢) ايك روايت ميں سركار دوعالم صلى الله عليه وسلم كابير ارشاد نقل کیا گیا ہے کہ جب اوٹ قیامت کے میدان میں کمڑے ہوں مے توایک اعلان کرنے والا اعلان کرے گا کہ جس مخض کا الله پر اجر ہو وہ جنت میں داخل ہوجائے وریافت کیا گیا: یا رسول اللہ! وہ کون لوگ ہیں جن کا اللہ پر اجر ہے ، فرمایا: اللہ کے وہ بندے جو لوگوں کو معاف کردیتے ہیں 'یہ اعلان من کر ہزاروں اوگ کمڑے ہوں مے' اور کمی حباب کے بغیر جنت میں داخل ہوجائیں مے (طرانی مکارم الاخلاق) حضرت عبدالله ابن مسعود روایت کرتے بین که سرکار دوعالم صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا:

<sup>(</sup>١) يدروايت الوسعيد احمرين ابراهيم المترى كالب البسره والتذكه عن اور طبراني في اوسط من تدرب مخلف الفاظ عن لقل كي-

<sup>(</sup>٢) يردوايت اس طريق سے محمد نيس لي۔

لاينبغى لوالى امران يوتى بحدالا اقامه والقعفو يحب العفو ثمقر اواليعفوا واليصفحوا (احمر عاكم)

سی مام کے لیے یہ مناسب نیں ہے کہ اس کے سامنے مد کرنا (کوئی معالمہ) پیش مواوروہ قائم ند کرے عراب في علاوت كي العاصي كم معاف كري اورور كذر كري-

حعرت جاراین عبدالله کتے ہیں کہ رسول اکرم صلی الله علیه وسلم ف قرمایا:

ثلاث من جاءبهن مع ايمان دخل من اي ابواب الجنة شاء وزوج من الحور العين حيت شاءمن اتى دينا خفياً وقرافي دبركل صلاة "قل هو الله احد" عشر مرات وعفاعن قاتله قال ابوبكر: اواحداهن يارسول الله قال اواحداهن

تین باتیں ایس ہیں کہ اگر کوئی ایمان کے ساتھ ان پر عمل کرے جند میں جس دروا نے سے چاہ گا واعل ہوگا اور جس حورے چاہے کا شادی کرے گا ایک یہ کہ پوشیدہ قرض ادا کردے دو مرے یہ کہ برنماذ كے بعد دس بار سورة اظام پڑھ ، تيرے يہ كد است قاتل كافون معاف كوے ، معزت ابو كرتے مرض كيا

خاوایک رفل کے ای نے فرایا: خراوایک ی رفل کسے

حضرت ابراہم میں فرائے ہیں کہ جو فض جو پر فلم کرتا ہے ہی اس پر دم کرنا ہوں کرم کرنا عنوے الگ ایک چیز ہے اور اس کا الگ اجر ہے اے احسان کتے ہیں بینی مظلوم محس اس کے خالم سے بدلہ ند کے ملکہ اس کے ساتھ اچھا سلوک کرے کہ وہ باری تعالی کی نافرانی کرے تیاست کے روز اس کے سزا اور مؤاخذے کا منفق ہوگیا ہے اب یہ ہماری شفقت اور رحم و کرم کا مستق ہے۔ بعض اکابر کا قول بھے جب اللہ تعالی اپنے کسی بڑے کوبدلہ دینا چاہتے ہیں قواس پر کسی علم كرتے والے كو

متعین کردیتے ہیں ،وہ ظلم سے ہیں اور مظلوم بن کر ظالم کی ساری نکیاں سیٹ لیتے ہیں۔ ایک محض مطرت عمرابن عبدالعزیز کے پاس آیا اور کی گیاست کرتے لگا، آپ نے اس سے کما کہ قیامت کے دوز واللہ سے اس مال میں ملے کہ یہ ظلم تیرے ساتھ ہو اس سے بہترہے کہ تواس حال میں ملے جب کہ توتے اپنے ظلم کا بدلد لے لیا ہو 'بزید ابن میسو فراتے ہیں کہ جب کوئی مظلوم ظالم کے لیے بد دعا کرتا ہے تو اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ فلال فض مجھے بد دعائیں دئے رہا ہے ' تو جاہے تہ ہم اس کی دعا تعول کرلیں اور چاہے توتم دونوں کامعالمہ قیامت تک کے لیے مؤخر کردیں اور اس وقت تم دونوں کواسپے دامن طویس جکہ دیں مسلم ابن سار نے ایک مخص ہے جو طالم کوبد دعا دے رہا تھا کما کہ طالم کو اس کے علم کے حوالے کر اس لیے کہ تیری بد دعاہے زیادہ موثر خود اس كاظلم بودا سے كيفر كردار تك پنچانے كے كافى بوكا بشر لميك كمنى عمل سے اس نے اپنے علم كا تدارك ند كرايا بو اقتاق تو ی ہے کہ وہ اپنے ظلم کا تدارک نہیں کرے گا۔ حضرت حبداللہ ابن عمرے معقول ہے فراتے ہیں کہ ہمیں یہ مدایت پنجی ہے کہ قیامت کے دن اللہ عروم کس منادی کرنے والے کو تھم دیں مے اور وہ یہ اعلان کرے گاکہ جس مخص کی کوئی چیزاللہ کے پاس مو وہ اٹھے اور اپنی چیز حاصل کرنے سے اعلان من کرمعاف کرتے والے اٹھیں مے اور اللہ تعالی انسیں ان کے عنو کا بدلہ عطا کریں مے مشام ابن محرکتے ہیں کہ تعمان ابن منذر کے پاس دو ادی لائے محے ان میں سے ایک قض نے بواجرم کیا تھا آپ نے آسے معاف کردیا و سرے کا جرم معمولی تعالے سزادی اور یہ شعرر معند

تعفو الملوك عن العظيم من الننوب بفضلها لحهلها ولقد تعاقب في اليسير وليس ذاك الا ليعرف حلمها ويخاف شدة

## www.ebooksland.blogspot.com احاء العرم المراحم

(ترجست بادشاه اسے کرم سے بدے قصور معاف کردیے ہیں اور معمولی کو آبوں پر مزا دیے ہیں اس کی وجہ یہ نہیں کہ وہ جال و نادان بین بلکداس کی دجدیہ ہے تاکد لوگوں میں ان کے حلم کی شمرت ہو 'ادر ساتھ بی ان کے رحب کا فرف بھی عام ہو) مبارک ابن فضالہ کتے ہیں سوار ابن عبداللہ الل بعموے ایک وفد کے مراه ابد جعفرے پاس محے وہ خود روایت کرتے ہیں کہ میں اس کے پاس بیٹا ہوا تھا کہ ایک مض کو پکوٹر لا پاکیا ابو جعفر نے اسے ترکی کی مزادی میں نے کما کیا تم میری موہ دگی میں ایک مسلمان کو مل کرارہ ہو 'اگر اجازت ہو تو میں ایک مدیث سانا جاہتا ہوں جو میں فے صفرت حسن ہے سی ہیں 'انہوں نے کماوہ کونی مدیث ہے 'ساؤیس نے کہا: حفرت حسن کے بھی ہے بیان کیا کہ قیامت کے روز اللہ تعالی لوگوں کو ایک ایے میدان میں جع فرائيس مے جمال وہ فكارنے والے كى اواز بن عيس مے اور ايك دوسرے كود كھ عيس مے اس موقع پر اعلان كرتے والا يہ اعلان كرے كاكہ جس مخص كا اللہ ير كيم حق مو وہ كرا مو اس اعلان كے جواب من مرف وہ لوگ كرے مول مے جنول نے معاف کیا ہوگا ابو جعفرتے پوچھاکیا واقعی تم نے یہ مدیث حسن سے سی ہے کس نے کما کاللہ میں تے یہ مدیث حسن سے سی ہے۔ یہ س کرابوجعفرنے مجرم کو رہا کرنے کا تھم رہا۔ حضرت معادیہ فراتے ہیں کہ ظلم کے جواب میں مبرو تحل سے کام لو عمال تك كد حميس بدلد لين كاموقع ل جائة ومعاف كردو اوراحسان كرو روايت بكد ايك رامب بشام ابن مبدالملك كياس آیا اشام نے اس سے بوچھا کہ زوالقرنین نی تھے یا نہیں؟اس نے کمانی تونہیں تھے البتد انہیں چار خصکتیں مطالی محکی تھیں ا ایک یہ کہ جب انقام پر قدرت ہوتی تو معاف کردیے و مری یہ کہ دعدہ پر اکرتے " تیری یہ کہ جب بولنے کی بولنے او تھی ہے کہ آج كاكام كل يرند چوز بدايك بزرگ كتے إلى طلم وہ نس ب جو هم بداشت كرے اور جب موقع في بدلد لے لے الكه طیم وہ ہے جو علم بداشت کرے اور موقع ملنے پر معاف کردے اواد کتے ہیں کہ قابویا نے سے کبند اور حد فتم ہوجا آہے اشام ابن مبراللك كياس ايك آدى الراكر الماميا اسى كوئى هكايت النيس لى تني اسداني منائي من محركما وشام ي اس سے کما ایک تو جرم کیا دو سرے زبان جلا رہا ہے' اس نے مرض کیا: امیرا کمؤمنین! اللہ تعالی نے قرآن کریم میں ارشاد فرمایا

كِوْمُ تَأْتِي كُلُّ نَفْسِ تُجَادِلُ عَنْ نَفْسِهَا (ب١١٦ آيت ١١) جم روز بر مض إلى طرف وارى من تعطو كري كا-

کیا آپ کا مطلب ہے ہے کہ ہم اللہ کے سامنے تو مجاولہ کریں اور آپ کے سامنے فاموش رہیں؟ ہشام نے کہا ہوں نہیں!

بربخت ہوتا رہ ہوایت ہے کہ ایک چور حضرت جاڑر این پاسٹر کے شیعے جس کھی گیا 'لوگوں نے کہا اس کا ہاتھ کا نہ دیجے ' یہ ہارا

دشمن ہے ' حضرت جمار نے فرایا: فیس! بکہ جس اس کی بدہ ہو ٹی کوں گا ' شاید اللہ تعالی بدو تیاست میری بدہ ہو ٹی فرائے '

دخرت این مسود پازار جس کچھ فرید و فروخت کررہے تھ ' کسی چڑکی قیت اواکر نے کے انہوں نے جمام جس سے درہ می والے ہا ہو تھا ہو ایک کے انہوں نے جمام جس سے درہ می دری کے بیا انہوں نے کہا ہی چھ لمحے پہلے درہم موجود ہے ' ما فرین نے چرکو برا بھلا کہا می خوالے ہوں ہاتھ کا نہوں نے کہا انہی چھ لمحے پہلے درہم موجود ہے ' ما فرین نے چرکو برا بھلا کہا ہو گا ہے ہیں ہاتھ کا کو درج کہا اس کا انہا م فراب ہو '

مری کیا ' کسی نے یہ بدوعا کی کہ اے اللہ اس چور کا جس نے دورہم گیا ۔ جس ہاتھ کی فرورت سے مجبور ہو کرچوری کی ہو تو اللہ ان دراہم جس برکت حطا فرائے ' اور آگر اس پر چرآت نے آکسایا ہے قواللہ کرے یہ گناہ اس کا آفری گناہ ہو ۔ فیل این میا فرائی ان میا می خوالوں کے اس کے دیتار چرائے ' اسے اطلاع ہوئی قردون کو گئا ہی نے جرت سے اس کی طرف دیکھا اور پر چھا کہا ان منائع جانے پر آنو ہمارہ بھی قیامت کا خیال آگیا اور چیم صورے جس میں کے دیکھا کو اور دونوں ہاری تعالی کے سامنے ماخریں ' اورچور کہا سے جانے کا خیال آگیا اور چیم صورے جس کی کی مال یا در کے میری آئیس بھر آئیں۔

میری آئیس بھر آئیں۔

مالک ابن دینار کتے ہیں کہ ہم رات کے وقت تھم ابن ایوب کے گھر آھے وہ ان دنوں بھرو کے امیر تے ، حضرت حس جو فاكف ے نظر آدے تھے۔ ہارے مراہ تھ ہم سب امیر کیاں بنج ، معرت حس فے معرت بوسف ملید السلام کے بھا کیوں کا قصد چیزدیا کہ انہوں نے اپنے بھائی کو فرد فت کردیا تھا اور اندھے کویں میں ڈال دیا تھا ان کی اس حرکت سے حضرت بحقوب کو کس قدر تکلیف پنجی ، محروروں کی ان ساز شوں کا مال بیان کیا جو انہوں نے حضرت بوسف علیہ السلام کے خلاف کیس تحییں ، سال تك كد انهول في قيدو بيركي صعوبتين بداشت كين ليكن الله في انا فعل فرايا اور دهنول كي دعني كي باوجود انهي دولت عزت اور حکومت ملی زمین کے فرانوں کی مجیاں ان کے قبضے میں آئیں۔ مران کے ول میں انتقام کا خیال یک نہ آیا ،جب ان کے بمالی جو دعمن عصد ان کے پاس آئے تو انہوں نے مجیلی تمام کو تاہوں اور خطائیں معاف کردیں۔ اور فرمایا: لا تَثْرِيْبَ عَلَيْكُمُ الْيَهُ مَ الْحديد واقعديان كريے من كامقعودية تماكہ جس طرح حفرت يوسف في اين بوائيوں كومعاف كرديا تم بحی این ساتھوں کو معاف کردیا کرو بھم این ایوب نے تصدین کر کما میں بھی ہی کتا ہوں لا تیٹر یب عک یک خالی و کا اگر میرے پاس بدن کے کیڑوں کے علاوہ کچھ ہو تا تو تہیں اس میں چمپالیتا۔ ابن المقفع نے اپنے کئی دوست کو ایک سفار فی خط لكماك فلال مخص إلى خطاء پر نادم تهمارے دامن موكاطلب كارب اور تهمارى چيم منايت كا معظرب يادرب بتناجرم تكلين ہو تا ہے اتنابی منو مقیم ہو تا مور الملک ابن موان کے پاس ابن الا شعث کے قیدی لائے محے قواس نے رجاء ابن حیوۃ سے بوجھا اب کیا خیال ہے؟ اس نے کہا: اللہ نے حمیس مماری پندے مطابق کامیانی دی ہے اب تم اس کی پندے مطابق موودر گذر کا معالمہ کو اید سن کر موان نے تدیوں کو رہا کروا۔ زیاد نے ایک خارجی کو گرفتار کیا اتفاقاً وہ چھوٹ کر فرار ہو گیا ازاد نے اس کے بھائی کو پکڑلیا اور اس سے مطالبہ کیا کہ وہ اپنے بھائی کو ماضر کرے اس نے لاملی ظاہری اور کہنے نگا اگر میں آپ کو امیرا لمنومنین كا عم دكها دون وكيا آب جمع راكوي ك زياد في كما: يقيعًا وكهاد المان به ومعم اس في كما من عزيز عم كالحم نامه بيش كرياً مون اس پردو کواہوں ابراہیم وموی ملیماالسلام کی تقدیق ہے اس میں لکھا ہوا تھا:۔

أَمُّلَمْ يَنْبَأْبِمَا فِي صُحُفِمُ وسَى وَإِبْرَابِيمَ الَّذِي وَقَى الْأَنْزِرُ وَارِرَةً وِزُرَ أُخُرِى بِ \*\*\* الْمُلَمْ يَنْبَأْبِمَا فِي صُحُفِمُ وسَى وَإِبْرَابِيمَ الَّذِي وَقَى الْآنَزِرُ وَارِرَةً وِزُرَ أُخُرِي

۱۲۷ آعد ۲۸۳۳)

کیااس کواس مضمون کی خبر نہیں پنجی جو مولی کے معینوں میں ہے دنیزا پراہیم کے جنہوں نے احکام کی پوری بجا آوری کی کہ کوئی مخص کسی کا کناہ اپنے اوپر نہیں لے سکتا۔

زیا دیے خدام سے کما اسے جانے دو 'اس کے پاس رہائی کی معقول دجہ موجود ہے کما جا تا ہے کہ انجیل میں لکھا ہوا ہے ''جو فخص ظلم کرنے والے کے لیے دعائے مغفرت کرتا ہے دہ کویا شیطان کو فکست دیتا ہے۔''

نری کے فضائل:

زی ایک عمرہ صفت ہے اس کے مقابلے میں تیزی اور در شی ہے 'اور یہ ودنوں وصف ضے اور بر مزای کے باعث ظہور میں آتے ہیں 'جب کہ زی حن غلق اور سلامت مزای کے نتیج میں پیدا ہوتی ہے 'کھی تیزی ففس سے پیدا ہوتی ہے 'اور کھی حرم کی شائٹ 'اور اس کے ظلم کی وجہ سے پیدا ہوتی ہے 'شائٹ وقت آدی سوچنے کھنے کی صلاحیت سے محروم ہوجا تا ہے 'اور منتقل مزاجی باتی نہیں رہتی 'لیکن نری بسر صال حن فلق کا ثمو ہے 'اور حن فلق اس وقت حاصل ہوتا ہے جب فضب اور شوت کی قوق کو معتمل رکھا جائے ہیں وجہ ہے کہ حدیث شریف میں نری کی بہت نیاوہ تعریف کی گئے ہے۔ چنانچ ارشاد فرایا نہوت کی قوق کو معتمل رکھا جائے ہیں وجہ ہے کہ حدیث شریف میں نری کی بہت نیاوہ تعریف کی گئے ہے۔ چنانچ ارشاد فرایا نہوت کی قوق کو معتمل رکھا جائے ہیں وجہ ہے کہ حدیث شریف میں نری کی بہت نیاوہ تعریف کا گئے ہو ۔ (احمد 'الموس کے مقیلی کتاب الضعفاء عبدالر حمل ابن ابی پیکر الملیکی )

دياء العلوم - جلد سوم

اے عائشہ اجو محض نری سے بسرہ در ہوا وہ دنیا و آخرت کی بھلائی سے بسرہ در ہوا۔ اور جو محض نری سے محروم ہوا۔ محروم ہوا'وہ دنیا د آخرت کی بھلائی سے محروم ہوا۔

اذا حب اللماهل بيت ادخل عليهم الرفق (احمد بيهقى عائشتة)

جب الله تعالی کی گرے کینوں سے محبت رکھتا ہے توان میں نری پیدا کردیتا ہے۔

ان الله ليعطى على الرفق مالا يعطى على الخرق واذا إحب الله عبدا اعطاه الرفق مامن اهل بيت يحرمون الرفق الاحرموامحب الله تعالى (طبراني

کبیر-جریر)

الله تعالى نرى پراتا وجاہے كہ جمالت پر اتا نميں وجا اور جب الله كى بنے كو محوب ركمتا ہے وا ہے نرى مطافرا آنا وجا ہے كروم ہوتے ہيں۔ نرى مطافرا آنا ہے اور جس كرك لوگ نرى ہے محروم ہوتے ہيں۔ ان الله رفیق یحب الرفق و یعطی علیه مالا یعطی علی العنف (مسلم عائشة)

الدمران ب نرى كويندكرة بادرزى راقادة بعنا في رسي ديا-يا عائشة ارفقى فان الله اذا اراد باهل بيت كرامة دلهم على باب الرفق

(أحمدعائشة

اے عاتشہ! زی افتیار کرواس لیے کہ جب اللہ تعالی می کمرانے کی عزت چاہتا ہے اسے زی کاراستدو کھلا متاہد۔

من يحرم الرفق يحرم الخيركله (مسلم جرير)

جونری سے محروم رہاوہ ہر خرسے محروم رہا۔

ایماوالی ولی فرفق ولارفق الله تعالی به یوم القیمة (مسلم عائشة) حوفض ما کم بنا اور اس نے ساتھ نری کا معالمہ فرائیں گے۔ ان اس کے ساتھ نری کا معالمہ فرائیں گے۔

تدرون من يحرم على الناريوم القيمة كل هين سهل قريب (ترمذى - ابن مسعود)

تم جانے ہو قیامت کے دن آگ کس پر حرام ہوگی۔ جودد سرول پر بارنہ ہو زم خوہو۔ زم مزاج اور لوگول سے میل جول رکھنے والا ہو۔

الرفق يمن والخرق شئو (طبراني أوسط ابن مسعود)

زى بركت إدردرش فوست ب

التانى من الله والعجلة من الشيطان (ابويعلى-انس-ترمذى-سهيل ابن سعد) تاخرالله كالمرف عب المرادى شيطان كالحرف عب

روایت ہے کہ ایک فض الخضرت ملی اللہ علیہ وسلم کی فدمت میں عاضرہوا اوراس نے عرض کیایا رسول اللہ اللہ نے تمام مسلمانوں کے لیے آپ میں برکت دی ہے (لین سب اوگ آپ سے فیض عاصل کررہے ہیں) کوئی برکت میرے لیے مخصوص فرایئے آپ نے دویا تین مرتبہ الحمد للہ کما پراس کی طرف متوجہ ہوئے اور اس سے تین مرجہ دریافت فرمایا ایمیا تو ی هیمت کا rer

احياء العلوم اجلد سوم

طالب ہے؟ اس مرض كيا جى بال يا رسول الله! فرمايا =

اذااردت امرا فند برعاقبته فان كان رشد افامضه وان كان سوى ذلك فانته (ابن المبارك في الزهدوالرقائق ابوجعفر) جب تم كوئي كام كري اراده كولواس كا الجام پلے سے اواكر انجام بخرمولوا سے كر كررواور اس كا علاوہ مولورك حاؤ -

حضرت عائشہ روایت کرتی ہیں کہ میں ایک مرجہ سرکارود عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ایک شوخ اونٹ پر سنر کرری متی اور اے دائیں بائیں بھراری متی آپ نے جو سے ارشاد فرمایا:۔

ياً عائشة عليك بالرفق فانه لايدخل في شئى الازانه ولا ينزع من شئى الاشانه (مسلم شريف)

اے عائد! زی افتیار کرو آس کے کہ یہ ایک صفت ہے کہ جس چڑیں برق اسے زینت دے اور جس میں ۔ یہ ہواسے میب دار کرے۔

حضرت عمرين الحطاب واطلاع مولى كدان كى رعايا كر كو لوك النهد حكام سے تالال بين آپ نے اسس (حكام ورعايا) دونوں كوطلب فرايا اور حدوثا ك بعدان سے فرايا اے لوكو!اے رعايا! تم رمارے كي حقق بين اوروه يہ بين كه فائانه بين مارى خرخوای کو عمل خرر ماری مدکرو اے ماکموارمایا کے تم رکھ حقق میں سے بات اچی طرح جان لوکہ اللہ کے زدیک آمام کے ملم اور نری سے نیادہ کوئی چیز محبوب و مزیز نہیں ہے۔ اور امام کے جمل اور اس کی در شتی اور سخت کیری سے زیادہ کوئی چیزاللہ کو نال نديده اور . ي نسي ب سيبات مي ياور كموكه جو تعن اسيا ما حمول كرام وراحت كاخيال ركمتاب وه اسيا آقاكي طرف سے راحت و آرام یا تاہے وہب این منبہ کتے ہیں نری علم کا فتی ہے ایک روایت میں جو مرفرع اور موقوف دونوں طرح نقل ک مئ ہا ارشادہے کہ علم عومن کا دوست علم اس کا وزیر علی اس کی مدنما عمل اس کا محرال رفق اس کا باب اور زی اس کا ہمائی اور مبراس کی فوج کا امیرے-(۱) ایک بزرگ کتے ہیں اکتا عمدہ ہے وہ ایمان جے نری سے سنوار آمیا ہو علم اور علم میں جس قدر ربط اور مناسبت ہے وہ کمیں نہیں پائی جاتی محضرت عموابن العاص نے اپنے صاجزادے مبداللہ سے دریافت کیا: رفق کیا چزے؟ انہوں نے جواب دوا: رفق یہ ہے کہ اگر آدی مائم ہو تواہی ماتحت عالموں کے ساتھ زم روبی افتیار کرے انہوں نے بوجها: درشق کیا چزہے؟ امام سے یا ایسے لوگوں سے وقعنی رکھنا جو جہیں فقصان پنچانے پر قدرت رکھتے ہوں۔ حضرت سفیان ورئ نے اپنے رفتاء سے بوچھا جانے مورف کیا چزہے؟ انہوں نے مرض کیا: ابو می ایس مناکس والا اس مراس کے موقع مل میں رکھے کا نام رفق ہے ' ضرورت ہو تو سختی برتے ' موقع ہو تو نری افتیار کرے ' تلوار کا موقع ہو تکوار اٹھائے 'کوڑے ک ضورت ہو کو ڈااستعال کرے اس سے معلوم ہواکہ مزاج میں زی اور مخی کو امیزش ہوئی چاہیے اند صرف مخی مفیدہے اور ند مرف نری کافی ہے۔ پندیدہ بات احتدال ہے ، نری اور منی کا درمیانہ درجہ۔ جیسا کہ تمام اختلاق میں احتدال ہی کو ترجع دی من ہے۔ لیکن کیونکہ طہائق منٹ اور ملات کی طرف نیادہ اکل ہیں اس لیے اوگوں کو نری اور سوات کی طرف را فب کرتے کی زیادہ منورت - اس طرح به مکن ب که وه مدامترال بر اجائیس یی وجه ب که شریعت نے زی کی بدی تعریف کی ب ایخی کی زواده تعریف نیس کی مالا کلہ مخی اپنی جگه اچی چزہے میساکہ زی اپنی جگه ایک عمده دمف ہے لیکن جس جگه مخی ضروری ہوتی ہے وہاں جن خواہی نفسانی میں لیا تا ہے۔ اور سے بات مجور اور شد کی لذت سے زیادہ لذیذ ہے تقریبا ای طرح کا قول حضرت عمرابن

<sup>( 1 )</sup> یے یہ رواجہ ایر الشخ نے کتاب افراب و فعائل الا ممال میں صورت الراسے اور قعائل نے سعر اشاب میں معرت ایرالدرواء اور معرت اید بروہ اور معرت اید بروہ اور معرت اید بروہ سے نقل کی ہے۔

796

احياء العلوم بجلدسوم

حدى ذمت اسى حقيقت الماب علاج اور ضرورت علاج

حسدى فرمت كابيان : حدىمى كينے كا بتجدادرائى فبل كالك جذبه ب كلد كمنا جاہيے كه حدىكينے كى شاخ ب اور كينه ضف كى فرع ب كر صدے اتن شافيں پولتى بين كه موشار ميں نبيں اسكتيں عدى قرمت ميں بھى فاص طور ربت ى دوايات وارديں ، چنانچدارشاو نبوى ب

الحسدياكل الحسنات كماتاكل النار الحطب (ابودائد-ابوهريرة-ابن

ماجدانس)

حدثیوں کواس طرح کھالتی ہے جس طرح آگ کلڑی کو کھالتی ہے۔ ایک صدیث میں حمد اور اس کی نتائج واسباب سے منع فرمایا کیا ارشاد ہے۔

لا تحاسدوا ولا تقاطعوا ولا تبا غضوا ولا تدابروا وكونوا عباد الله

اخوانا (بخارىومسلم)

کہیں میں حسد نہ کو ' نہ ایک دو سرے ہے ملتا چھوڑو ' نہ یاہم بغش رکھو' نہ ایک دو سرے ہے ہمنے بھیرو' اور اللہ کے بئرے بھائی ہوجاؤ۔

حضرت انس دوایت کرتے ہیں کہ آیک روزیم سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت ہیں حاضر تھے "آپ نے فرہایا: ابحی
اس راستے سے تسمارے سامنے آیک جنتی آئے گا استے ہیں آیک افساری صحابی نمودار ہوئے ان کے ہائیں ہاتھ ہیں ہوتے ہے اور داڑھی کے ہالوں ہیں سے وضو کا پائی فیک رہا تھا انہوں نے ہم لوگوں کو سلام کیا و دسرے روزیمی آپ نے اس طرح فرہایا "اور
کی صحابی سامنے آئے۔ تیسرے دن بھی ہی واقعہ ہوا۔ جب سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم تشریف نے مجھے تو صفرت میرا للہ بن عموین العاص نے ان افسائی صحابی کا پیچا کیا اور ان سے کہا کہ میرے اور میرے دالد کے درمیان کچھ انحلاف ہو کمیا اور ہیں نے تسمی کہا ہے کہا ہوں گا۔ آپ اجازت دیں تو ہیں ہے تین راتی آپ کے پاس گزار لول "انہوں نے کہا کہ کو کہا تھی راتی ان کے کھر گذاریں "انہوں نے دیکھا کہ

وہ رات کو تموزی دیر کے لیے ہی نماز کے لیے نہیں اٹھتے تھے "البتہ جب کوٹ پر لئے اللہ کا نام لیتے" اور میح کی نماز تک بستری پر لیٹے رہتے" تاہم اس عرصے بین بیس نے ان کی زبان سے خیر کے علاوی کو نہیں سنا ، جب تین دن گزر گئے "اور جھے ان کے اجمال کے معولی ہونے کا لیتین ہوگیا تو بین ہوگیا تو بین ہوگیا تو نہیں ہوگیا تو نہیں ہوگیا تھا ، بیس نے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو تہمارے متعلق ایسا کتے ہوئے ساتھا اس لیے یہ خواہش ہوئی کہ تہمارے وہ اعمال تو دیکھوں جن کی بینا پر تہیں دنیا ہی جس جنتی ہوئے کی بشارت دی می ہوئے نہیں دنیا ہی جس جنتی ہوئے کی بشارت دی می ہے ، ان تین وفول بین جس کے تو تہیں کچھ زیادہ عمل کرتے ہوئے نہیں دیکھا" پھر تم اس درج تک کس طرح پہنچ افہوں نے جواب دیا جمیدے اعمال تو بس کی ہیں ہوتم نے دیکھے ہیں ، جب میں جانے لگا تو انہوں نے آواز دے کر جھے بلایا اور کئے گئے کہ جس اسیخ دل جس کسی مسلمان کے لیے کدورت محسوس نہیں کرا" میں جانے لگا تو انہوں نے آواز دے کر جھے بلایا اور کئے گئے کہ جس اسیخ دل جس کسی مسلمان کے لیے کدورت محسوس نہیں کرا" ورنہ کسی سے اس لیے حد کرتا ہوں کہ اللہ نے اسے نوریہ باتھی ہار میں کسی مسلمان کے لیے کدورت محسوس نہیں کو ان سے کہا کہ تہماری ان می خوبوں نے تہیں اس درج تک پہنچایا ہوں کہ اللہ نے اسے نوریہ باتھی ہار جان طاقت سے با ہم ہیں (احم)

ایک مدیث می مهد ثلاث لاینجو منهن احدالظن والطیر و والحسد و ساحد تکم بالمخرج من ذلک اذاظنت فلا تحقق و اذا تطیرت فامض و اذاحسدت فلا تبغ (ابن ابی

النيا-ابوهريرة)

تین ہاتیں اسی ہیں جن سے کوئی خالی نہیں ہے جن پر قائی اور حدد۔ میں جہیں ان سے نجات کا طرفتہ بتلا تا ہوں ،جب کوئی کمان دل میں آئے تواسے مجھے نہ سمجھو ،جب بدقالی ہو تواہی کام میں لگے رہو اور جب حدید ابدو تو خواہش نہ کرو۔

ایک روایت میں یہ الفاظ ہیں:

ثلاثلاً ينجوامنهن احد وقل من ينجو (ابن ابى النيا-عبد الرحمن ابن معاوى مرسلاً)

تین باتیں ایک ہیں جن سے کوئی خالی نہیں ہو تا اور بہت کم لوگ اس سے خالی ہوتے ہیں۔ اس مدیث میں نجات کا امکان ثابت کیا گیا ہے ، لین سے ہوسکتا ہے کہ پچھ لوگ ان تین باتوں سے خالی ہوں ، لیکن ایسے لوگوں ک

تعداد بت كم موك ايك مديث ين فرايان

دبالیکم داء الامم قبلکم الحسد والبغضاء والبغض هی الحالقة لا اقول حالقة الشعر ولکن حالقة الدین والذی نفس محملی بیده لا تدخلون الجنة حنی تؤمنوا ولن تؤمنوا حتی تحابوا الا انبکم بما یثبت ذلک لکم افشاءالسلامینکم (ترمذی مولی الزبیر عن الزبیر) می تم یہ کے کی اموں کی بیاری مرایت کرائی ہے مداور بغض اور بغض مورد نے والی چزہ میرا مطلب یہ میں کہ وہ بال مورد نے والی ہے بلکہ دین کو مورد نے والی ہے اس دات کی حم جس کے قبض کی کی جان ہے تم جنت میں وافل نمیں ہوئے یہاں تک کہ ایمان میں لاؤ کے یہاں تک کہ بہم مجت کو جمیا میں جمیں وہ بات نہ نظانوں جس سے دوئی کی بنیاد مضوط ہواور وہ یہ ہے کہ آئی میں بہم مجت کو جمیا وہ دوروں یہ ہے کہ آئی میں

ملام کورداج دد-ایک مرتبدارشاد فرایا :-

الله كى تعتول كے دستن بيل مرض كيا كيا وہ كون لوگ بيل والوگ جو لوگ جو لوگوں سے ان تعتول كى وجہ سے

ستة يدخلون النارقبل الحساب بسنة قيل يارسول اللامن همة قال الامراء بالجورا والعرب بالعصبية والدهاقين بالتكبر والنجار بالخيانة واهل

جد آدی حساب و کتاب سے ایک سال پہلے دوزہ میں جائیں گے عرض کیا گیا: یا رسول الله! وہ كون اوك ہیں، فرایا: امراء علم کی وجہ سے مرب مصبیت کی وجہ سے واقان کیبرکی وجہ سے تا جر خیانت کی وجہ سے ردستان جمالت كادجه علاء حمد كادجه

روایت ہے کہ حضرت موی ملید السلام جب یاری تعالی سے باتھی کرنے کے لیے طور پر محے تو ایک آدی کو عرش کے سابید میں دیکھا' آپ کواس فض کے رہے پر رفیک آیا اور جناب باری میں عرض کیا کہ جھے اس کانام ہلاہے ارشاد مواکہ نام کیا ہلائیں ہم حمیس اس کے اعمال بخلاتے ہیں' وہ سمی سے حسد نہیں کرنا تھا' اپنے والدین کی نافرانی نہیں کرنا تھا' اور چھل خوری نہیں کرنا www.ebooksland.blogspot.com

احاء العلوم جلد سوم

تھا، حضرت ذکریا علیم السلام فرماتے ہیں کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ماسد میری نعت کا دعمن ہے، میرے فیصلہ پر ناراض ہے، میری تقتیم سے ناخوش ہے۔

ایک بزرگ فرائے ہیں 'پلا گناہ حد کا گناہ تھا کہ ابلیس کو حضرت آدم علیہ السلام کے شرف اور دھیے سے حسد ہوا اور اس نے سجدہ کرنے سے انکار کردیا۔ اس معشیت پر اسے جذبہ حسد ہی نے اکسایا 'رواعت ہے کہ مون ابن عبداللہ فضل بن مسلب ک پاس آئے 'وہ اس وقت واسلاک ما کم تھے 'مون نے ان سے کما کہ میں جمیس ایک فیصت کرنا چاہتا ہوں۔ انہوں نے بوچھا: وہ کیا؟ فرایا: کبر سے بچنا' اس لیے کہ یہ پہلا گناہ ہے جس کا باری تعالی کی معصیت میں او تکاب کیا گیا' اس کے بعد آپ نے یہ آیت علاوت فرمائی۔

ل والدُقْلَنَالِلْمَلَائِكَ وَالشَّحِدُولِ لَا مُعَمَّمَ وَالْمَالِيْكِ وَالْمَالِيْكِ وَالْمَالِيَ وَالْمَالِكِ وَالْمَالِيَ وَالْمَالِيْكِ وَلَا اللَّهِ وَالْمَالِيْنِ وَلَا اللَّهِ وَالْمَالِيْنِ وَلَا اللَّهُ وَالْمَالِيْكِ وَلَا اللَّهُ وَالْمَالِيْنِ وَلَا اللَّهُ وَالْمَالِيْنِ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِيْلِيْلِيْلُولِ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْ

دومرے یہ کہ حرص سے پچا کو تکہ حرص بی کی دجہ سے حطرت آدم طیہ السلام کو جند سے لکنا پڑا اللہ تعالی نے انسیں آسانوں اور زمین سے نیادہ وسیع و کشادہ جند میں محکانہ دیا تھا اور مرف ایک ورضت کے طلوہ مرچز کھانے کی اجازت وی نئی المانوں نے یہ لیکن انہوں نے اس فیم مرف کی کھانے کا محایا اس کی سزایہ کی کہ جند سے نکالے مجے اور دنیا میں بھیج دسیے مجے میں انہوں نے یہ دیتان پڑھیں۔ وہ آسین پڑھیں۔

رافیطوامنها جویتاً بعض کم اینفس عدوا ینج جاداس بهت سے سب کے سب ایم اس بعن بعن کے دعن ہیں۔

تیرے یہ کہ حسدے دور رہنا میں کہ حسد ہی کی بنام ابن اوم (قائل) نے اپنے ہمائی بائل کو قل کردیا تھا، جیسا کہ قرآن

وَاتُلُ عَلَيْهِمْ نَبِالَا نِنَى آدَمُ الْحَقِ إِذْقَرَّ بِالْافْتُ قَبِّلُ مِنْ اَحْدِهِمَا وَلَهْ يَتَقَبَّلُ مِنَ الْحَدِ قَالُ لَا فَتُلَكُّمُ الْمِدَاءُ الْمُعَلِّمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

اور آپ ان اہل کتاب کو آدم کے دوینوں کا تصد مج طور پر پڑھ کرسناہے جب کہ دونوں نے ایک ایک نیاز پیش کی اور ان بی سے ایک کی تو تول ہوگئی اور دو سرے کی تول نہ ہوئی وہ دو سرا کنے لگا کہ بیں تجے ضرور قبل کردوں گا۔

نیزجب صحابہ کرام کا تذکرہ ہو خاموشی افتیار کرنا 'نقدیر اور ستاروں کی جائی کا تذکرہ ہو تو چپ رہنا بکراین عبد اللہ میں ہے ایک مختص بادشاہ کے پاس جا کا اور اس کے سامنے کھڑے ہو کریے جملہ کھا کر ٹاکہ محن کے ساتھ اس کے احسان کے جواب میں اچھا سلوک کو 'پری کرنے والے کے لیے تو خود اس کی بدی کائی ہے 'ایک محض کو اس کی جرائے اور بادشاہ کے یہاں اس کے مرجع اور منزلت پر رفک آیا 'اور اس نے بادشاہ سے چہالی گئی کہ فلاں مخص جو آپ کے سامنے کھڑا ہو کریے جملہ کہا کرتا ہے آپ نے سامنے کو اور میں گئا ہو کریے جملہ کہا کرتا ہے آپ نظرت کرتا ہے 'اور بول گاتا ہے کہ بادشاہ کے دیادشاہ کے دیادشاہ نے اس کی تصدیق کی کیا صورت ہے 'چھل خور نے کہا تو اس کی تصدیق کی کیا صورت ہے 'چھل خور نے کہا تو اس کی تصدیق کی کیا صورت ہے 'چھل خور نے کہا تو اس دریاد میں آپ کے سامنے کھڑے ہو کریے جملہ کہتا ہے آپی تاک پر باتھ رکھ لیتا ہے تاکہ آپ کے مندی کی براور میں کھل اور اس خوال دریاد میں کہنا بادشاہ نے بادشاہ کو بحز کایا 'ور سری طرف اس حق کو کو ایسا کھانا کھلایا جس میں اسن زیادہ تھا 'حسب معمول دریاد میں بہنا بادشاہ نے اس خیال سے کہ کمیں بادشاہ سامت میرے منے کی بونہ سوگھ لیں 'اس نے مندی باتھ رکھ لیا 'اس کے اس خیال سے کہ کمیں بادشاہ سامت میرے منے کی بونہ سوگھ لیں 'اسے مندی باتھ رکھ لیا 'اس کے اس خیال سے کہ کمیں بادشاہ سامت میرے منے کی بونہ سوگھ لیں 'اسے مندی باتھ رکھ لیا 'اس کے اس خیال سے کہ کمیں بادشاہ سامت میرے منے کی بونہ سوگھ لیں 'اسے مندی باتھ رکھ لیا 'اس کے اس خیال سے کہ کمیں بادشاہ سامت میرے منے کی بونہ سوگھ لیں 'اسے مندی باتھ رکھ لیا 'اس کے اس خیال سے کہ کمیں بادشاہ میں من میں کو کو ایسا کھرا

احياء العلوم جلدسوم

بادشاه كو چفور ك بات يريقين اليااي وقت اليا اي مال كوايك فل كلماكه جبيه مض تيرك پاس مرا فلا ل كريني ق اسے مل کردے 'اور اس کی کھال میں مجس محرکر جمیں جمیع دے 'اس نے خطالے لیا 'راستے میں وی چفل خور اسے ملا 'اس نے دریافت کیا کہ یہ تم کیا لے جارہ ہو؟اس فے جواب رہا یہ بادشاہ طلامت کا خطب فلال عال کے نام اس میں میرے لیے انعام ک سفارش کی گئے ہے چفل خور کولائے آیا اور اس فے ورخواست کی کہ یہ خلاجے دے دو ممارے بجائے میں یہ انعام ماصل کرلوں كااس فض في اوشاه كا خط اس كر وال كروا چال خورات في كرعال كياس بنها اس في خورات ماليكه اس میں بچنے تل کرنے اور تیری کھال میں مجس بحرے مینجے کا تھم ہے۔ اب اس کی انکمیس کملیں اس نے کمایہ علا میرے لیے دمیں ے 'تم بادشاہ سے رحوع كرسكتے مو- عال نے اس كى آيك ندستى اور بادشاہ كے تھم كى تقيل كى او حروہ محص آئى عادت كے مطابق دربار میں پنچا بادشاہ کو بدی جرت ہوئی عظ کے متعلق استفسار کیا۔ اس نے مرض کیا کہ طلال درباری نے محصے درخواست کی متی كه ين بادشاه كا خط اس بهد كرون من في اس وب ويا تعا "بادشاه في است علا كالمضمون بتلايا اور كماكد اس مخض في كما تعاكد ترجمے نظرت كرتا بي نيزيد كديس كندود بن بول- چانجي مل لے اناكش كے ليے است قريب بايا قااور و لے اپن ناك بر ہاتھ رکے لیا قبااس نے اس الزام کی تردید کی اور کسن امیر کھانے کا کاواقعہ سنایا 'اور مثلایا کہ میں نے اپنے منصر اس لیے ہاتھ رکھ لیا تفاکہ کیس میرے معمی بداو آپ کو پیٹان نہ کرے بادشاہ نے کماتم اپن جگہ بیٹو اس نے اپنے کھے کی سرایاتی تم کی کمارے ہو كديدي كرتے والے كے ليے اس كى بدى كانى ہے ابن سيرين كتے بين كديس نے دنيا كى كى چزكے ليے كى سے حد دسي كيا ، اس ليے كه أكروه منتى ب تويس دنيا كے معاطے ميں اس يركيا حمد كرون جنت ميں دنيا كى حقيقت ى كيا ہے اور اكروه دوز في ب تو دنیا کے معاملات میں اس پر حد کرنا بیاری ہاس کا افہام دون فی ہے ایے فض پر کیا حد کیا جائے۔ ایک فض نے صورت حن سے بوچھاکیا مؤمن بھی ماسد ہو تاہے؟ انہوں نے فرمایا: تم حفرت یعقوب علیہ السلام کے بینوں کا حال بحول محے مؤمن حمد كراب كين اس عابي كداب ماسدانه خالات كواب سينى من على ركح اس لي كد جب تك زبان اور باتد سے ظلم و نوادتی نہ ہوگی کھ نصان نہ ہوگا معرت ابوالدردار فرماتے ہیں کہ جربعہ موت کا بھوت ذکر کرتا ہے اسی فوقی کم موجاتی ہے اس ك دل من كى كے ليے حد نيس رہا۔ جعرت معاوية فرماتے إلى كه ميل ماسد كے علاوہ سب كو خوش كرسكا موں كيوں كه ماسد ندال نعت سے كم يدرامنى ى نيس بوسكا "اى لي كمي شامرة كما ہے

کل العداوة قد ترجى اماتنها الأعداوة من عادا كمن حسد (برعدادت ك فاتح كار قع كى جاسم بواسطاس فضى كى مدادت كرو حدي وجد مارا و فن بور)

ا برعد ادت عامے فاوج فی جاسی ہے سوائے اس طی فاعد اوت کے جو حدد فاوج ہے تہارا و طمن ہو)

ایک دانا کا قول ہے کہ حدوہ زخم ہے جو بھی بھر انسی ہے اور جو بھی حاسد پر گزر تاہے اس کی سزا کے لیے وہ کانی ہے ایک امرانی کتا ہے ،

امرانی کتا ہے کہ میں نے جاسد کے ملاوہ کسی ظالم کو مظلوم کے مطابہ نہیں دیکھا وہ تہاری نعتوں کو اپنے لیے معینیں سمحتا ہے ،
حضرت حسن بھری فرمائے ہیں: اے انسان! اپنے بھائی ہے حد مت رک اگر افلہ نے اس کے فعا کل کی بنا پر مطاکیا ہے خد مت رک اگر افلہ نے اس کے فعا کل کی بنا پر مطاکیا ہے بھے اس فض سے حسد نہ کرنا چاہیے تھے اللہ نے جزت دی ہو اور اگر وہ ایسان ہیں ہے پھر بھے جانے کی کیا ضورت ہاس کا فیکانا تو جنم ہے ہی ۔ ایک بزرگ کا مقولہ ہے کہ حاسد اپنے ہم لکھین سے واس فرختوں ہے احت ، طاق ہے خم و فعہ 'بوت زرع مخی اور خوف 'اور فرف 'اور قیامت کے دن عذا ہے کہ حاسد اپنے ہم لکھین سے واسے 'فرختوں سے احت ، طاق سے خم و فعہ 'بوت زرع مخی

حدى هيقت اس كاعم اقسام اوردرجات

حدر کی تعریف : جانا جاسیے کہ حد مرف قعت اور مطاق فد اور کی پر ہو ہا ہے۔ اللہ تعالی اپنے کی برے پر جب کوئی العام فرما نا ہے تو اس کے بعائی کی دو مالتیں ہوتی ہیں ایک ہے کہ دو اس فعت کو ناپند کرتا ہے اور اس کے زوال کی خواہش کرتا ہوں ہے ۔ یہ حالت حد ہے۔ اس تعمیل کی دو سے حمد کی تعریف یہ ہوتی فعت کو ناپند کرتا اور اس کے زوال کی خواہش کرتا۔ دو مری

طالت سے کہ نہ دہ اس نعت کے زوال کی خواہش کرتا ہے اور نہ اس کے وجود کو باقی رہے کو برا جانتا ہے۔ لیکن بد ضرور جاہتا ے کہ اسے بھی الی ہی تعت مل جائے اس کا نام فبط یا منافقت ہے بھی منافقت صدے معنی میں اور حد منافقت کے معنی میں مجی استعال ہو تا ہے اور یہ دونوں لفظ ایک دو سرے کا مفہوم اوا کرتے ہیں، قیم معنی کے بعد الفاظ کی کوئی اجمیت بھی نہیں رہ جاتی، اس کے ایک دوسرے پران کے اطلاق میں کوئی مضا کقہ نہیں ہے، رسول آکرم ملی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:۔

انالمومن يغبطوالمنافق يحسد (١) مؤمن فيط كرنام اورماق مدكرنا ب حمد برمال میں حرام ہے البتہ آکر کوئی ایس تعت موجو کسی فاجر یا کافر کو ان کی مواوروہ اس کی مدے فتنہ و فساد بریا کرنا ہو ا لوگوں کے درمیان تفریق ڈالیا ہو علوق کو ایدائی جا ہو ایس کسی نعت پر تہمارا اظمار نا پہندیدگی اور اس کے زوال کی آرزو کرنا بجا ہے کو تکہ اس صورت میں تماری تا پندیدگی اور ندال کی خواہش اس لیے جیس ہوگی کہ وہ چر نعت ہے بلکہ اس لیے ہوگی کہ وہ اس نعت کو قتنہ و نساد کا ذریعہ بنائے ہوئے ہے اگر اس کے قتنہ و نساد کا خوف نہ ہو تو حمیس اس کی نعتوں سے دکھ بھی نہیں ہوگا ، اورد تم يه چامو ك كدو نعتين اس ي چين ل جاكير

حسد کی حرمت کے وال کل : حدی حرمت پروہ روایات والات کرتی ہیں جوہم نے نقل کی ہیں علاوہ ازیں کمی کی تحت کو برا بھنے کامطلب یہ ہے کہ تم اللہ کے اس قبطے کو برا مھنے ہو کہ اس نے بعض چندں میں اپنے بچے بندوں کو دو سروں پر فضیات دی ہاورید ایک ایس حقیقت ہے کہ اسے کراہت و ناپندیدگی کے عذر کی بنیاد بھی جی بنیا باسکا اور نہ شریعت اس کی اجازت دے عق ہے کہ تم الی احکام میں کافل دد اور الہیں اپی خواہشات کے معیار پر جانچہ۔ اس سے پید کر اور کون ساگناہ ہوگا کہ تم اپنے مسلمان بھائی کو راحت میں نہیں دکھ کے اس کی دولت تہاری اس مول میں خاری طرح محکی ہے عالا کلہ جہیں اس سے کوئی نقسان نیں ہے، قرآن پاک میں بھی حدی زیردست دھت کی تی ہے، ارشاد ہے۔ ران تک سکن کام حسک کا تساور می کوان قصب کی سکتی ناتی کا دی است ۱۲۰۰)

اُکر تم کو کوئی اچھی مالت پیش آئی ہے او ان کے لیے موجب رہے ہوئی ہے آور اگر تم کو کوئی ٹاکوار مالت

میں آئی ہوتے ہیں۔

یہ خوشی شات کے باعث تھی مشات کے معن ہیں کی معیب پر خش ہونا اس صورت میں شات وحد ایک دوسرے کے لازم وملزوم بير-ارشاد فرمايا-

ين-ارحاد ترايد وِ \$ كِرْنِيْرُ مِنْ اَهْلِي الْكِتَابِ لَوْ يَرُكُونَكُمْ مِنْ بَعُدِ إِيْمِانِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِنْ عِنْدِانْفُسِهِمْ (بَارَا أَيْتِهِ)

ان الل كاب يس سے بحرے ول سے يہ چاہے يس كه م كو مارے ايان لائے كے يہے كر كافر كرديں محض مدی وجہ سے جو کہ خودان کے داول میں بی (جوش مار تا) ہے۔

اس ایت میں اللہ تعالی نے یہ خردی ہے کہ اہل کتاب کی یہ خواہش کہ تم پھرے کافر ہوجائ اور ایمان سے انحواف کرلوحمد کی

وَكُوْ الَّوْ نُكُمُّهُ وَوَنَ كُمَا كَفَرُ وَافْتَكُونُونَ سَوَاءً إِبِهِ ١٨ ٢ مِت ٨٨)

دہ اس تمنایس ہیں کہ چیےوہ کافرین تم بھی کافرین جاؤجس میں تم اوردہ سب ایک طرح کے ہوجاؤ۔ حضرت بوسف عليه السلام سوان كرما تيول ك حيد كاواقعو قرآن من ذكور بي ان كرد ان الغاظ من بيان كافئ ج- راذَ قَالُوْ الِيُوسُفَ وَانْحُوْهُ احْتُ اللَّي إَبِيْنَا مِنَّا وَنَحْنُ عُصْبَةً لِلَّا لَا فَالْفِي ضَلَالِ

(١) محصاس كى كوئي اصل قبيل لى البيته يه نسيل ابن مَا فَسَ الوَلَ ہے۔

www.ebooksland.blogspot.com تَبِينِ الْخَتْلُوايُوسُفَ أَوِاطْرَ مُحَوَّمَا رُضَّا يَخْلُ لَكُنْهُ جُمُّلِ يَكْنُرُ بِ٣١٣ المَّه وہ وقت قابل ذکرے جب کہ ان کے بھائیوں نے کما کہ بوسٹ اور اُن کا رحیقی) بھائی مارے باپ کو ہم سے زیادہ پارے بین طال کد ہم ایک جامت کی جامت بین واقعی مارے باپ کملی قلطی میں بین یا تو بوسف کو قال کوالو ایکی جدوال او تو پر تسامد یاب کا سخ فالص تساری طرف بوجائے گا۔ حفرت يوسف عليه السلام ك بما يول كويه بات المجي معلوم ند بولى كدان كوالد مرف يوسف سے محبت كرتے بين اس لي انہوں نے ارادہ کیا کہ حضرت ہوسف سے یہ نمت چین جائے اوروہ اسپناپ کی تاہوں سے دور چلے جائیں آکہ جمیں مارا کھوا موامقام والس س جاع ارشاد فرمايان ولايحِدُونَ فِي صَدُورِهِم حَاجَتُومَنَا أَوْتُولاب ١٨٠١٨م أيده) اور مها جرین کو جو مجمد ملاے اس سے بدر انسار) اسے دلوں میں کوئی رفک نمیں یا تے۔ این وہ لوگ دو سروان کی تعتیں دی کو کر تک ول اور افسروہ نہیں ہوتے اس آیت میں ان لوگوں کی تعریف کی می ہے جو حسد نہیں كرت الكارك برائي من فرايا كيا-أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللَّهُمِنُ فَضَلِم (ب٥ م اعت ٥٥) یا دو سرے ادمیوں ان جزوں پر جلتے ہیں جو اللہ تعالی نے ان کوائے فعل سے مطافرانی ہے۔ است كريد والا الَّذِينَ الْوَتُونَ مُونَ بُعَدِمُ الْجَاءَ فَهُمُ الْبَيْنَ الْمُنْ يُعْمَا بَيْنَ فُمُ الْبَيْنَ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا آیت میں مجی: وَمَا تَفْرُ قُوْ الْآمِرُ بِعَدِمَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ يَغَيَّا بِينَهُمْ إِلَى ١٨ر٣ آيت ١١) ادروہ لوگ بعد اس کے کہ ان کے پاس علم بھی چا تھا۔ ایس کی فنڈ اضدی سے باہم منفق ہو گئے۔ این اللہ نے انسی علم اس کے مطاکیا تھا کہ ان میں افتحاد پردا ہو اوروہ اطاعت الی پر بھا ہوجا کیں ان کے دل ایک دوسرے مان الكادكربيغي-

ے مانوس ہوں' اس کے بر عکس انہوں نے اپنے درمیان حسد اور تغریق کی دیواریں کھڑی کرلیں' ہر محض اقتدار اور حومت کا دعوے دارین بیٹا اور ہر مخض یہ خواہش کرنے لگا کہ لوگ آس کی بات سنیں اُس کی بات مائیں ، حضرت عبداللہ ابن مہاس روایت فرماتے ہیں کہ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت سے پہلے بدود جب سمی قوم سے جگ کرتے قواس طرح دعا مانگلے ساے اللہ اس يَغِبرَك طنيل من جع بيع كالوق وعده كياب اس كتاب ك طنيل من جعالة نال كراد والاب ميس فق دع "جناني اس دعاءی برکت سے اجنیں فع بوق محی- جب حضرت اسلیل طب السلام ی اولاد میں سے اعضرت صلی الله علیہ وسلم بحثیث می تشريف لاے تو يموديوں نے وقيمراند علامات سے آپ كو پھايا "كيان پھائے كے ياد جود الكار كيا چنانچہ اللہ تعالى كا ارشاد ہے۔ وَكَانُوامِنْ قَبْلُ يَسْتَفَتِحُونَ عَلَى الَّذِينَ كُفِّرُ وَافْلَتَاجَاءَهُمُ مُاغْرَفُوا كُفّْرُ وَابه مالا تكداس سے پہلے وہ خود بیان كياكرتے تے كارے جردب وہ جي الحقى جس كووہ بچانے بي قواس كا

اس کے بعد ارشاد فرمایا ہے۔

ران يَكُفُرُ وَإِمِمَ أَنْزُلُ اللَّهُ بَعْيًا (١) (١٠ الما المدال ١٠٠٠)

كركزكية بن الى يزاء في قالى الله فوال من حدى دجه-

یمال مجی بنیا کے معنی میں حدد حضرت منید بنت می فی اخترت صلی الله طید وسلم کی خدمت میں عرض کیا کہ ایک روز

(١) ابن اسماق في البسرة من تكرمه سعيد ابن جير من ابن مباس -

حياء العلوم جلدسوم

میرے والداور پھا آپ کے پاس سے اپنے کھروالی مجے قرمیرے والد فی اسے بی جاتوان (میر صلی اللہ علیہ وسلم) کے سلطے می کیا کتے ہو' انہوں نے کما میرے خیال میں بیروی ہی ہیں جن کی آمد کی بشارے معرت موئی علیہ السلام نے دی تھی' والد نے کما' اب تہاراکیا موقف ہوگا' کئے لگے میں تو زندگی بحران کی دھنی پر کمرست رموں کا۔ (١)

منا فت حرام نہیں ہے کا کہ یہ بعض طالات میں واجب اور بعض میں متحب اور بعض میں مہار ہے ہمی منا فت کے معنیٰ میں حد اور حد کے لیے منا فت کے معنیٰ میں حد اور حد کے لیے منا فت ہی بولا جا آ ہے جیسا کہ تھم ابن عہاں ہے معنوں ہے کہ میں نے اور فعنل نے یہ اراوہ کیا کہ ہم سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر یہ ورخواست کریں کہ ہمیں صد قات کی وصولیا بی پر مقرد کردیا جائے حصرت علی نے ہم ہے کہا کہ تم میں اللہ علیہ وسلم کے اپنی صاحبراوی سے محمادی شاوی کی بخدا ہم اس وقت ہمی در سے اس وقت ہمی منا فت ہمی کے اس وقت ہمی منا فت بھی منا فت اس وقت ہمی منا فت کریں ہیں۔ منا فت نفاست سے شتق ہے اور اس کی ایاحت پر قرآن کریم کی یہ آیات والات کرتی ہیں۔

وفِي ذَلِكَ فُلْيَتَنَافَسِ الْمُتَنَافِسُونَ (بُ ١٨ ايف١١) ادر جرم كرني المسيف

سُارِقُوُ اللِّي مَغَفِرَ وَمِنْ رُبِّكُمُ (ب١٧١ آيت١١)

تم این برورد کار کی مغفرت کی طرف دو رو-

اس لیے کہ مسابقت وہاں ہوتی ہے جہاں کی چزکے ضائع ہوجائے کا خوف ہوئ یہ ایسا ہے جیسے دو غلام اپنے آقا کی خدمت میں اس لیے سبقت کریں کہ کمیں دو سرا اس سے پہلے نہ پہنچ جائے اور آقا کے دل میں جگہ بنا لے۔ حدیث شریف میں بھی منا نست کے جوازی صراحت موجود ہے۔

ارشأوسي

لاحسدالافى اثنين رجل المالله مالافسلطه على هلكته فى الحق ورجل اتاه الله علمافهو يعمل بعويعلم مالناس ( عارى وملم - ابن من ا

حد مرف دو مخصول میں ہے 'ایک وہ مخص ہے اللہ نے مال دیا ہے 'اور پھراسے راہ حق میں خرج کرنے پر مسلط کردیا ہے 'اور دو سرا وہ مخص ہے اللہ نے علم مطاکیا ہے ' وہ اس پر عمل کرنا ہے اور لوگوں کو تعلیم دیتا ہے۔

ابوكشة الانصاري كاحديث ميس اس مضمون كي تفعيل عد فرايات

مثل هنه الامة مثل اربعة رجل اتناه الله مالا وعلما فهو يعمل بعلمه في ماله ورجل اتناه الله علما ولم يؤته مالا فيقولة رب لو ان لي مالا مثل مال فلان لكنت اعمل في مبدئ عمله فهما في الأجرسواء

اس امت کی مثال ان جار آدمیں جیسی ہے ایک دہ فض جے اللہ نے مال اور علم دونوں عطا کیے ہوں اور دہ است کی مثال ان جار آدمیوں جیسی ہے ایک دہ فض جے اللہ نے علم دیا ہو مال نہ دیا ہو اور دہ ہے کہتا ہو' دہ اللہ جس ایس میں اس خص کی طرح مال ہو تا تو جس اس طرح راہ خدا جس خیرات کرتا جیسے وہ کرتا ہے وہ کرتا ہے وہ کرتا ہے وہ کرتا ہے۔ دہ نونوں فض اجرو تواب میں برابر ہیں۔

دوسرے محض نے مال کی خواہش کی ہے اس کی خواہش نہیں کہ فلاں مخص سے مال چمین لیا جائے اور جھے دے دیا جائے '

اس کے بعد ارشاد فرمایا۔ (۱) این اسماق تی البیرة www.ebooksland.blogspot.com

ورجل اتاه الله مالا ولم يؤته علما فهو ينفقه في معاصى الله ورجل لم يؤته علما ولم يؤته علما ولم يؤته علما ولم يؤته علما ولم يؤته ما الفقه في مثل ما الفقه في من المعاصى فهما في العذر سواء (ابن اج تن تن)

ایک مخص جے اللہ نے مال دیا ہو علم نہ دیا ہو اور وہ اے اللہ کی معسیت میں خرج کرتا ہو ایک وہ مخص جے اللہ نے اللہ کے اللہ کا الل

آنخضرت ملی الله علیه وسلم نے اس چیتے قض کی اس لیے ذمت نہیں فرائی کہ وہ مال کی آر دو رکھتا ہے بلکہ اس لیے فرمائی کہ وہ مال پاکرای طرح معاصی میں خرج کرنا چاہتا ہے ' جیسا تیرا قض کردہا ہے ' بسرحال کی کی فعت دکھ کرپانے کی خواہش کرنا کوئی غلا بات نہیں ہے۔ بشر طیکہ وہ یہ نہ چاہتا ہو کہ نہ کورہ تعمیت اس کے پاس نہ رہے۔ اس دواہت سے یہ قابت کرنا مقعود ہے کہ حداور منا فست بھی بھی ایک دو سرے کے لیے ہوئے جاتے ہیں چنانچہ مدیث میں لفظ حدے اور اس سے مراد منا فست ہے۔

مسلمان کوکس نعت پر غبط کرنا چاہیے۔ اگر کمی مسلمان کو کوئی ایسی نعت ماصل ہوجا کیں واجب ہو ہے۔ ایمان نماز زکرۃ و فیرہ تواس طرح کی تعتق میں فبط کرنا یعن پر چاہنا کہ یہ نعتیں جھے بھی ماصل ہوجا کیں واجب ہاس لیے کہ ان نعتوں میں فبط نہ کرنے کے معن ایہ ہیں کہ وہ معصیت پر راضی ہے اور اگر وہ نعت کہ ان نعتوں میں فبط نہ کرنے کے معن ایہ ہیں کہ وہ معصیت پر راضی ہے اور اگر وہ نعت فضا کل سے تعلق رکھتی ہو جیے اچھے کا موں میں مال خرچ کرنا اور صدقہ و فیرات کرنا اس میں منا فست مندہ اور مستحب ہو اور اگر کوئی نعت الی ہے جس سے بہرہ ور ہونا جائز ہو تو اس میں منا فست مباح ہے منا فست کے جواز کا بینی یہ امر ہے کہ آدی اور اگر کوئی نعت الی ہے جس سے بہرہ ور ہونا جائز ہو تو اس میں منا فست مباح ہے منا فست کے برابری جانے کا سوال ہے اس میں کوئی تھے نعت میں ہے اور دو سرے فیر کا نقص اور پیچے یہ وجانا جہاں تک صاحب نعت کی برابری چاہئے کا سوال ہے اس میں کوئی مضا نقہ نہیں ہے 'البتہ مباحات میں دو مرول کی برابری کی خواہش سے فضا کل میں ضرور کی آتی ہے جمیونکہ اس طرح کی ہا تیں زم مضا نقہ نہیں ہے 'البتہ مباحات میں دو مرول کی برابری کی خواہش سے فضا کل میں ضرور کی آتی ہے جمیونکہ اس طرح کی ہا تیں زم و گل اور رضا سے طاف ہیں اور اعلیٰ مقامات کی راہ میں رکاوٹ ہیں تاہم نا فرمانی کا باحث نہیں ہیں۔

یماں ایک اہم اور قابل قوجہ گئے ہے 'اور وہ سے کہ جب آدی اپی خواہ ش کے مطابق کی نعت کے حصول ہے باہی ہوجا تا ہے 'اور سے چاہتا ہے کہ کی طرح اس کا یہ تعلی دو است محروی دور ہوجائے 'اور یہ تعلی دوی طریقوں سے دور ہوسکا ہے 'یا تو اس جیسی نعت مل جائے' یا دو سرے مخص کے پاس بھی وہ قعت ہاتی نہیں رہتی تب اسے سکون ملا ہے کو نکہ اس کی نعت راستہ افتیار کیا جا تا ہے 'چنا نچے جب دو سرے مخص کے پاس بھی وہ قعت ہاتی نہیں رہتی تب اسے سکون ملا ہے کو نکہ اس کی نعت کے ذوال سے اسے برای مل جاتی ہے ۔ ایک ایمی بات ہے جس سے بحث کے دال شال ہوں کے 'اگر بھی کمی فعت پر خبط کرنے کمی نوب پیش آئے قو نعس کی خوت کر میں نعت کا بھی افتیار مل جائے قو میں کیا کو وہ 'اگر جواب یہ ہو کہ نوب پیش آئے قو نعس یہ نوب ہوں اور اپی طرح اسے بھی محروم کردوں 'جانا چا ہے کہ یہ خواہش حدہ ' اور اگر یہ خیال ہو کہ میں قدرت و افتیار کے باوجود وو مرے کو اس کی فعت سے محروم نہ کر سکوں گا البتہ میں یہ ضور چاہوں گا کہ البی و کہ میں قدرت و افتیار کے باوجود وو مرے کو اس کی فعت سے محروم نہ کر سکوں گا البتہ میں یہ ضور چاہوں گا کہ البتہ میں یہ خور میں قدرت و افتیار کے باوجود وو مرے کو اس کی فعت سے محروم نہ کر سکوں گا البتہ میں یہ خور میں قدرت کو نوب سے مورم کرنے کی اجازت رہا ہے اور اس کے جواز میں کو گئے جو میں کی قد مراد ہے۔

الی می فعت بھے بھی میٹر ہوجائے' یہ خوط ہے اور اس کے جواز میں کو گئے شریف میں بھی قد مراد ہے۔

مروم کرنے کی اجازت رہا ہے اور نہ حقل می کا یہ فیصلہ نے خواہ میں میں قد مراد ہے۔

ثلاثلا ينفع كالمنومن عنهن الحسدوالطن والطيرة تين چن اي بي كمومن ان عنال نس بو آن حد عن اور برقال ا اور حد ك علاج ك من من ارشاد فرايان www.ebooksland.blogspot.com

احاء العلوم جلد سوم افاحسدت فلا تبغ اگر حمد بو تو فوابش مت ک

اس کے معنیٰ یہ ہیں کہ آگر تیرے ول میں کوئی خیال گزرے بھی قوقواس کے مطابق عمل نہ کرشایدی کوئی ایسا انسان ہو ہو کسی
دو سرے کے برابر بنتا جا ہے اور اس کی خواہش ہوری نہ ہو بھروہ یہ نہ چاہے کہ دو سرے سے پاس بھی یہ لھت باتی نہ رہے ' بلکہ اس کا
خیال آبا ہی ہے ' ورنہ اس پر بیٹ فوقیت رہے گی اس طرح کی منا نست حرام حد کے برابر ہوجائے بھی بھی وہ اس خواہش کی بنا پر
ہے جمیو تکہ یہ خطرے کا محل ہے ' اکثر آومی یہ چاہتا ہے کہ وہ اپنے سے اطابی او گوں کے برابر ہوجائے بھی بھی وہ اس خواہش کی بنا پر
حد بھی کرنے لگتا ہے بشرطیکہ ایمان میں رائع اور تقویٰ میں کا ال نہ ہو' اس طرح کی منا نست ہر گز جائز نہیں ہے ' خواہ دینی امور
میں ہویا و نیاوی امور میں ' آبم آگر میہ خیال ول میں گزرجائے اور اس کے مطابق عمل نہ ہو تو امید بی ہے کہ معاف کرویا جائے گا
کیوں کہ عمل نہ کرنے کا مطلب یہ ہوگا کہ وہ شرع کی عائد کردہ پابٹری اور مشل کے فیصلے پر عمل میرا ہے دل کے خیالات کا پابٹر
نہیں ہے شاید اس کا یہ عمل بی ان تو بھات اور خیالات کا گذارہ بن جائے۔

حدے مرات ؛ اب تک حدی حقیقت اور اس کا عم بیان کیا گیا ہے 'اب اس کے مرات کی تفصیل ملاحظہ فرائیں 'حدیث کے مرات بین 'بلا مرتب یہ ہے کہ دو سرے فض سے فت کا زوال چاہے 'فراہوہ فت اسے حاصل نہ ہو 'اس طرح کے حدیث انتخانی درجہ کے فیص فوب صورت عورت 'عالیشان مگان اور جاہ و منصب کا فواہشند ہو 'اس صورت میں وہ فتت کا طلب گار بو 'و سرے سے کہ دو فض کی مخصوص فقت کا طلب گار نہ ہو بلکہ اس جیسی ہو 'دو سرے سے چمن جانے کا خواہش مند نہیں ہے تیہ اس حرب ہوجائے تو یہ فواہش کسی مخصوص فقت کا طلب گار نہ ہو بلکہ اس جیسی نفت چاہتا ہو چن نے جب بدوہ اس جیسی فعت کے حصول سے عاج 'ہوجائے تو یہ فواہش کسے کہ دو سرے کے پاس بھی نوت باتی نہ دکتا ہو رہ باکہ دو نول پرا پر ہوجائیں چو تھا درجہ یہ ہے کہ وہ اس جیسی فقت چاہتا ہو 'لیکن نہ طنے کی صورت میں یہ فواہش بھی نہ رکتا ہو رہ باکہ دو سرا ہمی اس سے محروم ہوجائے یہ آخری درجہ قابل معانی ہے 'اگر ونیادی امور کے سلط میں ہو'اور مستحب ہا آگر دینی اس سے محروم ہوجائے یہ آخری درجہ تابل معانی ہے 'اگر ونیادی امور کے سلط میں ہو'اور مستحب ہا آگر دینی اس مور سے سلط میں ہو'اور مستحب ہا آگر دینی میں ہو تیسرے درجہ میں خور شرود نول ہی پہلو ہیں۔ دو سرا درجہ تیسرے سے لگا ہے' پہلا درجہ ہر مال میں نہ موم ہے' کس یہ فیص کے نوٹ دوست دوسرے کے پاس ہا سے اپنا بنا تا چاہت اس مور سے سے نوت کا زوال نہ چاہتا انجا ہے 'کس یہ بات انجی نسیں ہے کہ جو فت دوسرے کے پاس ہو اسے اپنا بنا تا چاہت اس میں مورث کے پاس ہو اسے اپنا بنا تا چاہت اس میں مورث کے پاس ہو اسے اپنا بنا تا چاہت اس میں میں ہو گاہ کہ نوٹ کا زوال نہ چاہتا انجا ہے گئی کے خواہش کے دوست دوسرے کے پاس ہو اسے اپنا بنا تا چاہت اس میں مورث کے پاس ہو اس میں مورث کے پاس ہو اسے اپنا بنا تا چاہت اس مورث کے پاس ہو اسے اپنا بنا تا چاہت اس مورث کے پاس ہو اس میں مورث کے پاس ہو اس میں مورث کے باس ہو اسے اپنا بنا تا چاہت اس مورث کے باس ہو اسے اپنا بنا تا چاہت اس مورث کے باس ہو بال مورث کے بال مورث کے باس ہو بال مورث کے باس ہو بال مورث کے باس ہو بالے کی مورث کے باس ہو بالے کی بال مورث کے باس ہو بالے کی ہو تو بال مورث کے باس ہو بالے کی ہو بالے کی ہو بالوں کے باس ہو بالوں کے باس ہو

و یا معلقوا الدیمین المد جس می الله تعالی نے بعفوں کو بعفوں پر فرقید بخش ہے۔

منافقت اور حدر محاسباب

منا نست کاسب تواس چزی مجت ہے جس میں منا نست کی جائے 'اگروہ امرویی ہے تواس کاسب اللہ کی مجت اور اس إطاعت و رضا کے حصول کا جذبہ ہے 'اور امرویوی ہے تواس کا سبب دنیاوی مباحات کا حصول اور ان سے لذت اٹھائے کی خواہ ہے ' اس دقت جمیں حد کے اسباب و محرکات سے فرض ہے ہیں تو حد کے بے شار اسباب ہیں 'لین بحیثیت مجومی انہیں سات اسباب میں مفصر سمجھا جاسکا ہے۔ اول عداوت دوم مزت کی خواہ ش سوم کر' چمارم تجب 'جم مقاصد کے فوت ہوئے کا خون ' اسباب میں مفصر سمجھا جاسکا ہے۔ اول عداوت دوم مزت کی خواہ ش سوم کر' چمارم تجب 'جم مقاصد کے فوت ہوئے کا خون ' عشم ریاست وجاہ کی محبت اس کے بھی نہیں دیکنا چاہتا کہ صاحب نعت اس کا دشمن ہے اور دعمی کی راحت کی کو نہیں بھائی ہدیرا پر کے لوگوں کے ساتھ ہی مخصوص نہیں ہے بلکہ بعض صاحب نعت اس کے کہ بھی بادشاہوں سے براہ خسس اور اس ماند ہوں بادر اس کی دور است انہیں تکیف پہنچی ہے۔ اور بھی ان لوگوں کو جنہیں ان سے مجت ہے بھی صاحب نعت کی خود پندی مفاخرت اور لاحت کی بنا پر خوور دو سرے کے لیا قابل پرداشت ہوجا تا ہے اور وہ یہ نہیں چاہتا کہ صاحب نعت کی خود پندی بات اس لیے کہ بھی جاس لیے دور حد کی بنا پر خوور دو سرے کے لیے نا قابل پرداشت ہوجا تا ہے اور وہ یہ نہیں چاہتا کہ صاحب نعت اس پر پرتری پائے اس لیے وہ حد د

حياء العلوم جلد سوم

کے لگتا ہے ناکہ وہ نعت اس سے چمن جائے اور دونوں پرا پر ہوجائیں می معنی ہیں تعززے بھی حاسدے ول میں محسود کے لیے خود ہو تا ہے اور وہ محسود کی نعت کی وجہ سے اپنے کہر کا اظہار نہیں کہا تا بھی تعت عظیم ہوتی ہے اور منصب اتا بائد و پر تر ہوتا ہے کہ محسود کے پاس اس نعت اور منصب کا موجود ہوتا جاسد کے لیے جرت کا باحث بن جاتا ہے " ہی مراد ہے تجب سے " بھی یہ خوف ہوتا ہے کہ محسود این نعت کے بتائی اس کے مقاصد کی راہ میں رکاوٹ ندین جائے " بھی وہ ریاست و افترار کی طلب میں ناکای پردو سرول سے جاتا ہے " بعض او قات ان میں سے کوئی سب بھی موجود نہیں ہوتا گا گھکہ آدی محس اپنے باطنی خبف اور نفسانی بھی کی بناء پردو سرول سے جاتا ہے " بعض او قات ان میں سے کوئی سب بھی موجود نہیں ہوتا ' بلکہ آدی محس اپنے باطنی خبف اور نفسانی بھی کی بناء پردو سرول سے جاتا ہے " بعض او قات اس باپ کی تفصیل بینے۔

پہلا سبب بغض وعداوت : حد کا یہ سب دو مرب اسب کی بہ نبت سخت ترب ہودہ فض جے انقت دی جائے یا اس کے مقاصد میں ظل وال دوا جائے آوانت دینے والے اور مقاصد کی راہ میں رکاوٹ کمڑی کرنے والے کا تخالف ہوجا ہا ہو اور دل سے اسے برا جائتا ہے اور کیند و فضب اسے انقام پر اکسانا ہے 'اگر خود انقام نہیں لے پانا تو یہ جاہتا ہے کہ زمانہ می اس کے انقام سے درجات کی بائدی اور قربت سے تعبیر کرتا ہے 'اور اگر و مثمن کو اس کی خواہش کے فال انزیم کوئی تحت سے انقام سے انقام سے درجات کی بائدی اور قربت سے تعبیر کرتا ہے 'اور اگر و مثمن کو اس کی خواہش کے فال انزیم کوئی تحت سے انتقام ایندی میں مقبول نمیں ہوں تب می تو جھے ناکامی کا مخت کوئی تحت سے انتقام ایندی میں مقبول نمیں ہوں تب می تو جھے ناکامی کا ہو جائے گا اور استا کہ تعامل یہ ہے کہ حد اور و حتی ایک دو سرے کے لیے لازم و طوح میں 'تقوی اور استا کہ کا تقامل یہ ہے کہ اس طرح کے حدد کو ول میں جگہ نہ دے 'اور اسے برا سمجھ 'یہ مکن نمیں ہے کہ کمی انسان سے نفرت ہوئے کے بادجود اس کی خوشی اور خم دونوں پر ابر ہوئی و حدایک مملک بیاری ہے گار کے سلط میں باری تعالی نے ارشاد فرمایا ہے۔

کی خوشی اور خم دونوں پر ابر ہوئی و حدایک مملک بیاری ہے 'گار کے سلط میں باری تعالی نے ارشاد فرمایا ہے۔

کی خوشی اور خم دونوں پر ابر ہوئی و حدایک مملک بیاری ہے گار کے سلط میں باری تعالی نے ارشاد فرمایا ہے۔

وِإِنَّا لَقُوْ كُمْ قِيالُوا أَمُنَّا وَإِنَّا خَلِوا عُصْوا عُلَيْكُمُ الْأَنَّامِلُ مِنَ الْغَيْظِ قُلْ مُؤنَّوا

بِعَيْضِكُمُ إِنَّ اللَّهُ عِلْيُمْ يِنَاتِ الصَّدُورِ (١٣٨٣)

مزيد فرمايا ـ

اُنْ تَمْسَسَكُمْ حَسَنَةٌ تَسُوُّهُمُوانَ تُصِبُكُمْ سَيْنَةً يَّفُرُ حُوْابِهَا (ب٣ ١٣ آيت ٣٠) اَكُرُمْ كُوكُولَ الْحِي عالت فِينَ آتَى بِهِ أَن كَيْ لِي موجبُ رَبْعَ مُولَى بِأُور اَكُرُمْ كُوكُولَى ناكوار عالت فِينَ آتَى بِ وَاس بِ خُوْقُ موتِ بِنِ..

نيزارشاد فرمايا-

ادِمَوْدِ . وَدُّوْا مَاعَنِتُمْ قَدُبُكَتِ الْبَغُضَاءُمِنُ الْفُواهِمِمْ وَمَا تُخْفِى صُلُوْرُهُمُ اَكْبُر (پ٣٦٣ مَتَ ١٨٣) ايت ١٨ه)

تماری معزت کی تمنار کتے ہیں واقعی بغض ان کے معرے ظاہر مورد تا ہے اور جس قدر ان کے دلول میں ہو تو تا ہے اور جس قدر ان کے دلول میں ہوتو سے دو تو سے کھے ہے۔

وشنی کی وجہ سے جو حد ہو تا ہے وہ مما کشت و خون اور جگ والل پر ختی ہو تا ہے ، تمام مر محسود کی نعت ضائع کرنے کی تدبیروں میں صرف ہو جاتی ہے چنل ا بانت بمسلم اور فیبت جیسی یوائیوں کا ارتکاب کرنا۔

دوسراسبب تغزز: مجی حداس وجدے ہوتا ہے کہ اپنے برابروالے کی عزت اور برتری کوارا نسی ہوتی ایعن ماسدیہ نسیں

احياء العلوم جلدسوم

جاہتا کہ اس کی برابر حیثیت رکنے والا کوئی هخص تمی نعت کے حصول کے بعد اس پر اپنی بیدائی ظاہر کرے۔ مثلاً کوئی برابر والا اگر تمی منصب پر فائز ہوجا تا ہے یا مال پالیتا ہے یا علم حاصل کرلیتا ہے تو حاسد کویہ اندیشہ ہو تا ہے کہ محسود کمیں اپنی اس نعت کی ہنا پر گزو تکٹرنہ کرنے گئے وہ اگرچہ خود تکٹر نہیں کرتا جاتا 'لین اسے یہ بھی گوارا نہیں ہو تا کہ کوئی ود مرا اس پر تکٹر کرے 'وہ اس کی برابر اور مساوات پر تو راضی ہے 'لیکن اس کی برتری پر رضا مند نہیں ہے۔

تیسراسبب کرے : مجمی حد کاسب یہ ہوتا ہے کہ حاسد دو مرے کوذیل و حقیر جھتا ہے 'اوراس کی خواہش ہوتی ہے کہ دو مرا اس ہے ذب کررہے 'اس کی خدمت کرے اور ہروقت تھیل تھم کے لیے مستعد نظر آئے اب اگر اتفاقاً سے کوئی نعت مل جائے تو حاسد کو یہ خوف ستا تا ہے کہ کمیں وہ فخص نعت پاکربدل نہ جائے 'اور اس کی ندمت کرتے یا تھم مانے سے انکار نہ کردے یا برابری کا دعویٰ کرینے یا اپنی برتری کا اعلان کردے 'اب میں اس پر مشکیر ہوں 'گروہ جھے پر مشکیر ہوجائے گا' یہ خوف اسے حدیر مجبور کرتا ہے۔ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے کفار کے حمد کی میں دو جس تھیں 'اینی تقرز اور تکبر۔ ان کا کہنا یہ تھا کہ بیستیم الوکا ہمارا 'مروار کیے بن سکتا ہے 'اور یہ کیے ممن ہے کہ ہم اس کے آگے سرچکاویں 'قرآن کریم نے ان کے خیالات کی ان الفاظ میں تعبیر فرما آن ہے کہ ان کر کے نہ اور یہ کیے ممن ہے کہ ہم اس کے آگے سرچکاویں 'قرآن کریم نے ان کے خیالات کی ان الفاظ میں

تعير فرائل - لُوَلا نُزِلُهُ فَا الْقُرْ آنِ عَلَى رَجُلِ مِنَ الْقَرْيَتَ بِنِ عَظِيْم (ب٥٦ر٥ است ١٦)

یہ قرآن ان دونوں بہتوں کے کمی بوے آدی پر کون تہیں تازل کیا گیا۔ بعنی اگر آپ بوے آدمی ہوتے تو جمیں آپ کی اجاع کرتے میں کوئی عاد نہ تعا اس طرح قریش انتائی حقارت کے ساتھ یہ کما

كرتے تھے اُھؤكاءِ مَنَ اللَّهُ عَلَيْهِ مُمِنْ يَيْنِنَا الَّيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمُ بِالشَّاكِرِيْنَ (بُ ٢٠٤ آيت ٥٣) يولوگ بين كه بم سبين سے الله تعالى نے ان برنوان فعل كيا ہے جميا يہ بات نيس ہے كہ الله تعالى حق

شايول كوخوب جانتا ہے۔

چوتھاسب تعجب : کمی کوبلند مرتبے پریا امھی مالت میں دیکو کر متبت ہونا بھی صد کا باعث بن جا تاہے جیسا کہ قرآن کریم

مَسَبِ- مَاأَنتُمُ إِلَّا بِشَرَ مِثْلُنَا فَقَالُوَ النَّوْمِنُ لِبَشَرِيْنِ مِثْلِنَا (بِ٣١٣ آيت ٣)

نہیں ہو تم مرآدی ہاری طرح چنانچہ وہ کئے گئے کہ کیا ہم ایسے دو مضول پر جو ہاری طرح کے آدی ہیں ایمان لے آدی ہیں ا

وَلَوْنُ اَطَعُنَّمُ يُشَرَّانِ الْمُنَاكُمُ إِنَّالَخَ السِرُ وَن (ب١٨ سه آيت ٣٣) اور اگرتم اپني يسي ايك آدى كے كف رجي الوق به فك تم كما في مور

ان تمام آیات میں بیان کیا کیا ہے کہ مجھل امتوں نے اپنی انہیاء کی دعوت محض اس کے محکرا دی کہ انہیں اپنی جیے انسانوں کے نہی بنے پر جیور کیا اور وہ خواہش کرنے گئے ان کے پاس یہ عظیم نعت بی بنے پر جیر کیا اور وہ خواہش کرنے گئے ان کے پاس یہ عظیم نعت باتی نہ رہے وہ اس بات ہے ڈرے کہ کمیں ان ہی جیے افراد ان پر فائق نہ ہوجا کیں انہیاء ہے ان کی قوموں نے جو حسد کیا اس کا سب میں تجب تھا، طلب ریاست انتزز کی تیریا عدادت و فیرواسیاب نمیں تھے چنانچہ وہ لوگ برکما کما کرتے تھے:

أَبْعَثُ اللَّهُ بُشَرًا وَسُولًا (ب٥١١١ من ١٠)

کیاالد تعالی نے آدی کورسول بناکر جمعا ہے۔

لَوْلَا أَنْزِلَ عَلَيْنَا أَلْمَلَا ثِكَتْر بِ١٩٦٦ عن ١١

مارے پاس فرشتے کوں نہیں اُت۔

الله تعالى ناس ك تعب كواس طرح ظا مر فرمايا

احياء العلوم اجلد سوم

اُوَعَجِبْتُمُانُ جَاءَكُمُ دِكُرُ وِمِنْ زَبِّكُمْ عَلَى رُجِلِ مِنْكُمْ (ب٨ر١٥ آيت ٣) كياتم اس بات سے تعب كرتے ہوكہ تهمارے پوردگار كی طرف سے تهمارے پاس ایک ایسے مخص كی حد در در تراس معرض كار مىك كھيم مىك اور جو

سانوال سبب خباش کی جاری اور خرک سلط می ول ایجنی اور خرک سلط می ول کا بخیل ہوتا ہی حد کا بدا سبب ، حمیس ایسے اوک آسانی سے با میں کے جنسے اوک آسانی طلب ہوگ نہ کچر مقاصد ہوں کے جن کے ضائع جانے کا فوف ہو اس کے باوجود جب ان کے سامنے کی فوض کا طال بیان کیا جائے گا اور ان کے علم میں یہ بات آسے گی کہ وہ فلال نعمت خداوندی سے بمروور ہے تو ان کے سینے پر سانے اور جب انہیں بتایا جائے گا فلال هنم آن کل پریٹانیوں وہ فلال نعمت محمد میں تاکامی ہوئی ہے ؟ یا وہ اقتصادی می کا فاکار ہے یہ عکر آن بریاطن لوگوں کو دلی سرت ہوگ ان لوگوں کی خوابش ہوتی ہے کہ کوئی فحض بمی فلاح نہ پاتے وہ دو سروں پر باری تعالی کے انبیامات کی بارش دیکھ کراس طرح معظرب اور بے جین ہوتے ہیں کویا وہ انعامات ان کے خزانہ خاص سے جون کردیے میں کہ دور کی خوابش ہوتے ہیں کویا وہ انعامات ان کے خزانہ خاص سے جین کردیے میں کہ جاتے ہیں کویا وہ انعامات ان کے خزانہ خاص سے جین کردیے میں کماجا تا ہے کہ بخیل وہ فحض ہے جوابے مال

احياء الطوم بجلاسوم

میں بھی کرے اور شکھیے وہ ہے جو دو سروں کے مال میں بخیل ہوئے لوگ محوا اللہ کی تعت میں بھی کرتے ہیں اور ان او کوں سے
جاتے ہیں جن سے نہ انہیں کوئی دھنی ہے 'اور نہ ان کے مابین کسی شم کا کوئی معلا ہے 'اس حد کا ظاہری سب خباہت نشس کے علاوہ
دو سرا نہیں ہے 'یہ اس طبعی رزالت کا ردِ عمل ہے جو چہلت بن چی ہے اس کا علاج انتہائی دھوار ہے کیو کلہ اس کے علاوہ حد کے
جات ہے اس اب ہیں وہ عارضی ہوتے ہیں 'اور ان کا ازالہ مکن نہیں ہے 'چیکہ یہ فطری خبیث ہے 'کسی عارضی سب کی راہ سے نہیں
ہے 'اس لیے اس کا زالہ مشکل ہے۔

یہ چند اسباب ہیں جن سے حدیدا ہو تا ہے بھی ایک ہی مخص میں یہ تمام اسباب یا ان بی سے بعض بیک وقت پائے جاتے ہیں' اس صورت میں اس کا حدیمی بوا ہو تا ہے' اور قوت میں اتنا نیادہ ہو تا ہے کہ وہ کو حض اور خواہش کے باوجود اسے دل میں مخلی سنیں رکھ پاتا بلکہ کملی دعنی پر اتر آتا ہے اکثر حاسد اند مزاج رکھنے والوں کا بی حال ہے کہ وہ کی ایک سبب کی بنائر حد نہیں کرتے بلکہ ان میں ایک سے زیادہ سبب موجود ہوتے ہیں' بی وجہ ہے کہ ہر جگہ اور ہروقت کشت و خون کے مناظر دیکھنے کو طنے ہیں۔

برابر کا ورجہ رکھنے والوں مجما سیوں 'اور عزیزوں میں

بربر اورجه رسار میں اس کی کی کے اسباب حید کی کثرت اور غیروں میں اس کی کی کے اسباب

جانا چامیے کہ حدان اوگوں میں زیادہ ہو تا ہے جن میں ذکورہ اسباب زیادہ ہوتے ہیں اور ان لوگوں میں قوی ہو تاہے، جن من ذكوره اسباب ميس كي جمع موجات بين إس لي كديه مكن ب كدايك هض اس كي حد كرنا موكد ات دو مرب كالمنظير ہوتا پند نسی ہے اور یہ بھی مکن ہے کہ وہ خود محکیر ہواور اس لیے ماسدانہ روتی رکھتا ہو'یا اس سے دعنی ہو'اوراس کے باعث حد كرتا مو ، يه اسباب ان لوكول من زياده موت مين جن ك الس من مدابد اور تعلقات مول اور ان تعلقات كى بنائر وه مجالس اور تقریبات میں اکھے ہوتے ہوں یا ایک بی جیسے مقامد کے لیے جدوجد کرتے ہوں چنانچہ اگر ایک فض دو سرے کا اس کے كى مقعد ميں مخالف ہوجا آ ہے توبد مخالفت اس كے دل ميں كينه بيدا كردتى ہے اور وہ بد چاہئے لگتا ہے كہ ميں اس فض سے انتام اوں اور جس طرح اس نے میرے مقاصد کی راہ میں رکاوٹیں کھڑی کی ہیں اس طرح میں بھی اس کے مقاصد پورے نہ ہونے دول کر جمال ایک سب حد کاپیدا ہوا دو سرے اسباب خود بخود پیدا ہوتے چلے جاتے ہیں و مخلف شہول میں رہے والے دو آدموں میں کیوں کہ کوئی رابطہ نہیں ہو آاس کے وہ ایک دو سرے سے حسد بھی نہیں کرتے ، بلکہ اگر دو مخلف محلوں میں رہے ہوں تب بمي حدكم ي بوتاب البت أكروه مكان بإزار ورب اورموين ايك دومرع سه قريب ريح بول اورايك بي جي مقاصد رکھتے ہوں تو ان کے مقاصد ایک دو مرے سے ظرائیں مے اور اس ظراؤ کے بیتے میں بغض اور نفرت کے قطعے بحرکیں ع ان ے حدے اسب پدا ہوں ع ای لیے تم دیکھوے کہ عالم عالم ے حد کرنا ہے نہ کہ عابدے اور عابد عابدے جانا ے نہ کہ عالم ہے ' تا جر ہے تا جر حد کرتا ہے ' بلکہ موجی موجی ہے جانا ہے ' بڑازے نہیں جانا۔ اگر جانا بھی ہے واس کی وجہ پیشے میں اتحاد کے طاوہ کوئی ود مری ہوتی ہے اس لیے کہ بڑازی فرض موتی کی فرض سے مخلف ہوتی ہے ؛ شاف کیڑا بینے والے کامتعمد مال کی کوت ہے اس کے لیے اسے زیادہ سے کا کول کی ضورت ہے اید کا کب اس کے حریف کے یمال تو پینی سے ہیں موجی کے يمال نيس جاسكة ، قاعدے ميں اے اپ مقابل برازے جانا ہا ہمي ، محروه برازجو ايك دو سرے كے قريب مول زياده حمد كرتے ہیں ان کڑا فروشوں کی بہ نبیت جودور رہے ہیں ای لیے بمادر بمادرے جاتا ہے عالم سے نہیں جاتا محص کا مقد بمادری میں شہرت ماصل کرنا ہے نہ کہ علم میں ' طا ہر ہے کہ عالم بماوری میں اس کا عزاح نہیں ہوسکیا 'اس طرح عالم عالم سے جانا ہے ' بماور ے نیں جان کروامظ اسے مقابل وامظ سے نوادہ صد کرنا ہے 'بد نبت طبیب اور قتید کے میون کہ واعظ کے مقاصد طبیب اور متیدے مخلف ہوتے ہیں ان میں اگر کوئی قدر مشترک ب تووہ علم کی ب مجائی آپ مختل بھائی یا چھازادے فیروں کیب نبت زیادہ حد کرتا ہے ، مورت 'ساس' ندول کے مقابلے میں اپن سوتن سے زیادہ حد کرتی ہے 'بسرمال ان تمام محاسدات کی

www.ebooksland.blogspot.com

اصل عدادت ہے 'اور عدادت کی بنیاد کمی ایک مقعد پر آپس کی مزاحت سے پرتی ہے 'اور ایک فرض پر مزاحم وی لوگ ہوتے ہیں جن میں باہم کوئی مناسبت ہو 'ہاں اگر کوئی ایسا فخص ہو جو ہر پہلو سے اور ہر جگہ شمرت کا بھوکا ہو وہ یقینا ہر فخص سے صد کرے گا' کیونکہ ہر فخص اسے اپنے مقاصد کا مخالف نظر آئے گا۔

فور کیا جائے تو حمد تے یہ تمام اسباب دنیا کی مجت سے مبارت ہیں اس کے کد دنیا ہی ایک ایس چزہ جو اپنے شریکوں اور محبت كرف والول كو كافى نسيل رہتى اكتنى بھى وسيع كيول نہ موجائ الل دنيا اس كى على كا فكوه كرتے رہتے ہيں اس كے برعكس آخرت میں کوئی تکی نہیں ہے'اس کی چزوں میں بوی منجائش اور وسعت ہے' آخرت کی مثال علم کی سے محمد اس کا دائرہ بے مد وسیع ہے اگر لا کھول آدی ایک بات کا علم حاصل کرلیں تب ہمی وہ کم نہیں ہوتی اور ہر فض اپنے معلوم سے پورا پورا نفع اٹھا تا ہے اور پوری پوری لذت یا تا ہے چنانچہ جو مخص اللہ کی معرفت اس کی مغات طا مکہ انبیاء "سانوں اور زمین کے ملوت کی معرفت ر کھتا ہے وہ اس معرفت میں کسی دو مرے سے حمد نہیں کر ما اگر اس دو مرے کو بھی معرفت میٹر ہوجائے اس لیے کہ معرفت میں تکی نہیں ہوتی عوام عارقین کتنے بی کیوں ند ہوجائیں ، بلک مج معرفت رکھنے والوں کا حال تو یہ بے کہ جتنے عارفین زیادہ ہوتے ہیں اتنی بی انہیں لذت ملتی ہے اس کے علائے دین کے درمیان مجمی صد نہیں ہو نام کیونکہ ان کا مقصد اللہ عزوجل کی معرفت ہے اور معرفت الی ایک ناپیداکنار سمندر ہے اس میں بھی نہیں ہے، ہر فوط خور اپنی جدوجد کے بد قدر اس کی مدی نکال سکا ہے۔ وہ اس معرفت کے ذریعہ اللہ تعالی کی قریت ماصل کرنا جانے ہیں اور اس میں بھی کوئی علی نہیں ہے کہ چند لوگوں کو س جائے تو دو سرے محروم رہ جائیں مے اللہ مے یمال سب سے زمادہ لذیذ لعت اس کے میداری تعت ہے نہ اس میں کوئی رکاوٹ ہوگی' اور نہ مزاحت' بلکہ سب لوگ یکسال طور پر اس کی دیدار کی لذت پائیں گے' بلکہ دیدار کرنے والوں کی کثرت سے دیدار کی لذت دوبالا بی ہوگی البتہ جب علماء کی مطبح نظریہ ہوگا کہ دوعلم سے مال اور جاہ حاصل کریں تو ایک دو سرے سے حمد ضرور کریں مے میوں کہ مال اعیان اور اجسام سے تعلق رکھتا ہے جب ایک کے ہاتھ نس آئے گا دوسرے کا ہاتھ ضرور خالی ہوگا اور جاہ کے معن بین قلوب کا مالک بنتا جب ایک معض کاول کسی عالم ی تعلیم اور مقیدت سے لبرز ہوگا دو سرے عالم ی عقیدت و احرام سے مخرف ضور ہوگا 'اگر مقیدت ہو لی بھی او زیادہ نہ ہوگی 'یہ بات یقینا حسد کا باعث ہوگی علم اور مال میں فرق یہ ہے کہ مال جب تک ایک کے ہاتھ سے نہیں لکتا دو سرے کے ہاتھ میں نہیں پنچا جب کہ علم عالم کے دل میں رائخ رہتا ہے اور تعلیم و تدریس سے ختم نتیں ہوتا ، بلکہ ختم ہوتے بغیر شاکردوں کے دلول میں نتقل ہوجا تاہے پھرمال کا تعلق کیوں کہ اجبام واعیان سے ہے جو ایک مدپر جا کر ختی ہوجاتے ہیں اگر انسان تمام روئے زمین کا الک بن جائے تو کوئی ایسی چیزیاتی نمیں رہے گی جس کاوہ مالک ہو سکے اس کے برخلاف علم کی کوئی حد اور انتهاء نہیں ہے اور نہ اس کا احاط و استیعاب ممکن ہے۔

خلاصہ کلام بیہ ہے کہ جو مخص آپ نفس کو اللہ عزد جل کی جلالت شان عظمت والوہیت اور آسان وزمین کے ملوت میں غور و فکر کرنے کا عادی بنالیتا ہے اس کے فود کی بیٹ ہوگا ، فوا مدو ہو آئی فوا موسی ہوتا ہے کہ کوئی دو سری لذت اس کا مقابلہ نہیں کرپاتی اس کے دل میں کسی کے لیے حسد فیس ہوتا ، فوا مدو ہرا مخص معرفت کے اس در ہے پر فائز ہو جس در ہے پر وہ خود ہے اس کے دل میں کسی کے لیے حسد فیس ہوتا ، فوا مدو ہو گا کہ اس کے دل میں کسی کے بعد میں اس کے دلوں کو جو لئا ہوگا ، کسی خود کا میں ہوتا ، موسی کا کسی ہوتا ہو گا کہ کولوں کا جو لذت حاصل ہوتی ہے دہ ان لوگوں کی لذت سے بیاد کر ہوتی ہے ہو ظاہر کی آگھوں سے جنت کے باغات اور پھل پھولوں کا مشاہدہ کریں گے عارف کی جنت تو معرفت الی ہے ہیں ہمنت کہی فائنس ہوتی عارف بیٹ ارشاد فرایا گیا۔

لاَمُقَطُوعُ عَنَّوُلاَ مُمُنُوعَ عُلْبِ عَلَامِ السَّامِينَ السَّامِ وَدَ فَمْ بول كَ اورد ان كى روك أوك بوك -قُطُوفُهَا حَانِيَةً (ب ٢٩ره أيت ٢٣) اس كرموے بحك بوئ بول ك -

احياء العلوم الجلدسوم

اگر عارف اپنی ظاہری آئکمیں بند کرلے تو وہ روح سے جنت کا مشاہدہ کرتا ہے 'اور اس کے باغات کی بیرکرتا ہے 'اس صورت میں اگر عارفین کی کثرت فرض کرلی جائے تو ان میں حسد بیدا ہوئے کا سوال ہی فیس افحتا 'ان کا حال تو اس آیت کریمہ کا آئینہ دار ہوگا۔ کو نز عُنامافی صُدکورِ هِمْ مِن غِلِّ اِنْحُوانًا عَلیی سُرُرِ مُنْ تَعَالِمِ بِیارہ آیت ہے ہے ۔ اور ان کے دلوں میں جو کینہ تھا ہم وہ سب دور کردیں کے کہ سب ہمائی ہمائی کی طرح رہیں کے گئوں پر آئے سامنے بیٹھا کریں گے۔

سر حالت تو دنیا کی ہے 'اس سے اندازہ لگایا جاسکا ہے کہ جب آخرت میں پروہ افعالیا جائے اور محبوب کے مشاہرے کی سعادت حاصل ہوگی توکیا حال ہوگا'اس سے معلوم ہوا کہ جنت میں حسد نام کی کوئی پرائی نہیں ہوگی نیزاس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ دنیا میں جولوگ اہل جنت ہیں وہ یمال بھی حسد نہیں کرتے ہیجوں کہ جنت میں کمی طرح تھی نہیں ہے 'اور نہ کوئی رکاوٹ ہے ' جنت س اللہ کی معرفت حاصل ہوگی اور اللہ کی معرفت میں کوئی ہوئی وو سرے کا مزاحم نہیں بن سکن ' پھر کیا ضرورت ہے کہ اہل جنت حسد کریں 'ندانہیں دنیا میں حسد کرنے کی ضرورت ہے 'اور نہ آخرت میں۔

حدایک ایک ایسی فرموم صفت ہے جس کی وجہ سے آدی اعلی جگیتن سے اسٹوالٹا قلین میں جاکر تاہے شیطان لعین کے واقعے پر نظر ڈالو کہ اس نے حضرت آدم کے بلند مقام سے جل کر سجد کرنے سے آٹکار کردیا تھا 'اور اللہ کی نافرمانی کی تھی اس کے متیجے میں

ابدی دامت اور دائی رسوائی کے علاوہ کیا ملا؟

اس تنعیل سے یہ بھی ثابت ہوا کہ حمد صرف ان افراض میں ہو تا ہے جو محدود ہوتی ہیں اور جو ایک کول جائیں تو دو سرا ان سے محروم رہتا ہے اس لیے تم دیکھتے ہو کہ لوگ آسمان کی زمنت سے لطف اندوز ہوئے میں ایک دو سرے سے حمد نہیں کرتے ، بلکہ باقات کی سیرمیں حمد کرتے ہیں ' حالال کہ باقات اس وسیع و گشاوہ زمین کا ایک معمولی حصد ہیں ' اور زمین اپنی تمام تروسعت کے باوجود آسمان کے مقابلے میں انتمائی معمولی اور حقیرہے ' لیکن کیول کہ آسمان انتا کشاوہ ہے کہ ساری دنیا کے لوگ بیک وقت اسے دیکھنے لکیں تب بھی وہ سب کو کھاست کہ جائے اور مرفض اسے مشاہد سرکی قدمت کردوں لطفہ ان مذہب

اسے دیکھنے کیس تب بھی وہ سب کو کفایت کرجائے اور ہر طفس اپنے مشاہدے کی قوت کے بقد رلطف اندوز ہو۔
اگر تم بھیرت رکھتے ہو' اپنے لفس پر مشفق و مہان ہو تو تہیں ایک نعت حاصل کرنی چاہیے جس میں کوئی زحت نہ ہو' اور الی لذت کے طالب رہو جے نتا نہ ہو' اور الی لذت کی حال نعت اللہ تعالی کی ذات و صفات 'اس کے افعال اور آسان و زمین کے جائب مکوت کی معرفت ہی ہے اگر تہیں معرفت آلی کی خواہش نہیں ہے اور نہ تم اس کی لذت ہے آشا ہونا چاہیے ہو' معرفت الی میں تماری رخمت ضعیف ہے تو اس سلطہ میں تم معنور ہو اس لیے کہ نامرد کو جماع کی لذت سے کوئی سرد کار تہیں ہوتی' اس لیے کہ ان لذتوں کا اور اک مرد کرسکتے ہیں' نیچے اور مخت نہیں ہوتی' اس لیے کہ ان لذتوں کا اور اک مرد کرسکتے ہیں' نیچے اور مخت نہیں

کر کے اس طرح معرونتِ اللی کی لذت کا اور اک بھی صرف وولوگ کر کے بیں جن کے بارے میں یہ آیت نازل ہو گی۔ ر بحال کلا تُلُه یہ ہم تبحیار اُ وَلَا بَیْتُ عَنْ دِکْرِ اللّٰهِ (پ۸۱را آیت ۳۷) جن کو اللہ کی یا دے نہ خرید خفلت میں ڈالنے پائی ہے اور نہ فروضت

شوق کا مرحلہ ذا نقہ فکھنے کے بعد ہے ،جس فیض نے ذا نقہ بی نہیں چکھا وہ معرفت کا طالب نہ ہوگا اور جو معرفت کا طالب نہ ہوگا اور جو اور اک نہیں کرے گا وہ محرومین کے ماتھ اسٹل السافلین میں جاکرے گا ارشاد رہائی ہے۔ وَمَنْ یَعْشُ عَنْ دِکْرِ الرَّ حُلُمِنْ نَقْیِیضُ لَفَشُیْطِ اَنَّا فَهُوَ لَفَقُر یْن (پ۲۵ر ۱۰ ایت ۳۷) رہائی ہے۔ اور جو فیض اللہ کی تعیمت سے اندھا بن جادے ہم اس پر ایک شیطان مسلط کردیتے ہیں۔

حسد کا زالہ کرنے والی دوائو حسد دل کی مظیم ترین بیار ہوں میں سے ایک ہے اور داول کے امراض کا علاج علم و عمل ہی سے ذریعہ ممکن ہے ، حسد کے مرض J 11

احياء العلوم جلدموم

کے لیے علم نافع تسارا یہ جانا ہے کہ حد دنیا میں بھی نقصان وہ ہے اور آخرت میں بھی معزہے الیون یہ ضرر صرف حد کرتے والے کو ہوگا جس کے دول کے اس کا پکھ بھی نہیں بگڑے گاا نداس کی دنیا تباہ ہوگی اور نددین برماد ہوگا کا لکہ وہ تسارے حسد سے نفع اٹھائے گا۔ اگر تم بھیرت کے ساتھ یہ بات جان لو کے اور اسپے نفس کے وسمن اور دسمن کے دوست نہیں ہوگے وتم بھینا حسدے کرن کرد کرد کے۔

حدد كادى ضرر : حد كادى مرريه ب كيتم اس كه دريد الله مروس كى نارانتكى مول ليت بو اور ان نعتول يرايي تالىندىدى ظا بركرتے بوجواس نے اپنے بندول پر التيم كى بن اوراس كول وانسان پر الكى افحاتے بوجواس نے اپنى مملكت ميں الى مفلى مكتول كے دريعہ قائم كيا ہے 'يه ايك علين جرم ہے 'وحيد اور ايمان كى صدود ميں اس سے بدھ كركو كي دو مراكناه ديس ہوسکا اس کے علاوہ تم نے حد کرے ایک مسلمان کا برا جاہا ہے جب کہ تہیں اس کی خرخوای کرنی جا مینے تقی تم نے انبیاوو اولیاء کے کردہ سے دوری اختیاری میداوگ بندگان فدا کے دوست اوران کے خرخواہ موتے ہیں اتم نے اللیس اور کفار کا اشراک تول کیا کیونکہ شیطان اور مشرکین اس کے علاوہ اور کھ جیس جانے کہ مسلمان معینتوں کے فکار ہوں اور وہ تمام تعتیں ضائع ہوجائیں جوانیں ماصل ہیں عصد قلب کا فہد ہے بیدول کی فیکوں کو اس طرح کمالیتا ہے جس طرح اک کوی کو کمالیتی ہے اور اے اس طرح فاکرد تا ہے جس طرح رات دن کو لکی ہے۔ حسد کا دنیاوی نقصان : دنیا میں حد کا نقصان یہ ہے کہ تم مسلس تکلیف میں جتلا رہے ہوجب ہمی تمهارے محسود پر نعت حسد کا دنیاوی نقصان : دنیا میں حد کا نقصان یہ ہے کہ تم مسلسل تکلیف میں جتلا رہے ہوجب ہمی تمہارے محسود پر نعت نازل ہوتی ہے تمارسینے پر سانپ لوٹے ہیں جب می دو راحت میں نظر آیا ہے تمارا خون کو لئے گیا ہے اور تم اس کی نعتول اور راحتوں کے اذالے کی تدبیری کرنے لگتے ہو'اورجب کے بن نمیں بر آتو فم والم اور حسرت و عرامت کی تصور بن جاتے ہو'اس طرح صد كرك تم اب لي معينين اور پريانيان سميع ك طاوه مجمد نيين كرت ،جب كه محدود كا يحد نيس جزا الغرض اكر تہیں بعث بعد الموت اور قیامت کے دن حباب و کتاب اور جزامد مزا کا بھی نمیں ہے تب ہی محلندی کا قاضا ہے کہ تم صد ے بو کیوں کہ اس سے دل کے فم اور تکلیف کے طاوہ کھ ماصل نہیں ہو تا اور اگر افرت کے مذاب شدید کا بین ہے تب تو بدرجد اول بجنا چاہیئے صاحب مقل سے بدیات کھ جیب ی گلتی ہے کہ وہ کی ادی تفع کے بغیری پاری تعالی کی نارانتھی مول لے ك حديد نفع توكيا موسكتا ب النا نقصان عي افعانا ير ما ب اورول ك لي مسلسل مذاب اور الكيف سينني يرتى ب ونيا اور دين دونول جاه موتے جين التي محر بھي نميس آيا۔

پرجس سے تم صد کرتے ہو اس کے حال پر نظر والو میا تہا واصدا سے کھ نتسان پہنا آہے؟ فور کردے تواس کا جواب ننی میں سطے گاند اس کی دنیا جاہ ہوگ اور ندوین ضائع ہوگا اس لیے کہ جو تعییں اسے میتر ہیں وہ تہار تحدد کرتے سے ضائع تو جا نہیں سکتیں بلکر اس وقت تک باتی رہیں گی جو ابلد نے مقدر فرا مواجہ ارشاد باری ہے۔

و کُل شَيْنِي عِنْلَمُ مِقْلُو (ب ١٨١٣ مَعْدُم) اور برج الله كنويك أيك فاص اعداد معرر ج

رلكُلِ أَجَلِ كِتَابُ (ب٣١٣) مِرْدا في مايب احامين-

کی بی نے بارگاہ ایودی میں ایک ایک مورت کی شاہد گی ہو گلی پر حکومت کرتی تھی اور ان پر مظالم دھاتی تھی ارشاہ ہواکہ جو بچر ہم نے ازل میں مقدر کردیا ہے اس بین انتیا کا کئی امکان قبیں ہے جو اقبال اور قعت اے ملی ہے وہ ل کررہے گی مبرکرد تاکہ دہ مدّت گذر جائے جو اس کے لئے مقدر ہے اور اس کے راستے ہے ہد جاؤ۔ معلوم ہواکہ قدت صدھ واکل نہیں ہوتی اور جب زاکل نہیں ہوتی تو محدد کی قعت میرے حدد از کل نہیں ہوتی ہے اس طرح کویا تم اسے قس کے لیے حدد سے زائل ہو سکتی ہے اس طرح کویا تم اسے قس کے لیے حدد

M

احاءالطوم ملدسوم

کی معیبت خرید رہے ہو افتینا تمهارا بھی کوئی نہ کوئی دعمن ضرور ہوگا ہوتم سے حمد کرے گا اگر حمد سے نعت ذائل ہوجایا کرے تو تمہارے پاس بھی اللہ کی لعبت نہ رہے گی الکہ ہر فض محروم ہوجائے گا مدیہ ہے کہ ایمان کی نعت بھی سلب ہوجائے گی میوں کہ کفار مؤمنین کے ایمان ہی سے قوطنے ہیں 'جیسا کہ قرآن کریم میں ارشاد ہے۔

ؘۅڐػؿؚؿڗؚٙڡؚڹؙٲۿؚڶٲڵڮؚؖؾٵڽؚڷٷؽڒڎۏڹڴؠؙڣڔ۫ٳڽؙڬڶڒڰؙؠػؙڣۜٲڗٵڂڛڵٵڡؚٞڹؙۼڹد ٲؿؙڡٛڛؚۿۼ(ڽ١٦٣ٵڝ٩٩)

ان الل كتاب ميس بريد دل سيد جان بي كديم كوتسار ايمان لائ يعيد مركا فركرواليس محس

حدى وجد سے جوكہ خودان كے داول ميں جوش مار ما ہے۔

چنانچ ہو قض یہ چاہتا ہے کہ میرے صدی وجہ سے دو مرے کی فعت سب ہوجائے وہ کویا یہ چاہتا ہے کہ کفار کے حسدی وجہ سے ایمان کی فعت سب ہوجائے وہ کویا یہ چاہتا ہے کہ کفار کے حسدی وجہ سے ایمان کی فعتیں اور آگر تماری یہ خواہش ہو کہ میرے حسدی وجہ سے تمام قلوق کی فعتیں سلب ہوجائیں اور دو مرے کے حسدی وجہ سے میری فعت زائل نہ ہو 'یہ خواہش ہی مراس جالت ہے 'اس لیے کہ تمام احمق' مامدین ہی چاہیں سے کہ ان کے محسود فعت سے محروم ہوجائیں اور خودان کی فعتیں باتی رہیں ظاہر ہے کہ تم میں کوئی الی خصوصیت نہیں ہے جس کی وجہ سے تہیں فوقیص دی جائے اللہ کی یہ فعت کئی فقیم ہے کہ کس کے حسد سے فعت ذائل نہیں ہوتی اس پر جہیں اللہ کا شکراداکرنا چاہیے 'کین افسوس تم اپ فعت کی فقیم ہے کہ کس کے حسد سے فعت ذائل نہیں ہوتی 'اس پر جہیں اللہ کا شراداکرنا چاہیے 'کین افسوس تم اپ فعیم ہے کہ کس کے حسد سے نوت ذائل نہیں ہوتی 'اس پر جہیں اللہ کا شکراداکرنا چاہیے 'کین افسوس تم اپ فعیت کی فاقدری کرتے ہو۔

سے میں فتقاد تیں۔ دنیا میں محبود کا فائدہ ہے کہ اس کے دسٹرن ناکام و فامراد رہتے ہیں، عمقاً لوگوں کی دلی خواہش ہے ہوتی ہے کہ میرے دشمنوں کو تکلیف اور رنج پنچ اور ہمارے حیاد خود اپنے حید کی اگ میں جل کر خاک ہوجا میں، تسمارے حید سے ان کی ہے خواہش پوری ہوتی ہے ، وہ اپنی تعتوں کے مزے لوشح ہیں اور تم حسرت و فم میں جملا رہتے ہو، تم خود ان کی مراد پوری کرنے کا سبب بنے ہو اس لیے تسمارا دشمن تسماری موت کا طلب گار نہیں ہو آا بلکہ وہ یہ چاہتا ہے کہ تم طویل عمراؤ اور زندگی ہم حمد کی آگ میں سلکتے رہو، تم اس پر اداد کے انعابات و عطایا کی بارش دیکھو، اور تسمارا ول زخوں سے چور ہوجائے ، اس لیے کماریما ہے۔

لامات عداؤكهل خلدوا حتى بروافيك الذي يكمد

حد کیاجائے موکال دی ہوتا ہے جس سے لوگ جلے ہیں) مہارا دشن تمہارے فم اور حدسے بتنا خوش ہوتا ہے اتا وہ اپی نفتوں اور راحتوں سے خوش نہیں ہوتا اگر اسے معلوم مر ہوجائے کہ اب تم حدکے مذاب اور اس کی تکلیف سے مجات پاسے ہوتو یہ پات اس کے لیے انتمائی ریج کی موجب ہوگی اس www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم جلد سوم

ے معلوم ہوا کہ تم حمدی جس آگ میں جلتے ہو' اور تہمارا ول جس خلاسے بے چین رہتا ہے وہ تہمارے دسمن کی عین خواہش ہے 'اگر غور کیا جائے تو معلوم ہوگا کہ حاسد اپنے نئس کا دسمن اور اپنے دسمن کا دوست ہوتا ہے' اس لیے کہ وہ ایسا کام کرتا ہے جس میں اس کی دنیا کا نقصان بھی ہے اور آخرت کا ضرر بھی۔ اور جس سے اس کا دسمن دنیا میں بھی فائدہ اٹھا تا ہے اور آخرت کا ضرر بھی۔ اور جس سے اس کا دسمن دنیا میں بھی فائدہ اٹھا تا ہے اور آخرت کا ضرب کے سامنے پرا فھمرا' وہ اپنے حال اور مال ہرا نتیار سے بدبخت ہوا' محسود کی نعت باتی رہی خور کی نعت باتی رہی ہوا۔

پرتم نے اپ وسٹمن کی مراوی پوری نہیں گی ہے ' بلکہ وسٹمن انسانیت ابلیس کو بھی خوش ہونے کا موقع دیا ہے ' اس لیے کہ جب وہ حسیس علم' تفوٰی ' اور جاہ و مال کی ان نعتوں سے محروم دیکھتا ہے جن کو تمہارے دھنوں کے ساتھ مخصوص کیا گیا ہے تو وہ اس بات سے ڈر با ہے کہ کسیں تم اس سے مجت نہ کرنے لگو اور اس مجت کی وجہ سے ثواب میں شریک نہ بن جاؤاس لیے کہ جو مخص مسلمانوں کے خیرسے مجت رکھتا ہے وہ خیر میں شریک سمجھا جا تا ہے ' چنانچہ اس لیے ابلیں کو خون ہو تا ہے ' اگر چہ اس محبت سے اکا برکے ورج تک نہیں بنچا جا سکتا' البتہ محبت کرنے کا ثواب ضرور مل جا تا ہے ' اس لیے ابلیس کو خون ہو تا ہے کہ کسیس تم اللہ کے کسی بندے پر اس کے انعامات سے محبت نہ کرنے لگو' اور محبت کا ثواب حاصل کرنے میں کامیاب نہ ہوجاؤ' کہ کسیس تم اللہ کے کسی بندے پر اس کے انعامات سے محبت نہ کرنے گو' اور محبت کا ثواب حاصل کرنے میں کامیاب نہ ہوجاؤ' ایک اعرائی نے مرکار دو عالم صلی اللہ چنانچہ دہ یہ چاہتا ہے کہ جس طرح تم خیرے محروم ہو آئی مرکار دو عالم صلی اللہ وسلم کی خدمت میں عرض کیا؛ یا رسول اللہ! فلال محض نیو کاروں کی جماعت سے محبت کرتا ہے' حالا نکہ وہ ان میں سے نہیں ہے ' آپ نے جواب دیا؛

المرءمع من احب (بخاری ومسلم ابن مسود) آدی اس کے ساتھ ہے جس سے محبت کرے۔

ایک مرتبہ سرکار دوعالم ملی اللہ علیہ وسلم خطبہ ارشاد فرمارہ ہے اس دوران ایک اعرابی کو ا ہوا اور اس نے عرض کیا: یا رسول اللہ! قیامت کب ہوگی؟ آپ نے اس مخص سے دریافت کیا: تم نے قیامت کے لیے کیا تیاری کی ہے؟ اس نے عرض کیا: میں نے نماز روزے تو بہت نہیں کے البتہ میں اللہ اور اس کے رسول سے عجت کرتا ہوں 'آپ نے فرمایا:

انتمعمن احببت

وال كمانوع بس ومبت كراب

حضرت انس فراتے ہیں کہ اس دن مسلمان بضخ فوش ہوئے اسے کی دن نہیں ہوئے ایونکہ ان کا بدا مقعدی اللہ اور رسول اللہ کی مجت کرتے ہیں عال نکہ ان کے محق قدم پر نہیں چلے امید ہی ہے کہ اس محبت کی بناء پر ہم ان کے ساتھ ہوں کے (بخاری و مسلم انس ) محترت الاموی بدایت کرتے ہیں کہ میں نے عرض کیا یا رسول اللہ ! فلاں محض نماز دوزے تو نہیں کرتا۔ البت نمازیوں اور دوزہ داروں سے عبت کرتا ہے " آپ نے فرایا :۔

ھومعمن احب (بخاری وملم) وواس نے ساتھ ہے جاہے۔

ایک مخص نے معزت مرابن مبدالعزرے کیا کہ پہلے زبانے میں یہ بات مشہور تھی کہ اگر تم عالم بن کتے ہو تو تہیں عالم بنا چاہیۓ 'عالم نہیں بن سکتے تو متعلم بن کردہو' متعلم نہیں بن سکتے تو اہل علم سے مجت کو 'ان سے مجت نہیں کر سکتے تو کم سے کم اتا مرور کرد کہ ان سے نفرت مت رکو معزت عمرابن عبد العزیز نے فربایا: بہان اللہ!اللہ تعالی نے بدی راہ نکال دی ہے۔ اب دیکھو ابلیس نے تم سے کیے حمد کیا ہے ' پہلے تو تہیں خبر کی محبت کے تواب سے محروم کیا' بحرای پر اکتفا نہیں کیا' بلکہ تمارے دل میں بھائی سے نفرت بداکی'اور حہیں اس نفرت کے اظہار پر اکسایا' یمان تک کہ تم کناہ گار ہوئے' عامدے گناہ میں

احياء العلوم لجلدسوم

کیا شک ہے' ہوسکتا ہے تم کی عالم سے حسد کرد' اور تمہاری خواہش ہو کہ وہ دین میں کوئی غلطی کر بیٹھے تاکہ اس کی عزت و معبولیت خاک میں مل جائے یا وہ کو نگا ہوجائے' تاکہ علم کی کوئی بات اس کی زبان سے نہ نظلے یا اتنا تیار پڑے کہ پڑھانے کے قابل نہ رہے' اس سے بدھ کرکیا گناہ ہوسکتا ہے؟ ہاں اگر کوئی محض عالم کے درجے تک نہ کینچنے کی وجہ سے ممکین ہو تو گناہ' اور عذاب آخرت سے محفوظ رہے گا۔ حدیث شریف میں ہے۔

اهل الجنة ثلاثة المحسن والمحبله والكافعنه (١) الل جنت تين طرح ك آدى بين أيك احمان كرف والا وومرا اس سے مجت كرف والا تيرا اس سے تكليف وہ چزرد كنے والا تيرا اس سے تكليف وہ چزرد كنے والا۔

وَلَا يَحِيثُ الْمَكُرُ النِّينِي إلا بِالْمِلْمِ (١١١م١١٥ ٢١١١م)

اوربری تدیموں کا دبال (حقق) آن تدیموالوں بی پریز تاہے۔

اکثرابیا ہو تا ہے کہ حاسر دسمن کے لیے جس بات کی تمناکرتا ہے خودای میں جٹلا ہوجاتا ہے 'ابیا بہت کم ہوتا ہی کہ جو مخض دوسرے کی برائی جاہے خوداس میں جٹلانہ ہو 'چنانچہ حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ میں نے حضرت مثان کے لیے جس چزی تمناک وہ مجھ پر ضرور پڑی 'یمال تک کہ اگر میں ان کے لیے قل کی تمناکرتی ہوں تو قل ہوجاتی۔

بید نفس حد گناه ہے اس سے ان چزوں کا خیال کرنا جا ہیے جو حد کی احث پردا ہوتی ہیں جیسے اختلاف انکار جق ، دشن سے
انقام لینے کے لیے خواحش کے سلسط میں زبان اور ہاتھ کی آزادی ' یہ وہ بتاری ہے جس میں پھیلی اسٹیں ہلاک ہوئی ہیں۔
صد کے علمی علاج کی تفصیل یہ بھی 'اگر انسان صاف ذبن اور جنورِ قلب کے ساتھ علاج کے علمی طریقوں پر خور کرے تو کوئی
وجہ نہیں کہ اس کے دل میں حد کی آگ ہوئی رہے ، حقمند کے لیے صرف اتنا جان لیما کائی ہے کہ حد حاسد کے لیے مملک محدود
کے لیے باعث مشرت رہ کریم کے خضب کا سب اور اس کی زندگ کے مزہ کو کمدر کرنے والا ہے۔
حسد کا علمی علاج یہ ہے کہ جو بچھ حمد جا ہے اس کے خلاف کرے خواہ وہ بات قول ہویا فعلی چنا نچہ آگر جذبہ
حسد کا علمی علاج یہ جد کا علمی علاج یہ ہے کہ جو بچھ حمد جا ہے اس کے خلاف کرے خواہ وہ بات قول ہویا فعلی چنا نچہ آگر جذبہ

<sup>(</sup>١) اس كامل مى ديس لي\_

76

احياء العلوم جلدموم

حددس سے یہ تا خاکر تا ہے کہ وہ محدود کی ذمت کرے تواہ جا ہے کہ وہ اپن زبان کو اس کی مرح و تعریف کا مکن بنا کے اگر حددش سے سخترکرنے پر آمادہ کرے تواہ کے سامنے متواضع رکھے اور و حمن سے معذرت کرنے کا الرّام کرے اگر عطائو انعام سے روکے تو اس بنی زود گی کرے اگر اس بن الحلف سے بھی کام لیا 'اور دل پر جرکرنا پڑا تب بھی کوئی مضا گنتہ نہیں 'محدود کو معلوم ہوگا تو وہ خوش ہوگا اور محبت کرنے گئے گا 'اور جب اس کی طرف سے مجبت ہوگی تو صامد بھی محبت کرنے پر مجبور ہوگا 'باہمی محبت سے موافقت پر الحمار مسرت سے مجبور ہوگا 'باہمی محبت سے موافقت پر الموافقات ہی اور الفات ہی سے حدد کا مادہ ختم ہوتا ہے 'تواضع 'تواضع 'تواضع کی طرف لوقا ہے اور رہ چاہتا ہے کہ وہ بھی ای طرح اچھا سلوک کرے بسیا اس نے کیا ہے پھر احسان اول احسان کرنے والے کی طرف لوقا ہے اور اس کے دل کو خوش کردیتا ہے پہلے اس نے احسان موثر نہ ہونا چاہئے کہ اگر تم نے محبود کے سامنے تواضع کی 'اور اس کی تعریف کی تو وہ حمیس عاج 'وکیل 'منافی یا خوف زدہ تصور کرے 'شیطان اس طرح فرج سے دے کر انسان کو ہلاک کرتا ہے 'وحمن کے ساتھ خوش خلتی سے چیش آنا خواہ وہ طبی طور پر ہویا ہو کہا نہ عد اور ہونا ہے ہو جو تا ہو جاتی ہو اور وہ تا ہے اور وہ نہیں گیا تھا وہ حبت پر الموائی ہو اور وہ نہیں گیا تھا ہو ہو جاتی ہو اور وہ تا ہو اور وہ نہیں گیا تھا ہو ہو جاتی ہو اور وہ آنہیں گیا تھی تھی تا خواہ وہ طبی طور پر ہویا ہو تکلف عدادت کے ماتے خوش عوب پر الموائی ہو اور وہ حد کی تھیف عدادت کے ماتے خوش خلاصے کو تا ہو جاتی ہو اور وہ نہیں گیا تھیں وہ تا ہو جاتی ہو اور ہو تا ہو ہو

یہ حدی دوائیں ہیں ان کے تقی ہے الکار نہیں کیا جاسکا البتہ دانوں کے لیے ان کا ذاکفہ تلا ہے انہیں تلخ دوائی زیادہ نفح بخش اور مفید ہوتی ہے 'جو فض دوا کی تفی پر مبر نہیں کرنا وہ شفاء کی طاوت نہیں یا نا اس تفی کا بداشت کرنا اس دفت آسان معلوم ہوگا جب وہ علاج کے علی اور عملی طریقوں پر فور کرلے گا اور یہ سمجے گا کہ اللہ تعالی کے حکول پر داخی رہنا اس کے معلوم ہوگا جب وہ علاج کے علی اور عملی طریقوں پر فور کرلے گا اور یہ سمجے گا کہ اللہ تعالی کے حکول پر داخی رہنا اس کی عزت کے منافی ہے مراسر جمالت ہے آگر یہ بات ول جی رائح ہوگی تو اس کا نتیج میں نظے گا کہ وہ اپنے دشنوں کی موت کا خواہاں ہوگا باکہ مخالفت کا نام ہی باتی نہ رہ اور یہ جا ہے گا کہ کوئی ہی چیز میرے خطاء و مراد کے خلاف نہ ہو 'سب کام میری خواہش کے مطابق ہوں' مالا تکہ ایا ہونا ممکن نہیں ہو بالا تو رہنا ہوں مطابق ہوں' مالا تکہ ایا ہونا ممکن نہیں ہو بالا تو رہنا ہوں کہ اور دس سے بالا خرید ہو ہو جائے اور وہ مرا یہ کہ جو بھو ہو وہ تساری خواہش ہی جا ہو ہو ہو جائے اور وہ مرا یہ کہ جو بھو ہو وہ تساری خواہش ہی جا ہے ہا کہ جائے ہی بالم طریقہ اپنے افتیار میں نہیں ہیں اور نہ اس میں مطلف اور مجاہدے کی مجائے اور وہ مرا یہ کہ جو بھو جائے اور خواہش ہی جائے ہی بالم طریقہ اپنے افتیار میں نہیں ہیں اور نہ اس میں مطلف اور مجاہدے کی مجائے ہوں ہو است کے ذریجہ ایا ہونا محکی ہو اور کو اس سکا ہو بالیت وہ مراح کا ماصل کرنا ما قالی ووانا کے لیے ضوری کا دل اور اور کو اس کرنا میا قول ووانا کے لیے ضوری ہو اس کرنا ما قالی ووانا کے لیے ضوری ہو ہو ہو کہ کرنا ہو کہ کہ کا ماصل کرنا ما قالی ووانا کے لیے ضوری ہو

یہ اجمالی علاج ہے جمال تک تفعیلی علاج کا تعلق ہے وہ انشاہ اللہ آنے والے صفحات میں ڈکور ہوگا حد کے جفے اسہاب بیان کے سے جیں وہ سب مستقل بھارواں ہیں اور شریعت میں ہر سبب کا علاج انشاہ اللہ اپنے اسپے اسپے موقع پر بیان کیا جائے گا کہ وسد کا ہاتہ ہی امراض ہیں اور کوئی بھی مرض اس وقت تک فتم نمیں ہوتا جب تک اس کا اتہ باتی ہے البت ہو فض علم و عملی طریقت علی مجون ہی المراض ہیں اور کوئی بھی مرض کی شدت میں کی ضرور آئے گی اور طبیعت میں مجد نہ ہو سکون ضرور پیدا ہوگا کہ نہ مخطف کا باحث بن جائے گا ما ایک مخص جاہ کا ہوگا کہ نہ موجد گا اور اس مرجہ کا اور اس مرجہ و مقام رکھتا ہے محدد کی جاہ و منزلت مالب ہے اور اس محص سے حدد کر تا ہے جسے جاہ میشرہ ہو جائے اور خود اسے حاصل نہ ہوجائے کہ ہو جائی زبان اور ہا تھی اس حدد کے سبب یعنی جاہ کا اس حدد کے سبب یعنی جاہ کا طلاح نہ ہوگا دل میں محدد نہ رہے 'جب تک اس حدد کے سبب یعنی جاہ کا طلاح نہ ہوگا دل میں محدد نہ رہے 'جب تک اس حدد کے سبب یعنی جاہ کا طلاح نہ ہوگا دل میں محدد نہ رہے 'جب تک اس حدد کے سبب یعنی جاہ کا طلاح نہ ہوگا دل میں محدد نہ رہے 'جب تک اس حدد کے سبب یعنی جاہ کا طلاح نہ ہوگا دل میں محدد نہ رہے 'جب تک اس حدد کے سبب یعنی جاہ کا طلاح نہ ہوگا دل میں محدد کے سبب یعنی جاہ کا

احياء العلوم جلدسوم

حسدی وہ مقدار جس کا دل سے دور کرناوا جب ہے

ایذا کینے والے سے نفرت کرنا طبی نقاضا ہے اگر حمیس کوئی ایذال فیاسے لئے یہ مکن حمیس ہے کہ تم اس پر اظمار نارا ملکی نہ کرد یا دل سے اسے برا نہ الو اس پر کوئی افت نازل ہو اور تم برا نہ سمجو تمارے نزدیک اس کی بری حالت اور اچمی حالت دونوں يكسال نہيں ہوسكتيں بلك تم اسے دل ميں ان دووں مالوں ك درميان فق محسوس كرتے ير مجور ہو شيطان اي مجورى سے فائده افهاكر حميس حدى طرف عينيا ب- اب أكر شيطان مؤثر ابت موكيا اور تم ايد قول يا تعل عد حد كري الكوات مندكار ممروع ادر اکر اسے ظاہر کو صدے یا فلیہ ددر رکھا لیکن دل سے بید جاہتا رہے کہ سمی طرح اس کی فحت زائل ہوجائے اور تم نے این اس خواہش کو براہمی نہیں جانا تب ہمی منظار ہو سے اس لیے کہ حدد قلب کی صفت ہے صفت هل نہیں ہے جیسا کہ قرآن كريم مي ارشاد فرمايا كياب

لايجِدُونَ فِي صُدُورِ هِمْ حَاجَمُومُ الْوَتُوا(ب١٢٨ ٢٥٥٥) اور نمیں پاتے اپنے دلوں میں محل اس چیزہے جو اقسیں لی۔

رىيا-ۇقۇالۇتكىفۇرۇنگىماڭفۇرۇافتكۇنۇنسۇالىسەرە اسىدە) چاہے ہیں کہ تم بھی کافر ہوجاؤ جیے دہ ہوئے محرسب برابر ہوجاؤ۔

ايك جدار شاد قرايا-اگر حمیں کو بھلاکی طے وان کو بری گل

غیبت اور جموث کی طرح حدی مار جواعمال مردد موت ہیں وہ میں حید ہیں موتے بلکہ حدد کامل قلب ہی ہو تاہے نہ کہ اصداء وجوارح البتدل كاحسدان اموريس بين بجن كاتعلق حنول الحادي وادرجن كاسعاف كرانا ضوري مو الكديد تهاریے اور اللہ تعالی کے ورمیان معصیت ہے۔ معانب کرانا ان مواقع پر واجب ہے جاں اسباب کا ظمور احصاء ظاہری بر ہوا اب اكرتم ظاهري اصداء يرحد كوظا برند بوف دد اورنس كومى اس كى مالت كى نفاير يراسمحوكدوه خواه كواهد مردى تعت كا دوال چاہتا ہے کویا تم اپی طبیعت کے اس رجان کو برا مصلے ہو اور دو مرے کی تحت کا دوال چاہے کی نام رفس کی دمت کرتے موید ذمت مقل کی جت ہے ، اس صورت میں تم اپنا فرض پورا کر چے ہو' باتی جو کو ہے وہ تمارے افتیار میں نس ہے' طبیعت کا اس طرح بدل دیا کہ اس کے زویک اچھا کرنے اور برا کرنے والے دونوں ایک موجائی اور وشنوں کی خوشی اور غم يكسال معلوم موانساني طاقت سے با مرسب بشرطيك موى دنياوى الذات ميں فرق رہے بال أكر الله تعالى كى مجت ميں اس طرح دويا رہے گاجس طرح شراب پینے والا اپن شرب میں فرق رہتا ہے اور اسے ماسوا کا ہوش باتی نمیں رہتا تو اس کے قلب کی مالت بلاشبہ الی موجائے گی کہ وہ بشوں کے احوال کی طرف موجہ ہی نہیں ہوگا بلکہ سب کی طرف ایک ہی آگھ سے دیکھے گا اور وہ آگھ ہوگ رحت کی اکر سب کواللہ کو براء سم کان کے تمام اعمال واقعال کا ضع باری تعالی کو قراردے کا اور اس حقیقت کا بقین رکے کا کہ کا نات کا ہرورہ اللہ تعالی کے اِتھوں میں معرب اس کی مرض و مطاع کے افیرایک کمی بھی پر دس بلا سمق کے مالت اگر کمی کو میتر بھی ہوتی ہے تو وائی نہیں ہوتی بیل کی طرح چیلی ہے ، قلب بھرای اپی اصلی حالت میں واپس اجا یا ہے ، وعن (شیطان اسے ورفلانے لگا ہے اس کے دل میں وسوے والے لگا ہے ؛ چنانچ اگر کمی نے شیطان کی ان حرکتوں کو برا سجما اور مقل کے تفاضے ے قلب کے اس میلان پر کراہت فا ہری وکویا اس فراین فریشہ اوا کردیا۔

بعض لوگ یہ کتے ہیں کہ جب تک حمد اصفاور ظاہر نہیں ہو آت تک کوئی گناہ نہیں ہو تا حضرت حسن سے کس نے حمد کے

احياء العلوم اجلد سوم

بارے میں سوال کیا ، تو آپ نے فرمایا لے دل میں پوشیدہ رکھنا چاہیے اگر پوشیدہ رہے گاتو کوئی ضرر نہیں ہوگا، بعض لوگوں نے اس روایت کوان سے موقوفاً اور بعض نے مرفوعاً نقل کیا ہے۔ آخضرت صلی الله علیه وسلم نے فرمایا:

ثلاثةلا يخلومنهن مؤمن ولممنهن مخرج فمخرج من الحسدان لا يبغي (١) تین باتیں اسی ہیں جن سے کوئی مؤمن خالی نہیں ہو تا اور اس کے لیے ان باتوں سے نطنے کا راستہ می ہے حدے لکنے کا طریقہ بدے کہ خواہش نہ کرے۔

بمتريي ہے كه اس سے مرادوه بى ليا جائے جو اوپر ندكوره بوالين وہ حمد جے آدى دين اور مثل كے نقاضے سے برا بحقیا ہواور طبیعت کی خواہش کو ناپند کر آ ہو۔ یہ کراہت اسے خواہش اور ایزائے مدکتی ہے ورنہ روایت میں جو تغییلات نہ کور ہیں ان سے تو یہ ابت ہو آ ہے کہ برحد کرنے والا گنگارے پرحد قلب کے وصف کا نام ہیں ہے ، چنانچہ جو فض مسلمان ک برائی جاہے گادہ ماسد تمرے گااس تغمیل کا مامل بدلکا کہ اس حدے بارے میں اختلاف ہے جودل میں موادر اعضاء براس کا ظہور نہ ہوا ہو آیا وہ کناہ کا سب بے گایا نہیں؟ بظاہر آیات اور احادیث سے یکی پتا چاتا ہے کہ جو مخص کسی مسلمان کا دل سے برا چاہتا ہے اور اپنے اس عمل کو بھی برانسیں سجمتاوہ اس قائل نہیں ہے کہ اے معاف کردیا جائے اس سے بیر بھی معلوم ہوا کہ د شنوں کے ساتھ آدی کی تین مالتیں ہوتی ہیں ایک یہ کہ اپنی مبعبت سے مجبور ہوکران کا برا چاہے لیکن عقل یہ کہتی ہے کہ کسی ملان كابرا جابنا امچما نسي ب ول قابل ذمّت ب كدوه اس طرح كرسواكن خيالات كامرجع بنا بواسي اورود يد بمي جابتا بو كدى طرح دل كى يد حالت باتى ندرب وه كى سے حدد ندكر ب اور كى كابراند جام وحدى يد تتم معاف ب اس ليك آدی کے افتیار میں اس سے زیادہ کھے نہیں ہے و سری حالت بیہ ہے کہ دل میں بیہ خواہش ہو کہ دشمن کی نعت زائل ہوجائے ' اے تکلیف پنچ توخوش ہو اور اصداء کے ذریعہ یا زبان کے ذریعہ اس خوشی کا اظمار ہمی کرے توبید حمد قطعاً منوع ہے " تیسری حالت ان دونوں حالتوں کے بین بین بین بے ایعن دل میں حسد ہو 'اور عقل اسے محمدہ مجی نہ سمجھتی ہو 'اور نہ دین کے نور سے اس پر كيربو البت اصفاء حدى اطاعت سے محروم بول يہ تيس مالت مخلف فيد ہے كا بريات يى ہے كه اس حد سے بحى آدى محنه كارجو ما ہے۔

كتاب ذيم الدنيا

دنيا كى فرمت كابيان

دنیااللہ کی دشمن ہے 'اللہ کے دوستوں اور دھنوں کی بھی دسٹمن ہے 'اللہ کی دسٹمن اس لیے ہے کہ اس کے بندوں کو را اراست ر چلے نہیں دی ای وجہ ہے کہ جب سے اللہ نے اسے پیدائی اسے اس کی طرف نظر بحرکر نہیں دیکھا۔ اللہ کے دوستوں کی اس کے دشن ہے کہ ان کے سامنے آرائش اور زیائش کرے تکتی ہے انسین اپنی رونق اور شادایی سے المحاق ہے تاکہ کسی طرح وہ اس ك دام فريب من آجائي ونياك علامة موع جال سے فكف كے النين مبرك كروے محوف منے برت بي-وشمنان خدا کے اس کی دھنی ہے ہے کہ اس نے احس اسے فریب کے جال میں پینسالیا اور احس سبزماغ دکھا کرائے قریب کرایا یماں تک کہ وہ اس کی گرفت میں آھے اور اس پر حاد کر بیٹے او انہیں دات میں جٹلا کردیا وزیامی دات سے نے سے قو آخرت کی رسوائی اور ندامت سے چھٹارہ نہ پاکیس مے اور ایرالا بادی سعادت سے محروم موں مے دنیا سے رخصت موں مے تواس کے جدائی کا واغ ان کے سینوں پر ہوگا اور جب آخرت کے وروناک عداب میں جملا ہوں کے تو باحسرت وغم مدمد چاا کمیں سے لیکن دنیا مد 

www.ebooksland.blogspot.com

112

احياء العلوم لجلدسوم

ای میں راندے ہوئے پڑے رہواور جھے سے بات نہ کرو۔

وہ لوگ اس تیت کریمہ کی مصداق ہوں ہے۔ علیہ مسرم میں جب میں جب میں

الْ الْمِيْنَ الْمُتَرَوِّ الْحَيَّاةُ النَّنُيَا بِالْآخِرَةِ فَلَا يُخَفِّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلَا هُمُ يُنْصَرُون (بِارْ الْمَتَارِ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُنْكِابِ الْآخِرَةِ فَلَا يُخَفِّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلَا هُمُ

یہ وہ لوگ ہیں کہ انہوں نے دنیاوی زندگی کو آخرت کی زندگی کے عوض میں خرید لیا ہے 'سو تو نہ ان کی سزا میں شخفیف کی جائے گی اور نہ کوئی ان کی طرف داری کہائے گا۔

جب دنیا کے شروفتن کا عالم یہ ہے کہ نہ یہ خدا کی دوست ہے 'اور نہ اس کے دوستوں کی 'حدید کہ اس کے دھمنوں کی بھی دوست نمیں 'تو ضروری ہوا کہ ہم س کی حقیقت ہے واقف ہوں اور یہ جائیں کہ اس کے پیدا کرتے ہیں کیا حکمت ہے جب کہ یہ خالق کی بھی دشمن ہے اور مخلوق کی بھی اگریے ہی دیکھیں کہ دنیا کس طرح دھوکا دی ہے 'اور شر پھیلانے کے کیا طریقے افتیار کرتی ہے ' بھی دشمن ہمیں شرکے بداخل کا علم نہ ہوگا ہم اس سے فی نہ سکیں کے بلکہ کیا جب ہم اس میں جتا ہوجا کی ۔ بیش اور کا فار انقل کے جائیں کے پھراس کی حقیقت بیان کی جائے گی اور اس میں مشخول ہو کر لوگ یا دِخد اسے عافل ہوجائے گی اور اسے مثالیوں سے واضح کیا جائے گا پھران دنیا دی احمال کی تفصیل کی جائے جن میں مشخول ہو کر لوگ یا دِخد اسے عافل ہوجائے ہیں پھردنیا کی دخیت کا علاج بتایا جائے گا بھران دنیا دی احمال کی تفصیل کی جائے گی جن میں مشخول ہو کر لوگ یا دِخد اسے عافل ہوجائے ہیں پھردنیا کی دخیت کا علاج بتایا جائے گا 'انشاہ اللہ۔'

دنیا کی ذمت : قرآن کریم میں بے شار مواقع پر دنیا کی ذمت کی گئی ہے اور عاطین کو تھم دیا گیا ہے کہ وہ دنیا ہے اعراض کریں اور دہ کریم کی طرف رجوع ہوجائیں انبیاء علیہ العلوة والسلام کی بعث کا متعمد بھی کی ہے کہ وہ اللہ کے بندوں کو دنیا ہے منحرف کر کے آخرت کے رائے پر چائیں "واس لیے دنیا کی ذمت پر قرآن کریم کی آیات ہے استشاد کرنے کی بہ ظاہر کوئی مرورت نہیں ہے اس سلطے میں چند روایات لکھی جاتی ہیں۔ روایت ہے کہ مرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم ایک مرده بری کے پاس سے گذرے اور فرمایا:

الدنياسجن المؤمن وجنة الكافر (بخارى ومسلم ابوهريرة) ونامومن كاقير فانداور كافرى جند ب

ایک روایت میں ارشاد فرمایات

الدنيا ملعونة ملعونامافيها الاماكان الله منها (ترمذى ابن ماجم ابوهريرة) ابوهريرة) ونامعون عن اورجو كم اسين عود عن المون عن المون

احياء العلوم جلدسوم

حضرت ابوموی افعری روایت کرتے ہیں کہ مرکارود عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد قرایا۔ من احب دنیاہ اضر باتخر ته ومن احب آخر ته اضر بدندیاه (احمد بزاز ' طبر انی۔ حاکم) جو اپنی دنیا سے مجت رکھتا ہے وہ اپنی آخرت کو نقسان پنچا ہے اور جو اپنی آخرت سے مجت رکھتا ہے وہ این دنیا کو نقسان پنچا ہے۔

ایک مرحبه ارشاد فرمایا:-

حبالننياراس كلخطيئة ابنابى النيابيهقى مرسلا

دنیا کی محبت ہر گناہ کی جڑہے۔

زیر ابن ارقع روایت کرتے ہیں کہ ہم حضرت ابو بر صدیق کے ساتھ تھے آپ نے پائی مگوایا 'لوگوں نے شدکا شربت ہیں کہ بی کردیا 'جبوہ شربت کا پیالہ منوے قریب لے گئے آبا اقتیار روئے گئے النمین روٹاء کو کردفتاء ہی روئے گئے رفتاء تو کھ در روکر چپ ہو گئے لیکن آپ روٹے ہی رہے رفتاء کو خیال ہوا کہ شایہ ہم نے روئے کا سب دریافت نہ کر سکیں کے 'راوی کئے بیں کہ بھر آپ نے اپنی آبھیں پر مجیں 'ہم نے دریافت کیا: اے ظیمند ارسول! آپ کو کس چزنے اتا دوئے پر مجود کیا؟ انہوں نے فرایا کہ رسول اکرم صلی اللہ طید وسلم کی فدمت میں حاضر تھا میں نے دیکھا کہ آپ اپنے جم مبارک سے کسی چزکو ہٹا رہ بیں لیکن دہ چزنظر نہیں ہم بی تھی میں نے مرض کیا: یا رسول اللہ آپ اپنے جم مبارک سے کیا چڑھا رہے ہیں 'آپ نے فرایا: بیں لیکن دہ چزنظر نہیں ہم مثلت لی فقلت لھا الیک عنی شمر جعت فقالت آنک ان افلت

هده اللي مست لى مست له اليات على مارجات المست المست منى المرجات المست المست المست المست المست المست المست المر منى لم يفل موكر ميرے ماضے آل من الم اس كا الم ما الم مادرية وه بار آلى اور جمع ماكنے كى كداكر آپ جمع سے بيچ رہيں كے قرآب كے بعد والے لوگ قرنس بيس كے۔

سركار دوعالم صلى الله عليه وتسلم كاارشاد --

ياعجباكل العجب للمصدق بدار الخلودوهو يسعى لدار الغرور ابن

ابیالننیا ابوجریر مرسلاً

برا تجب اس فض رہو آ ہے جودائی گر (آخرت) کی تعدیق کرنے کے بادجود دنیا کے لیے کوشاں ہو۔
روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ایک کو ڈی پر کھڑے ہوئے اور لوگوں سے ارشاد فرمایا "هلمواالی اللنیا" آؤ
دیکھو دنیا کہی ہوتی ہے آپ نے اس کو ڈی سے ایک سرا ہوا کیڑا اور کی سڑی ہڑیاں لیں "اور فرمایا : "هلمواالدنیا" یہ ہونیا '
دابن ابی الدنیا 'بہتی 'ابن میمون افعی مرسلاً) اس مدے میں اس حققت پر تنبیہ فرمائی فی ہے کہ دنیا کی زمنت بھی ان کیڑوں کی
طرح جلد ہوسید ہوجائے گی اور جو جسم دنیا میں پورش پاتے ہیں وہ بھی ان ہڑیوں کی طرح کل سڑجائیں کے اور دینہ دینہ ہوجائیں
کے 'رسول اللہ صلی اللہ طیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں۔

(۱) بردایت ترفری اور این ماجر می معرت او سعیدا قدری سے معلی ہے البتداس میں بے قول نیں ہے "ان بنی اسرائیل" س دوایت کا پہلا بر شنق علیہ ہے این انی الدنیائے من سے مرملاً موی بر بھی نقل کیا ہے۔ نی اسرائیل کے لیے جب دنیا وسیع ہوئی تو وہ زیور مورتوں خوشبواور کروں کے سلسلے میں جران رہ مجے۔

حعرت عيسى عليد السلام فرمات بين كدونيا كوابنا مالك مت بعاد وه تهيس ابنا فلام بنافي ابنا فزاند اس كم بإس امانت ركموجو ضائع ند كرے اور تمارے مال كى حافت كرے ونيا كا فراند ركنے والوں كو برونت جورى كا خوف رہتا ہے جس كافزاند خدا ك یاں ہے اسے کی طرح کا خوف نہیں ہے ایک مرجد ارشاد فرمایا: اے حوار یو ایس نے تمہارے لیے دنیا کو اوندھے مند کردیا ہے تم میرے بعد اے افھانہ دینا و نیا کی خبافت میں سے بیات ہے کہ اوی دنیا کی خاطر خدا کی نافرانی کر تا ہے مالا تکہ جب تک دنیا نیس چفتی آخرت نیس ملی اگر تم اخرت چاہے ہو تو دنیا کو گذرگاہ سجے کر دہواہے آبادمت کرو اوربیات جان رکھو کہ ہرگناہ ک جردنیای مبت ب بعض اوقات ایک ساعت کی شوت طویل مدت کے لیے فم کا باعث بن جاتی ہے۔ یہ می آپ ہی کاارشاد ہے کہ تمارے کے دنیا اوندھے منے پڑی ہے اور تم اس کی پشت پر بیٹھے ہوئے ہو۔ دنیا کے سلط میں تم سے بادشاہ اور عورتیں مقابلہ نہ کریں 'تم بادشاہوں سے ان کی دنیا کے لیے جھڑا مت کرو جب تم ان کی دنیا سے فرض نے رکھو مے وہ تمیارے در پے نہ مول مے اور موروں سے نماز روزے کے ذریعہ بج سے فرایا: دنیا طالب بھی ہے اور مطلوب بھی ا فرت کے طالب کو دنیا اللاش كرتى ہے ماكدوہ اس ميں اپنا رزق عمل كرليں اورونيا كے طالب كو افرت بلاتى ہے حتى كد موت اجائے اور اس كى كردن پر موار موجائد موی بن بیار کتے ہیں کہ رسول اکرم صلی اللہ طبید وسلم نے ارشاد فرمایا:

انالله عزوجل لم يخلق خلقا ابغض اليهمن الننيا وانه خلقها لم ينظر اليها

(ابن الى الدنيا، بيعتى مرسلاً)

الله تعالى نے دنیا سے زیادہ مبغوض كوئى دوسرى كلوق بدوا نمیں فرمائى اور جبسے اسے بدواكيا ہے اس كى

ردایت ہے کہ سلمان ابن داؤد ملیما السلام اپنے لکرے مراہ سمی عابد کے پاس تشریف لے گئے "آپ کے دائیں اور بائیں جن وانس معين بنائے ہوئے تھے 'اور پرندے اوپرے سايہ كردے تھے 'عابدے مرض كيا: اے ابن داؤد! اللہ نے آپ كو بدى سلطنت عطا فرمائی ہے ، حضرت سلیمان نے فرمایا بمومن کے اعمال میں ایک تنبیج اس تمام دنیا سے بمتر ہے جو ابن داؤد کو مطاکی حمیٰ ہاں لیے کہ جو کچھ ابن داؤد کے پاس ہو و ضائع ہونے والا ہا اور تنج باتی رہے والی ہا ایک مواہد بیں ہے کہ سرکار دوعالم صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا:

الهاكم التكاثر يقول ابن آدممالي مالي وهل لك من مالك الاما إكلت فافنيت اولبست فابليت او تصلّقت فابقيت (مسلم عبدالله ابن الشخير)

غفلت میں رکھاتم کو زیادتی کی حرص نے این ادم کتا ہے میرامال میرامال ہے مالا کلہ تیرا ای قدرہے جتنا تونے کھا کرضائع کروا 'یا پن کررانا کردیا صدقہ کرکے باقی رکھ چموڑا۔

رسول أكرم صلى الله عليه وسلم ارشاد فرمات بي

الننيا دار من الادارله ومال من الامال له ولها يجمع من الاعقل له وعليها يعادى من لا علم له وعليها يحسد من لافقه له ولها يسعى من لايقين له (احمدعائشة مختصراً)

دنیا اس کا کھرہے جس کے پاس کھرفہ ہو اور اس کا مال ہے جس کے پاس مال نہ ہو ' دنیا کے لیے وہ جمع کریا ب جس کو عقل ند مواور اس پروه جمكر تا ب جس کو علم ند مواور ده اس پر حد كر تا ب جس كو سجه ند مواور

احياءالعلوم جلدسوم

اس کے لیے وہ کوشاں رہتا ہے جسے یقین نہ ہو۔

ایک مدیث میں ہے۔

من اصبح والتنيا اكبر همه فليس من الله في شئ والزم الله قلبه اربع خصال همالا ينقطع عنه ابداوشغلالا يتفرغ منه ابداو فقوالا يبلغ غناه ابدا واملالا ببلغ منتها مابدا (طبر انی اوسط ابو در ابن ابی الدنیا -انس ) جس مخص کا حال به بوکد دنیای اس کا پوامتعدین جائے و مخص الله تعالی سے کی چزیم نہیں ہو اور الله تعالی سے اور الله اس کے دل کو چار عاد تیں لازم کردیتا ہے من جمہ اس سے بھی جدا نہیں ہو تا بعل کہ اس سے بھی فراغت نهیں ہوتی نفر کہ بھی مالداری کو نہیں ہنچاکیتی دنیا داری حاجتیں بھی محتم نہیں ہوتیں اورامل کہ بھی

حضرت الدجرية روايت كرت بين كر رسول اكرم ملى الله عليه وسلم في محت ارشاد فرمايا اعد الدجرية كياين تحصد نيا اوراس كى تمام چزين دكماوون؟ مين في مرض كيا: ضرور دكملائين يا رسول الله! آپ في ميرا بات كوا اور محصد مدين كى ايك وادى مين کے محد دہاں ایک کوڑی تھی جس میں محورویاں عباسیں ممال اور گذرے جی ترے رہے ہوئے تھے اس کے بعد آپ نے ارشاد هنهالالو ؤس كانت تحرص وتأمل كاملكم تمهى اليوم عظام بالاجلد ثم هي صائرة رماناوهنه العنرات هي الوان اطعمهم من حيث اكتسبوها ثم قنقوها في بطونهم فاصبحت والناس يتحامونها وهذه الخرق البالي كانت رياشهم ولباسهم فاصبحت والرياح تصفقها وهذه العظام عطام دوابهم الني كانواينتجعون عليها اطراف البلادفمن كان باكيا على الدنيا فليبك قال فمابر حناحتي اشتدبكاء نا (١)

یہ سرایے بی حرص کرتے سے جیے تم کرتے ہو اور ایے بی امیدیں کرتے سے جیے تم کرتے ہو پروہ آج بغیر کھال کی ہٹیاں بن گئے ہیں محررا کہ موجائیں مے 'اوربیدوہ نجاستیں ہیں جوان کے انواع واقسام کے کھانے تھے نہ جانے کمال کمال سے کمائے تھے پھران کھانوں کو انہوں نے ایٹے پیٹوں میں اُنڈیلا اور آج ان کی بیہ حالت ہوگئ کہ لوگ ان سے بچتے ہیں' اور یہ بوسیدہ چیتورے ان کالباس تھے آج یہ ہوا سے مارے مارے پھرتے ہیں 'اور یہ بڑیاں ان کے جانوروں کی بڑیاں ہیں جن پر سوار ہو کروہ شرشر محوا کرتے تھے جو مخص دنیا پر

ردسك روئ الوجرية كت بي كدجب تك بم خوب ند روك وبال س ندمخ

روایت ے کہ جب اللہ تعالی نے حقرت اوم ملید السلام کوونیا میں اتارا قوان سے قرمایا ابن للحز اب ولد للف (دریان ہونے کے لیے تعمیر کراور فنا ہونے کے لیے بیدا کر) داؤد این بلال کتے ہیں کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے محیفوں میں کھا ہوا ہے "اے دنیا! تو نیک لوگوں کی نظر میں بدی ذکیل ہے جن کے لیے تو بن سنور کر تکاتی ہے میں نے ان کے دلوں میں تیری طرف سے نفرت پیدا کردی ہے اور وہ محمد سے اعراض کرتے ہیں کوئی گلوق میں نے تھے سے نیادہ ذلیل پیدا نہیں کی تیری ہرمالت ذليل بي توفا موت والى ب جس موز من في مجميدا كيا تعالى مدريد فيمله كرديا تعاكد توجمي كسي في باس ندرب كي ندكوني تیرے پاس رہے گا'اگرچہ کوئی دنیا دار کتناہی بیٹیل کیوں نہ ہو' خش خری ان ٹیوکاروں کے لیے ہے جن کے دل میری رضا اور جن ك ضير صدق واستقامت سے يُر بين خوش خرى موايے اوكوں كے ليے ان كى جزاء ميرے پاس يہ موكى كه جب وہ اپنى قرول سے

<sup>(</sup>۱) اس روایت کی کوئی اصل محصر حمیل فی۔

احياء العلوم بجلدسوم

نکل کرمیری طرف چلیں مے توالیک نوران کے آھے آھے ہوگا اور طائمکہ انہیں اپنے محیرے میں لیے ہوئے ہوں مے یہاں تک كه جس قدروه مجمع سے رحمت كى اميدر كي تتے ميں انہيں عطاكوں كارسول الله صلى الله عليه وسلم ارشاد فرماتے ہيں۔ الدنيا موقوف بين السماء والارض منذخ لقها الله تعالى لم ينظر إليها وتقول يوم القيمة بارب اجعلنى لادنى اولياء كاليوم نصيبا فيقول اسكنى يالاشئى انى لمارضك لهمفى النيارضاك لهماليوم (١)

دنیا زشن و اسان کی درمیان موقوف ہے اورجب سے اللہ نے اسے پیدا فرمایا اس کی طرف نظر نہیں فرمائی قیامت کے روز دنیا عرض کرے گی اے اللہ! این کس مقرب ولی کو جمع میں سے کوئی حصد عطا فرما اللہ تعالی فرائیں مے چُپ رہ رَدیل جب میں نے مجھے دنیا میں ان کے لیے پند میں کیالو کیا آج پند کراوں گا۔

حضرت آدم علیہ السلام سے متعلق روایات میں ندکور ہے کہ جب انہوں نے ممنوعہ کھل کھالیا تو ان کے معدے میں کچھ کؤ بو موئی جنت کی دوسری غذاؤں میں بیاب نہ تقی اس لیے اس درخت کے کھانے سے منع کردیا کیا تھا غرض بیر کہ حضرت آدم علیہ السلام تفاء حاجت كے ليے جنت ميں محوضے كے اليك فرشتہ كواللہ في محم ديا كہ ان سے بوجبودہ كيا جا ہے ہيں ، حضرت آدم نے جواب ویا میں اپنے پیٹ سے یہ چیز لکالنا جاہتا ہوں و شقے سے کما کیا کہ ان سے کمودہ اپنی ضورت کماں پوری کرنا جانے ہیں ای فرش ' تخت ' نہوں اور درختوں کے سائے میں؟ یمال کون سی جگہ الی ہے جو اس ضرورت کے لیے مناسب ہو' اس لیے دنیا میں جاؤاليك حديث من ب سركار دوعالم صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا:

ليجيئن اقوام يوم القيامة واعمالهم كجبال تهامة فيعومر بهم إلى النار 'قالوا!يا رسول الله! مُصلِّين قال: نعم! كانوا يصلُّون ويصومون ويا خنون هنة من اللَّيلُ فاذا عرض لهم شئ من النياوشواعليه (بونعيم في الحلي-سالم

مولي ابي حنيفة)

قیامت کے دن کچھ لوگ ایسے آئیں مے کہ ان کے اعمال وادی تمامہ کے بہا ژوں جیسے ہوں مے انہیں دون میں لے جانے کا علم موگا ، محابظ نے عرض کیا: یا رسول الله اکیا وہ نماز پر صف والے موں مے " آپ نے فرمایا: ہاں وہ نماز پڑھتے تھے اور روزہ رکھتے تھے اور رات کا کچھے حصہ بھی جاگ کر گذار تے تھے کیکن ان میں پیر بات مقی کہ جب ان کے سامنے دنیا کی کوئی چیز پیش کی جاتی تھی تووہ اس پر کود پڑتے تھے۔

آنخضرت صلى الله عليه وسلم في اين بعض خطبول من ارشاد فرمايا:

المئومن بين مخافستين بين اجل قدمضى لايدرى ماالله صانع فيهوبين اجل قلبقى لآيدرى ماالله قاض فيه فلينزو دالعبدمن نفسه لنفسه ومن دنياه لاخرته ومن حياته لموته ومن شبابه لهرمه فان اللنيا خلقت لكم وانكم خلقتم للاخرة والذى نفسى بيدهما بعدالموت من مستعتب ولا بعد الدنيا من دار الاالجنة اوالنار (بيهقى فى الشعب عن الحسن مرسلا) مؤمن دو خوف کے درمیان ہے 'وہ نہیں جانتا کہ اس مرت کے درمیان جو گزر چکی ہے اللہ اس کے ساتھ کیا کرے گا اور اس بڑت کے درمیان جو باتی ہے وہ نہیں جانیا اللہ اس کے بارے میں کیا تھم جاری کرے گا،

بندے کو چاہئے کہ وہ اپنے نس کے لیے اپنے نس سے اپنی آخرت کے لیے اپنی ونیا سے اپنی موت کے لیے ( 1 ) اس روايت كا يكو حد بعض اجاديث ين كذر يكاب بائي روايت كى كوكي اصل على دسي في-

## www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم جلد سر

ا پی زندگی سے اور اپنے بیدھاپے کے لیے اپنی جوانی سے توشہ لے لیے کیوں کہ دنیا تمہارے لیے پیدا کی ممنی ہے' اور تم آخرت کے لیے پیدا کئے گئے ہو' اس ذات کی تشم جس کے قبضے میں میری جان ہے موت کے بعد معانی چاہنے کی کوئی جگہ نہیں ہے اور نہ دنیا کے بعد جنت اور دونرخ کے علاوہ کوئی گھر ہے۔

حضرت مینی علیہ السلام فراتے ہیں کہ مؤمن کے ول میں دنیا و آخرت کی مجت جمع نمیں ہو سکتی ، جس طرح کی ایک برتن میں
اگل اور پانی کا اجتماع نمیں ہوسکا روایت ہے کہ حضرت جبر کیل علیہ السلام نے حضرت نوح علیہ السلام سے دریافت کیا کہ اے
طویل انگر پیفیرا آپ نے دنیا کوکیسی پایا؟ انہوں نے جواب دیا: ایک ایسے کمرکی مانٹر جس کی دو دروا زے ہوں 'ایک سے اندر
داخل ہوا اور دو سرے سے باہر نکل کیا محضرت میسی علیہ السلام سے کسی نے درخواست کی کہ آپ اپنے مکان بنوا لیجے' فرمایا:
جمیں پچھلے لوگوں کے کھنڈر کافی ہیں 'نی آکرم صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں:

احنرواالدنيا فانها اسخر من هاروت و ماروت (بن ابى الدنيا بيهقى- ابودرداءالرهاوى مرسلا)

دنیا سے بچے کہ وہ باروت و اروت سے بھی زیادہ جادد کر ہے۔

عرت من مرى مكراك الكرود عالم ملى الله على وسحمه بصير الاانه من رغب هل منكم من يريدان يذهب الله عنكم العمى ويحعله بصير اللاانه من رغب في الدنيا وطال امله يها اعمى الله قلبه على قدر ذلك ومن زهد في الدنيا وقصر فيها امله اعطاه الله علما بغير تعلم وهدى بغير هداى الاانهسيكون بعدكم قوم لا يستقيم لهم الملك الا بالقتل والتجبر ولا الغنى الا بالفخر والبخل ولا المحب الاباتباع الهولى الافمن ادرك ذلك الزمان منكم فصبر على الفقر وهو يقدر على الغنى وصبر على البغضاء وهو يقدر على المحب وصبر على الذل وهو يقدر على العز لا يريد بذلك الاوجه اشر تعالى اعطاه الله وصبر على الناب على المناب والبخصاء وهو يقدر على العز لا يريد بذلك الاوجه المرتبطي المناب والبخصاء وهو يقدر على المناب والمناب والمناب والمنابي الدنيا وبيه المناب والمناب وا

کیاتم میں ہے کوئی ایسا ہے جو یہ چاہتا ہو کہ اللہ تعالی اس کا اندھائی دور کردے اور اسے بیتا بنا دے 'یاد رکھو'جو محض دنیا میں رغبت رکھتا ہے اور اس کی امیدیں طولانی ہوتی ہیں اللہ تعالی اسی امید و رغبت کے بعد راسے اندھا کرے گا'اور جو محض دنیا ہے اعراض کرنا ہے اور اس کی امیدیں مختر ہوتی ہیں اللہ تعالی اسے کسی کے سکھلاتے بغیر علیم 'اور کسی کے ہتلائے بغیر ہوایت عطا کرے گا'یا در کھو تہمارے بعد پجو لوگ ایسے ہوں کے کہ جن کی سلطنت بغیر قل اور تشدد کے اور مالداری بغیر قراور بھل کے 'اور محبت بغیر اِتّباع خواہشات کے نہیں ہوتی 'یا در کھو۔ جے یہ نہانہ بلا'اور اس نے مالداری پر قدرت رکھنے کے باوجود فقر پر مبر کیا' مزت پر قدرت رکھنے کے باوجود فقر پر مبر کیا اور اس کے باری تعالی کی رضا مندی حاصل کرنے کے علاوہ کوئی اور مقصد نہ تھا اللہ تعالی اسے بچاس مدیقین کا شارے گا۔

روایت ب کہ ایک روزبارش کیل کی کڑک اور چک کی وجہ سے حضرت عیلی علیہ انسلام کو بردی پریشانی لاحق ہوئی اور وہ کوئی ایس جگہ تلاش کرنے گئے جمال کچھ ویر محمر کرہناہ حاصل کر سکیں اتفاقان کی نظرایک خیمہ پر بردی جو کافی فاصلے پر تقعادہاں پنچے خیمے میں پہلے جی سے ایک عورت موجود تھی اسے دکھ کروہاں سے جث مجھے ایک غار میں جانے کا اراوہ کیا تو دیکھا اس میں شیر موجود ہ' آپ نے اس پر ہاتھ رکھ کر فرہایا اے اللہ! سب کا ٹھکانہ ہے میرا کوئی ٹھکانہ نہیں ہے ' اللہ تعالی نے وہی بھیجی کہ تمہارا ٹھکانہ میری رحت میں ہے ' قیامت کے دن سوالی حوروں ہے تمہاری شادی کروں گا جنہیں ہیں نے اپنے ہاتھ ہے بوا ہے ہے بڑا ربرس تک تمہارے و لیے کی دعوت کھلاؤں گا' جن ہیں ہے ایک دن دنیا کی تمام عمر کے برابر ہوگا اور ایک منادی کر نے والے کو حضرت عیلی این مریم محمدوں گا کہ دو مید اعلان کرے کہ جو دنیا کے فرام ہیں وہ چلیں اور جمین ابن مریم کے و لیے میں شامل ہوں۔ حضرت عیلی این مریم ملیما السلام کا ارشاد ہے کہ دنیا والے پر جرت ہے وہ موت کے بقین کے باوجود دنیا کے فریب میں آجا آ ہے اور رسب پھی چھوڑ کر مر جا آ ہے ' دنیا اسے رسوا کرتی ہے ان دھوکا کھانے والوں کی جا تھی دنیا وہی دکھاتی ہے وہوں کر آ ہے ' بدی پر بختی ہے ان دھوکا کھانے والوں کی جنیں دنیا وہی دکھاتی ہے تھے وہوں کہ وہوں کر آ ہے ' بدی پر بختی ہے ان اور وہ اس ہے ہے خوف رہتا ہے اس پر بھورسا کرتا ہے ' بدی پر بختی ہے ان دھوکا کھانے وہوں کی جنیں دنیا وہی کہ مواج ہوں کہ وہوں ہے دور ہوں ہوں کے اور وہ اس کے برد وہوں کی موجوں ہوں کہ وہوں کے ' دوایت ہے کہ حضرت موٹی طیا المام پروتی نازل موٹی کہ اس موٹی کہ اس موٹی کہ اس میں نیک عمل کرے گا اس کے لیے وہوں میں ہوں کہ اس کے دور کرنے یہ میرا گھرم کر نہیں ہے اس موٹی کی مالی اللہ علیہ وہوں ہیں اور ہوں کہ اس میں نیک عمل کرے گا اس کے لیے وہوں کہ وہوں کہ اس کے بیا میاں اللہ علیہ وہوں کہ میں نا اور انہیں یہ بھی معلوم ہوا کہ وہ اپنے ساتھ مال لائے ہیں ' یہ سب رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسکے ' جب آپ نماز دو اپنے ساتھ مال لائے ہیں ' یہ سب رسول اکرم صلی اللہ علیہ وہا کہ ہوگے ' آب انساد میکی کر مکرا ہے ' بہ نمازے فور اپنی تریف لے جانے لیکھ تو یہ حضرات آپ کا رات دوک کر کوئے کہ اس میں کہ میں اس کہ کہ اس میں نا اور ایس تو وہوں ' کیا ہو کہ کہ اس کے بیا تھیں کہ اس کیا کہ اس کی کر مکرا ہے' بہ نہ نمازے کھر فرمایا نہ

انااظنگم سمعتمان اباعبیدة قدم بشی قالواا جلیار سول الله اقال فابشروا واملوا ما یسر کم فوالله مالفقر اخشی علیکم ولکنی اخشی علیکوان تنبسط علیکم الدنیا کما بسطت علی ماکان قبلکم فتنا فسوها کما تنبسط علیکم الدنیا کما بسطت علی ماکان قبلکم فتنا فسوها کما تنا فسوها فتها کم کمااهلکتهم (بخاری ومسلم عمر و بعر فبدری) میر خیال می تم نے بینا ہے کہ ابو بیرہ کوئی چزلے کر آئے ہیں محابد نے مرض کیا! جی ہاں! یا رسول الله! آپ نے فرایا: تمیں فو شخری ہو کہ الله نے تم سے تکلیف دَفع کی الله کی تم میں تم سے اس بات موفردہ نمیں ہوں کہ تم تاج ہوجائے گراس بات سے ڈر تا ہوں کہ کس تم پر دنیا ای طرح دسیج نہ ہوجائے جیسی تم سے پہلے لوگوں پر تمی اور تم بحی ان بی کی طرح منا فست نہ کرنے لکواور دنیا تمیں ای طرح ہاک نہ کردے جس طرح انہیں کیا۔

حفرت ابوسعیدا لخدری روایت کرتے ہیں کہ رسول اکرم صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔
ان اکثر مااخاف علیکم مایخرج الله لکم من برکات الارض فقیل:
مابرکات الارض قال: زهر ة اللنیا۔ (بخاری و مسلم)
نیادہ تریس تم پر اس چڑے فوف کرتا ہوں جو اللہ تعالی برکات ارض میں ہے تمارے لیے نکالے گا،
عرض کیا گیا، برکات ارض کیا چڑیں ہیں؟ فرمایا ونیا کی ترو تازگ۔

ایک مدیث میں ہے:

لاتشغلوا قلوبكم بذكر النيا (بيهتى- محمد ابن النضر الحارثي مرسلاً) النادون كودنياكة كريس مثنول مت كود

غور سجے اس مدیث میں دنیا کے ذکرہے بھی منع فرادیا 'چہ جائیکہ اے ماصل کرنے کی جدد جمد کی جائے ' معرت مقار ابن سعید روایت کرتے ہیں کہ حضرت میں طید السلام کا گذر ایک ایسے گاؤں سے مواجس کے باشدے اپنے مکانوں کے محن میں یا گاؤں كي راستول من مرك ردك تع معرت ميلي في اليد حواريين سه فرمايا كديد لوگ الله تعالى كي فضب سه الك موسة إلى اكر كمى اورسبب سے بلاك موتے تو ايك دو سرے كودفن ضرور كرتے انہوں نے عرض كيا: يا روح اللہ! اكر جميل ان كے حالات معلوم موجاتے تو اچھاتھا، معزت عینی علیہ السلام لے جناب باری میں عرض کیا، ارشاد مواکد رات کے وقت خود گاؤں والوں سے دریافت کرلین رات موئی و آپ ایک بها دی پر چرمے اور باد بوجها اے گاؤں کے اوگو اتم پر کیا گزری ہے ، کس فےجواب دیا کہ ہم رات کو اچی طرح سوئے تے مع ہو کی تودون میں پڑے ہوئے تھ ، حضرت عینی نے دریافت کیا ایما کیوں ہوا؟اس نے جواب دیا: دنیا سے مجت اور الل معاصی کی اطاعت کی نائر جمیں یہ سزا می اب نے دریافت فرمایا: دنیا سے حمیس س قدر مجت تى؟اس نےجواب دیا جس قدر نے کوائی ال سے ہوتی ہے کہ جب دہ سامنے ہوتی ہے تو خوش ہو تا ہے اور نگاموں سے دور ہوتی ب و روئے لگتا ہے آپ نے بوچھا اقسارے باقی ساتھیوں کا کیا حال ہے ،وہ کون خاموش ہیں؟اس نے کماکہ ان کے مند میں سخت مزاج اور سخت مر فرشتوں نے ایک کامس وال دی ہیں " آپ نے بوج ااکر ایسا ہے وہم کیوں بول رہے ہو الما تمارے منع میں لگام نہیں ڈالی می اس مخص نے جواب دیا میں ان لوگوں میں رہتا ضور تھا کیکن ان کے تعلق قدم پر نہیں چکا تھا ،جب ان پر عذاب نازل موا تو مس بھی نہ نے سکا اب حال یہ ہے کہ میں دونرخ کے کنارے پر اٹکا موا موں معلوم نمیں اس میں گرجاؤں گایا نکے جاؤں گا۔ حضرت میسی علیہ السلام نے اپنے حواریین کونفیحت فرمائی محد ممک سے جوکی موٹی کھانا واٹ بہنا اور زمین پرسونا دنیا و آ خرت کی سلامتی کے ساتھ بہت کچھ ہے۔ حضرت انس روایت کرتے ہیں کہ سرکار دومالم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس ایک اونٹی تھی مضبا کوئی دو سری او نٹی اس سے زیادہ تیز رفارنہ تھی ایک روز ایک اعرابی این او نٹی لے کر آیا وہ آپ کی او نٹنی سے آگ لك منى محابه كويه بات ناكوار مرزى المخضرت صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا ف

أنه حق على اللمان لا يرفع شيئامن النيا الاوضعه (عارى)

الله يرحق بكدوه دنياكى براس جزكوجے مركاندكر كرادے

حضرت مینی علیہ السلام کا ارشاد ہے کہ کوئی مخص سمندری اروں پر عمارت نہیں بنا سکنا دنیا بھی سمندری اروں کی طرح ہے' اے اپنا محکانہ نہ سمجھو' حضرت مینی علیہ السلام ہے ان کے بعض رفقاء نے ورخواست کی ہمیں کوئی الی هیعت فرمائی' جس پ عمل کر کے ہم اللہ کی محبت کے مستحق ہو سکیں' فرمایا دنیا ہے محبت کرنا چھوڑ دو' باری تعالی تم سے محبت کرنے لکیں کے مصرت ابوالدردا فاردات کرتے ہیں کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہے۔

لو تعلمون مااعلم لضحكتم قليلا ولبكيتم كثيرا ولهانت عليكم الدنيا ولاثر ثم الاخرة (١)

اگرتم وہ ہاتیں جان لوجو میں جانتا ہوں تو کم ہنسواور زیادہ بدو اور تسارے نزدیک دنیا ذلیل ہوجائے اور تم آخرت کو ترجے دو-

اس کے بعد حضرت آبوالدروا والے اپی طرف سے بیات کی کہ اگروہ باتیں ہو میں جانتا ہوں تم جان او تو روئے چلاتے پہا ژول کی طرف جانکلو' اور اپنا مال و دولت سب کچر چھوڑ ہما کو اور افیر آشد ضورت کے اسے استعال نہ کرو' لیکن تہمارے داول سے آخرت مفقود ہو چکی ہے اور دنیاوی مال و متاع کا لالچ ہروقت موجود رہتا ہے' تم جو عمل کرتے ہو دنیا کی خاطر کرتے ہواور ایسے بن

<sup>(</sup>۱) طران کین اس نے یہ قل نش نس کیاولھانت الن النہ یہ الفاظ نیادہ کے بیں ولخر جتم الی الصعدات تری اور این اج نے حزت ابودر کی روایت سے ان الفاظ کا ضاف کیا ہے و ما تلذنتم بالنساء علی الفرش مدیم کا ابتدائی صد حزت الن سے بھاری دسلم میں ہے۔

مے ہو جیے کچ جانے ہی نیس مو ، تم میں سے بعض چیایوں سے بھی مے گذرے ہیں کہ کوئی بھی بری کرتے سے پہلے وہ یہ نیس سوچے کہ اس کا انجام کیا ہوگا، جمیں کیا ہوگیا ہے کہ نہ تم الی میں محبت کرتے ہو اور نہ ایک دو سرے کی خرخوابی کرتے ہو، حالا تکہ تم سب دینی افوت کے رشتے میں مسلک ہو، تمارے بالمنی خبث نے تمارے مقامد میں اختلاف پراکیا ہے، اور تساری را بیں الگ الگ کردی بین اگر تم نیکی پر افغال کر لیے تو ایس می مجت کرتے المبیں کیا ہو گیا ہے کہ دنیادی امور میں ایک دو مرے کی خرخوای کرتے ہو لیکن آخرت کے کامول میں ایک دو مرے کے خرخواہ نمیں ہو ، تم جس سے حبت کرتے ہو آخرت پر اس كي مدونيس كرت سي سب ايمان ك منعف كى علامات بين أكرتم آخرت كے خرو شركا ول سے يقين ركھتے جس طرح دنيا كا يقين ركعة بو تو آخرت كى جبو كرت اى س س كام بنة بي أكر تم يد كوكه بم عاجله (دنيا) سے محبت كرتے بي آجله (اُنرت) کے مقابلے میں میوں کہ دنیا تکا ہوں کے سامنے ہے اور آخرت او مجل ہے موجود سے مجت کی جاتی ہے فائب سے محبت نسين كى جاتى اس كاجواب يرب كر بم ديكيت بين تم دنياكى اجل (آنے والى) چزوں كے ليے عاجل (موجود) كو چمو و ديتے ہوء تم محنت ومشقت کرتے ہو'اور جو چیزیں تمارے سامنے نہیں ہیں'اور جن کے طنے کی امیدیں موہوم ہیں ان کے لیے طرح طرح ک معينيس بداشت كرتے مو ' پيشانيال أفعاتے مو ' تم اجھے لوگ نيس مو ' جس جيزے تممارے ايمان كا كمال معلوم مو يا اس پر حہيں يقين نہيں ہے اگر تم محم صلى الله عليه وسلم كى لائى ہوئى شريعت ميں ديك كرتے ہوتو ہمارے باس آؤ ، ہم حہيں بتلائيں اور نور ایمان کے دراید وہ حقائق د کملائیں جن سے تمارے ول مطمئن ہوجائیں۔ بخداتم ناقص الحق میں ہو مکہ ہم حمیس معندر سمجيس ونيادي معاملات مي تهاري رائع پخش اور تميسين ذراس دنيا بلائ توخوشي سے پعولے نبيل سات ونيا كى كوئى معمولی سے معمولی چرنمی فوت موجائے تو تمارے رنج و غم کا عالم دیدنی موتا ہے، تمارے چرے دلوں کے مقاذین جاتے ہیں تماری زبانی دل کی ترجمانی کرتی ہیں ، تم اس کومعیب کتے ہو اور سوک کی محفلیں منعقد کرتے ہو ، تم میں سے اکثراد کو ل كو خيراد كمد ديات الكيان ندول مول إلى اورند جرول سے فم كاپتا جلائے جيب بي حس ب مجعية ايا لكتا ہے كد الله پاك تم سے ناراض ہے جب تم ایس ملے مول بتقف خوفی کا ظمار کرتے ہو محض اس ذرہے کہ اگر ہم ترش مولی سے پیش آئے وود سرا مجى اسى طرح پيش أع كا تهارى باتي كو دى كى خود رد كماسى طرح بن عمر موت كو بمولے بوئ مو ميرى خواہش ب كه الله تعالی مجمع تم سے راحت دے دے و جدا کردے) اور مجمع اس سے طادے جن کی دید کامیں مشاق ہوں آگروہ زندہ ہوتے و تسماری یہ حرکتیں مرکز بداشت نہ کرتے اگر تمارے اندر خرکا کوئی مضرموجود ہے تویس نے ایک ایک بات کھول کرمیان کردی ہے ،جو بچه الله کیاس ب اگرتم اے پاتا جا موقواس کا طریقہ بچه مشکل نیس ب میں اللہ سے اپنے لیے اور تہمارے لیے اعانت واراد كا طالب بول 'حضرت عيلى عليه السلام في است اور الإل سے اور الله فرمایا كه دين كى سلامتى كے ساتھ كم ترونيا پر رامنى بوجاؤجس طرح اللي دنيا دنيا كى سلامتى كے ساتھ دين كے معمول جھے پر رامنى بين اور اسى مضمون كے بيدود شعربيں۔

ارى رجالابادنى الدين قلقنعوا ومااراهم رضوافى العيش بالدون فاستغن بالدين عن دنيا الملوككما استغنى الملوكبدنياهم عن الدين

کی مستعن والدین من دیب المعلو ف کف استعنی المعلو ک بین المعلو ک بین المعلو ک بین المعلو ک بین المدین (ترجمه) می الوگول کو دیگتا مول که وه ادنی دین چوج کوین می مالا نکه وه زندگی گذار نے میں پستی پر راضی نمیں ہوتے کوین کے ساتھ تو بادشاہ اس کی دنیا کے ساتھ دین سے مستعنی ہیں)

ایک روایت میں ہے۔

لناتیننگمبعدی دنیاتاکل ایمانکم کماتاکل النار الحطب میرے بعد ایک ایی دنیا آئے گی جو تمارے ایمان کو اس طرح کھالے گی جس طرح آل کوئی کو کھالیتی ہے۔ معرت موٹی علیہ السلام پروٹی تازل ہوئی کہ اے موٹ! دنیا ہے مجت نہ کرنا 'ورنہ اس سے پواگناہ میرے نزدیک کوئی دو سرانہ

احياء العلوم جلد سوم

ہوگا عفرت موئ علیہ السلام ایک فخص کے پاس سے گزرے 'وہ مدرہا تھا 'جب آپ واپس ہوئے تب بھی اسے روتے ہوئے پایا ' آپ نے باری تعالی کی جناب میں عرض کیا: الله! تیرا یہ بندہ خوف سے مدرہا ہے 'وی آئی کہ اے ابن عمران! اگریہ فخص آنسووں کے ساتھ اپنا مغز بھی بمادے گایا اتنی دیر ہاتھ اٹھائے رکھے گا کرشل ہوجائیں تب بھی میں اس کی مغفرت نہ کروں گا می تکہ یہ دنیا کی محبت میں جنا ہے۔

اتاً جَعَلْنَا مَاعَلَى الْأَرْضِ (يُنَة لَهَا لِنَبُلُوهُمُ اَيُّهُمُ أَحُسَنُ عَمَلاً وَإِنَّا لَجَاعِلُونَ مَاعَلَيْهُمُ أَحُسَنُ عَمَلاً وَإِنَّا لَجَاعِلُونَ مَاعَلَيْهَا صَعِيْناً جُرُزا (پ٥١،٣١ع ٥٠٠)

ہم نے زشن پر کی چیزوں کو اس کے لیے باعث رونق بنایا تھا کہ ہم لوگوں کی آزمائش کریں کہ ان میں زیادہ العجم عمل کون کرتا ہے اور ہم زمین پر کی تمام چیزوں کو ایک صاف میدا کردیں گے۔

دانشور کتے ہیں کہ انسان کو دنیا میں جو چیزیں ملتی ہیں پہلے ہی ان کا کوئی نہ کوئی مالک ہو تا ہے 'اور بعد میں ہی دنیا میں اس کے
لیے اتنا ہی ہے کہ میح وشام کھائی لیا بس ' دوئی کے چند کلاوں کے لیے ہلاک مت ہو' دنیا ہے آئکمیں بند کرے اور آخرت پر انظار
کر'اور یہ بات یا درکھ کہ دنیا کار اُس المال خواہش نفس ہے' اس کا نفع آگ ہے ' کسی راہب سے دریافت کیا گیا کہ تم زمانے کے
بارے میں کیا خیال رکھتے ہو؟ اس نے جواب دیا کہ زمانہ جسموں کو پُراٹاکر تا ہے' امیدوں کی تجدید کرتا ہے' موت کو قریب کرتا ہے'
اور آرزوں کو دور کرتا ہے بوچھا گیا کہ دنیا والوں کے بارے میں کیا خیال ہے؟ جواب دیا کہ جو دنیا پانے میں کامیاب ہوا اس نے
مشقت مول لی اور جس کو دنیا نہیں کی اس نے ربح اٹھایا کسی شاعر نے کیا خوب کما ہے۔

ومن يحمد اللني العيش يسره فسوف لعمرى عن قليل يلومها اذا دبرت كانت على المراء حسرة وان قبلت كانت كثير اهمومها

(رجمہ) خوش کن زندگی کے لیے دنیا کی کون ستائش کرے 'یہ تو ہر مال میں قابل ند مت ہے آگر ند کے تو آدی کو حرت ہوتی ہے اور ال جائے تو تقرات بے شار ہوتے ہیں)

ایک دا نشور کتے ہیں کہ دنیا تھی میں نہ تھا 'دنیا رہے گی میں نہ رہوں گا ' گھر میں کیوں اس سے دل لگاؤں 'اس کی زندگی تلخ ہے ' اس کی مفائی کدُورت آمیز ہے 'اس کے رہنے والے ہروفت خطرے کے مختطر خوف زدہ ہیں ' یہ خوف انہیں زوال نعت کا ہے یا نزولِ معیبت کا یا موت کا 'کسی کا قول ہے کہ دنیا کا سب سے پرا عیب یہ ہے کہ وہ ہر مخف کو بقد رِاستحقاق نہیں نواز تی 'کسی کو کم دیتی ہے اور کسی کو زیادہ ' حضرت سفیان ثوری فراتے ہیں کہ دنیا کی نعتوں پر نظر ڈالو مجمویا وہ ہاری تعالی کے غیظ و خضب کا نشانہ ہیں اس لیے تو نا اَہلوں کو دی گئیں ہیں ' حضرت سلیمان دارائی قراتے ہیں کہ جو محض دنیا کو محبت سے طلب کرتا ہے اس کی خواہش کے بہ قدر بھی نہیں گئی اور جو آخرت کا عجت سے طلب گار ہوتا ہے اسے این کے ارادہ و خواہش سے زیادہ لمتی ہے اس کی کوئی

انتہا ہے اور نہ اس کی کوئی حدہے 'ایک محض نے ابو حازم سے کما کہ تھے دنیا سے عجت ہے 'طلا تکہ میں بیہ جانیا ہوں کہ جھے اس
میں رہنا نہیں ہے 'آپ نے فرایا کہ جو پکھ اللہ تعالیٰ نے حہیں عطاکیا ہے اس میں بدد کھے لیا کرد کہ طال ذرائع سے حاصل ہوا ہے
میں رہنا نہیں ہے راس طال مال کو جائز مواقع پر خرج کیا کرو 'حمیس دنیا کی عجت نقصان نہیں پہنچائے گئی 'ابو حازم نے یہ بات اس لیے
فرائی کہ اگر دنیا کی عجت ہی پر مواخذہ ہونے لگے تو آدمی شخت دشواریوں میں پر جائے گا اور دنیا سے بیزار ہوکر اس قیر خانے بار
نظنے (موت) کی آرزو کرنے گے گا' یکی ابن محالا فرماتے ہیں کہ دنیا شیطان کی دکان ہے تو اس کی دکان میں سے کوئی چیزنہ کچا 'ایمانہ
ہوگی تب بھی اسے باتی رہنا تھا' ہم نے فتا ہونے والے شوئے والے سوئے پر ترجے دی ہے۔ ابو حازم فرماتے ہیں دنیا
ہوئی تب بھی اسے باتی رہنا تھا' ہم نے فتا ہونے والے شکریوں کو ہاتی رہنے والے سوئے پر ترجے دی ہے۔ ابو حازم فرماتے ہیں دنیا
ہوئی تب بھی اسے باتی رہنا تھا' ہم نے فتا ہونے والے شکریوں کو کھڑاکیا جائے گاجو دنیا کو حظیم بھے تھے اور کما جائے گا کہ یہ وہ لوگ ہیں
ہوئی تب بھی اسے باتی رہنا تھا' ہم نے فتا ہونے والے کو کھڑاکیا جائے گاجو دنیا کو حظیم بھے تھے اور کما جائے گا کہ یہ وہ لوگ ہیں
ہوئی سے بچو بھے معلوم ہوا ہے کہ قیامت کے دوزان لوگوں کو کھڑاکیا جائے گاجو دنیا کو حظیم بھے تھے اور کما جائے گا کہ یہ وہ لوگ ہیں
ہوئی سے دورا امانت ہے ممان چلا جائے گا اور امانت مالک کے پاس لوٹ جائے گیا س مضمون کو شعر کا جامہ پر بنایا کیا ہے۔

وماالمالوالاهلون الاودائع ولابكيومان توالودائع

(ترجم) مال اور اولادسب امانتي بن ايك نه ايك دن امانون كووالي لوثاناي بوكا)

حضرت رابعہ بعربہ کی فدمت میں آن کے کھی طنے والے پنچ اور ونیا کی برائی کرنے گئے اپ نے انہیں فاموش رہنے کا تھم دیا اور فرمایا اگر تہمارے دلوں میں دنیا کی برتری کا احساس نہ ہو تا تو تم ہرگز اس کا ذکر نہ کرتے قاعدہ ہے کہ جو شخص کسی چز ہے محبت رکھتا ہے اس کا ذکر زیادہ کرتا ہے حضرت ابراہیم ابن ادہم ہے ان کا حال دریافت کیا گیا تو انہوں نے جواب میں یہ دو شعر پڑھے۔ نرقعے دنیانا بند فریق دیننا فلا دیننا یہ تھی ولا مانوقع

فنطوبى لعبداتر اللمربه وجادبدنياه لماينوقع

(ترجمہ) ہم اپنے دین کو پھاڑ کردنیا کو سیستے ہیں نہ ہارا دین ہاتی رہے گا اور نہ دنیا خوشخری ہو اس بندے کے لیے جس نے اپنے رب کو اختیار کیا اور متوقع چز (اواب آخرت) کے لیے اپنی دنیا تجدی)

اس مضمون کے سے دوشعریں۔

ارىطالبالنياوانطالعمره ونالمن الدنياسرور وانعما كسبان بنى بنيانه فاقامه فلماستوى ماقد بناه تهدما

(طالب دنیا کو آگرچہ وہ طویل العربی کیوں نہ ہو اور دنیا کی نعتیں اور خوشیاں کیوں نہ پالے میں اس مخض کی طرح سجھتا ہوں جو ایک عمارت کھڑی کر تاہے اور وہ کھڑی ہونے کے بعد گر پڑتی ہے) اس سلسلے کے بید دو شعر پڑھئے۔

هبالنيانساقاليكعفوا اليسمصيرناكالىانتقال ومادنياكالامثلفي اظلكثم آنناديوال

(فرض کرو دنیا حمیس خود بخود بل جاتی ہے لین کیا اس کا انجام یہ نہیں ہے کہ وہ تمهارے پاس سے کمی دو سرے کے پاس نظل موگی تمهاری دنیا کی مثال اس سائے کی ہے جو حمیس سایہ دیتا ہے اور پھرزا کل ہونے کا اعلان کردیتا ہے)

حضرت القمان علیه السلام نے اپنے بیٹے سے کما کہ اگر تم نے اپنی دنیا ہوئرت کے موض فروخت کی تو جہیں دنیا و ہوئرت دونوں میں نفع ہوگا' اور اگر ہوئرت دنیا کے موض فروخت کی تو دونوں میں نقصان ہوگا' مطرف ابن الشمیر کہتے ہیں کہ ہادشاہوں کی شان و شوکت' اور ان کے کدیلوں کی فرمی پر نظرمت کرد ہلکہ یہ دیکمو کہ وہ کتنی جلد رخصت ہوجاتے ہیں اور ان کا اعجام کتنا محراب ہو تا

احياء العلوم المدسوم (۳۲۸ ۳۲۸

ے عضرت عبداللہ ابن عباس فراتے ہیں کہ اللہ تعالی نے دنیا کے بین ایج بینا کے ہیں ایک بُڑ مؤمن کے لیے ایک بُڑ منافق کے لیے 'ادرایک بُڑ کا فرکے لیے۔ مؤمن اس دنیا سے راو آخرت کے لیے وشد لیتا ہے 'منافق ظاہری آرائش پر توجہ دیتا ہے 'ادر کا فر دنیا میں کامیابی عاصل کرتا ہے۔ کی کامتولہ ہے کہ دنیا مردار ہے 'اگر کوئی دنیا جا ہے توا کے کون کی معاشرت یہ مبر کرلینا جا ہے 'ایک شام کتا ہے۔ یا خاطب الدنیا الی نفسها تنب عن خطبتها تسلم اس التی تخطب عذار آ قریب العرس من المات حر

(دنیا کواپنے نکاح کا پیغام دینے والے! اسے پیغام نکاح نہ دے ، محفوظ رہے گا جس سے تو نکاح کرنا چاہتا ہے وہ سرایا فریب ہے ، یہ شادی کی تقریب محفل سوک میں بدلنے والی ہے)

حضرت ابوالدروار فراتے ہیں کہ دنیا ک ذکت کے لیے صرف اتن بات کانی ہے کہ اللہ تعالی کی نا فرمانی دنیا ہی کے سلسلے میں ہوتی ہے 'اور رضائے النی دنیا ترک کرکے ہی حاصل ہوتی ہے۔ شامر کہتا ہے۔

اناامتحن الدنيالبيب تكشفت فلمعن عدوفى ثياب صديق (اكركوكي مقندونياكي آنها تشكر كرك مقندونياكي آنها تشكر كرك مقتل من المراحة) معتمل من المراحة المراحة

ياراقداليل مسروراباوله انالحوادثقديطرقناسحارا افنى القرون التي كانتمنعمة كرالجديدين اختالا وادبارا كمقد ابادت صروف الدهر من ملك قدكان في الدهر نفاعاو ضرارا يا من يعانق دنيا لا بقاءلها يمسى ويصبح في دنياه سفارا هلا تركت من الدنيامعانقة حتى تعانق في الفردوس إبكارا ان كنت تبغى كلن لا تأمن النارا

 ہتلائے' فرمایا 'ونیا کے طال میں حساب ہے اور حرام میں عذاب ہے 'حضرت مالک ابن دینار فرماتے ہیں کہ اس جادو کرنی (ونیا) ہے بچوئ یہ علاء کے دلوں پر بھی جادد کردی ہے ،سلیمان دارائی فرماتے ہیں کہ جب آخرت دل میں ہوتی ہے تو دنیا اس کا مقابلہ کرتی ہے اورجب دنیا دل میں ہوتی ہے تو آخرت اس مقاملے میں نہیں آتی می کہ دنیا کمینی ہے اور آخرت شریف ہے، شریف کینے کے منع نہیں گاتا' یہ قول بدی شدّت کا حال ہے' ہمارے خیال میں سیار ابن الحکم کا قول زیادہ مجے ہے' دہ کہتے ہیں کہ دنیا اور آخرت دل من جمع موتے ہیں ان میں سے جو غالب آجاتی ہے و مری اس کے تافع موجاتی ہے الک ابن دعار کتے ہیں جتنا تم دنیا کے لیے غم كو مع اتناى آخرت كا فكركم موكا اورجتنا تميس آخرت كا فكر موكا اتناى دنيا كافم كروع اتناى آخرت كا فكركم موكا اورجتنا تہیں آخرت کا فکر ہوگا تا ہی دنیا کا غم ہوگائیہ قول حضرت علی کرم الله وجد کے اس ارشاد سے اِقتباس کیا کمیا ہے کہ دنیا اور آخرت دوسوتنی بی ،جس تدرایک رامنی موگی ای تدردوسری ناخش موگی معرت حسن بعری فرماتے بین: خدای سم إیس نے ایسے اوگ دیکھے ہیں جن کی تکاموں میں دنیا کی وقعت اس می سے زیادہ نہیں تھی جن پر تم چلتے مو انہیں یہ پروا نہیں تھی کہ دنیا طلوع ہوگئ ہے یا غروب یا کد مرسے آئی متی اور کد مرجل منی ایک منص نے حضرت حسن سے دریافت کیا کہ آپ کا اس مخص كيارے من كيا خيال ب جے اللہ نے مال مطاكيا اور وواس مال ميں سے راو خدا ميں مى خرج كرتا ہے اور عزيز رشته واروں كو محى دیا ہے " آیا اس مال کے ذریعہ وہ خود بھی خوشمال سے بسر کرسکتا ہے " آپ نے فرمایا اگر اسے تمام دنیا بھی ال جائے تب بھی اسے بقرر کفایت لینا چاہیے اور باتی مال اس دن کے لیے افوا رکھنا چاہیے جب اس کی زیادہ ضرورت ہوگی حضرت فنیل ابن عیاض فراتے ہیں کہ اگر تمام دنیا جھے طال طریقے سے ال جائے اور آخرت میں ماسبہ کا خوف بھی نہ ہو تب بھی میں اس سے اتن نفرت كول جنتى تم سزے ہوئے مردہ جانورے كرتے ہو اوراس سے كاكر چلتے ہوكد كسي اس كى نجاست سے تهمارے كراے الودہ ند ہوجائیں۔

روایت ہے کہ جب حضرت عراف میں تشریف لے مجے تو حضرت ابو عبیدہ ابن الجراق آیک او نئی پر سوار ہوکر استقبال کے لیے

آئے جب حضرت عرابی عبیدہ کے مکان پر تشریف لائے تو انحوں نے وہاں صرف تین چیزیں دیکھیں ' تلوار' وُحال اور او نئی'
حضرت عرافے فرمایا ہمائی کچھ اور سامان بنوالو' انحوں نے جواب دیا: سامان سے بجو تن آسانی کے اور کیا ہے گا۔ حصرت سفیان
ثوری فرماتے ہیں دنیا کو بدن کے واسطے حاصل کراور آخرت کو ول کے واسطے لیہ حضرت حسن فرماتے ہیں پہلے بنوا سرائیل رحمٰن
کی عبادت کرتے تھے۔ لیکن جب ان کے دلوں پر دنیا کی مجبت عالب آئی تو انحوں نے بنوں کی پرستش شروع کردی' وہب کتے ہیں
کہ میں نے بعض آسانی آباد میں پرحائے کہ دنیا حقیدہ اس کی تمان کرتے ہیں 'واپسی کس طرح ممکن ہے۔ حضرت افغمان علیہ
نہیں ہیں کہ اگر پھنس جا کی تو اس سے چھٹکارہ پا عیس' پھرواپسی کی تمثا کرتے ہیں' واپسی کس طرح ممکن ہے۔ حضرت افغان علیہ
السلام نے اپنے صاح رادے کو تصبحت کی کہ اے بیٹے! جب سے تو پیدا ہوا ہے دنیا چیچے ہدف رہی ہے اور آخرت سامنے آری ہے
السلام نے اپنے صاح رادے کو قسمت کی کہ اے بیٹے! جب سے تو پیدا ہوا ہے دنیا چیچے ہدف رہی ہے اور آخرت سامنے آری ہے
السلام نے اپنے وروہ اس پر راضی بھی ہے تو وہ قسمی بیدے خسارے جس ہے'اپی ذندگ سے کمیل رہا ہے اور وہ اس کا زرا احساس
دین کم ہو رہا ہے اور وہ اس پر راضی بھی ہے تو وہ قسمی بیدے خسارے جس ہے'اپی ذندگ سے کمیل رہا ہے اور اس کا زرا احساس
نہیں ہے۔ حضرت عموی العاص نے بر بر مزرار شام علیہ وسلم پر ایسے تین دن کمی نہیں گررے جن جس آپ کی آمنی قرض سے
نہیں گا ہوں' این حیان) حضرت حسن نے اس کی تھی طور تھی دیں گی جن جن جس آپ کی آمنی قرض سے
برحہ کی جو رہا کہ ایس بین کو رہا دورا اس کی آبی تو اس کی تھیں۔ کو رہا دورا اگر اس کی آبی کروں کی جس کی تھیں۔ کو دیا حد ورا اگر کی اس کی تھیں تو کے اس کی تھیں قرض سے بردھ کی ہورا کی ہورا کی کرو اس کی تھیں۔ کو دیا دورا اگر کی اس کی تھیں تو اس کی تھی قرض سے دورا کی کیس کی تھیں۔ کی تھیں کی تھیں کی تھیں تو اس کی تھیں کی تھیں کی تھیں۔ کیس کی تھیں کی تھیں کرنے کی تھیں کی تھ

فَلْا نَعْرَنُّكُمُ الْحَياةُ النُّنْيَا(ب١٢١٣عهـ٥)

حمیس بنای زندگی دموے میں ندوالے۔

اسكے بعد فرمایا: محس معلوم ب يركس كا قول ب؟ يه اس ذات كا قول ب جس فرمايا: محس معلوم ب علوق ك مال

---

احياء العلوم جلدسوم

سے خوب واقف ہے ' دنیا کے مشاغل سے بچو دنیا کے مشاغل بہت ہیں جب بھی کوئی فخص کسی ایک شغل کی دروازہ کھولتا ہے دس دروازے خود بخود کمل جاتے ہیں ایک مرتبہ فرمایا ' پھارہ انسان کتنا قابل رحم ہے ' وہ ایک ایسے گھر پر رامنی ہے جس کے طال میں حساب ہے اور حرام میں عذاب ہے 'اگر طلال چڑیں استعال کرنگا' قیامت کے دن حساب دنگا' حرام چیزیں استعمال کرے گاعذاب پایگا۔ اپنے مال کوخواہ کتنای زیادہ کیوں نہ ہو کم جانتا ہے اور اعمال کوخواہ کتنے ہی کم کیوں نہ ہوں زیادہ جانتا ہے ' دین میں کوئی خلل پدا ہوجائے تو خوش ہو تا ہے ونیا میں کوئی معیبت پیش اجائے تو پریٹان ہو تا ہے۔ ایک مرتبہ حضرت حسن نے حضرت میدالعورز کو فظ لكعاب مضمون بير تعاملام كي بعد- البيخ آپ كواليا تفتور كروكوما ممين موت في كرفت مين كي لياب او تم مردول مين شار ہونے گئے ہو "دعفرت عرائے جواب میں محرر فرمایا السلام علیم اپنے آپ کو یوں سمجمو کہ دنیا میں مجمع سے بی نہیں بیشہ افرت میں رے "حضرت فنیل ابن عیاض کا قول ہے کہ دنیا میں آنا آسان ہے لین اس سے لکنا مشکل ہے 'ایک بزرگ نے فرمایا 'ان او گوں ر تعجب ہو تا ہے جو موت کی حقانیت پر یقین رکھنے کے باوجود خوش ہوتے ہیں ان لوگوں پر تعجب ہو تا ہے جو یہ جانتے ہیں کہ دوزخ حق ہے اس کے باوجود ہنتے مسکراتے ہیں 'اور ونیا کے انتلابات کامشاہرہ کرنے کے باوجود اس سے ول لگاتے میں اور تقریر پر ایمان رکھنے کے باوجود مصائب سے دل برداشتہ ہوتے ہیں۔ حضرت معاویہ کی خدمت میں نجران کا ایک مخص آیا اس کی عمردو سو برس عمی اب نے اس پوچھا کہ تم نے یہ لمباعرصہ کس طرح گذارا اس نے جواب دیا چھے برس مقیبتوں کی نذر ہو سکے ایکھ آرام و راحت سے گزر مے 'ایک دن مرزا و سرا آیا۔ایک رات ختم ہوئی دو سری آئی 'یہ چکرکوں ی چلنا رہا' پیدا ہونے والے پیدا ہوئے مرنے والے مرے 'اگر بیدائش کاسلم رک جائے تو دنیا باقی نہ رہے اور موت کاسلمہ بند ہوجائے تو دنیا میں آبادی کی منجائش نہ رے آپ نے اس سے فرایا ما گو کیا ما تھتے ہو؟اس نے عرض کیا آپ جھے میراماضی واپس دے سکتے ہیں کیا آنے والی موت کوروک سكتے ہيں ، حضرت معاوية نے جواب ديا ، نہيں! يه دونوں باتن ميرے بس سے باہر ہيں اس نے كما تب مجھے آپ سے مجھ ماتكنے كى ضرورت نہیں ہے دداؤد طائی کتے ہیں کہ اے ابن آدم تواپی آرزو کی تھیل سے خوش ہوتا ہے 'یہ نئیں جانیا کہ عمرضائع کر کے بیہ آرزو ملی ہے ' پھرنیک عمل کرنے میں ٹال مٹول کر تا ہے کویا اس کا نفع تھے نہیں کسی اور کو ہو گا' بشر کہتے ہیں کہ جو مخص دنیا جاہتا ہے وہ گویا یہ جاہتا ہے کہ میں قیامت کے دن باری تعالی کے سامنے دیر تک محمرار موں مطلب یہ ہے کہ جنتی دیر تک دنیا میں محمو عے اتی بی در تک صاب کے مرطے سے گزرتا رہے گا۔ ابو مازم فراتے ہیں کہ ادی کادم تین صروں کے ساتھ لکتا ہے ایک ب كه آخرت كے لئے نيكياں ذخرو نيس كيس ايك عابدے كى في دريافت كيائم بالدار ہو محے عابد في جواب ديا بالدار تووہ بجو ونیا کی فلامی سے آزاد ہو۔ حفرت سلیمان دارانی کہتے ہیں کہ دنیا کی شہوتوں سے صرف وہ لوگ مبر کر سکتے ہیں جن کے دلول میں آ خرت کا کوئی منفل نہ ہو مالک ابن دینار کتے ہیں کہ ہم سب نے دنیا کی محبت پر اتفاق کرلیا' نہ ایک دو سرے کو نیکی کی تلقین کرتے ہیں اور نہ برائی سے روکتے ہیں ، جمیں اللہ تعالی اس کو ٹائی پر معانب نہیں کرنے گا ، معلوم نہیں کیا عذاب ریا جائے گا ابو حازم کہتے ہیں کہ تعوری می دنیا بہت می آخرت سے مشغول کردیتی ہے ، مصرت حسن ارشاد فرماتے ہیں کہ دنیا کو دلیل سمجمو' دنیا ان ہی او کوں کے لئے خوشکوارے جواسے ذلیل مجھتے ہیں افھوں نے یہ بھی فرمایا کہ اللہ تعالی جب سمی بندے کے ساتھ خیر کا رادہ کرتے ہیں تو اے دنیا کی کم نعتیں دیتے ہیں اور جو بعرہ اللہ کے یہاں ذلیل ہو تا ہے اس پر دنیا وسیع کردی جاتی ہے 'ایک بزرگ ان الفاظ میں دعا كرتے تے "اے آسانوں كوزين پركرنے سے روكنے والے تو جھے دنیا سے روكدے محدابن المكذر فرماتے ہيں فرض كروكر ايك مخص تمام عمرروزے رکھتا ہے' رات بحرنماز راحتا ہے' اپنا مال صدقہ کرتا ہے' اللہ کی راہ میں جماد کرتا ہے' آور اللہ کی حرام کردہ چنروں سے اجتناب کر آ ہے ایکن قیامت کے روز جب وہ اپنے رب کے سامنے لایا جانی او کما جائے گاکہ یہ وہ فض ہے جس نے اس چیز کوبوا جانا جے اللہ نے حقیرینایا تھا'اور اس چیز کو حقیر سمجا جے اللہ نے مظیم کیا تھا'اب مثلاد اس کا حشر کیا ہوگا۔ نیزیہ بھی دیکھوکہ ہم میں کون ہے جوالیا نہیں ہے ' ملکہ اکثر تو ایسے ہیں کہ ان کے زدیک دنیا بھی مظیم ہے اور سرپر گناموں کا بوجہ بھی ہے۔

حضرت ابو حازم فرماتے ہیں دنیا اور آخرت دونوں کی مشقت زیادہ ہے گاڑت کی این لئے کہ تممیں دہاں کوئی معین و مددگار نہیں کے گا' اور دنیا کی اس لئے کہ جس کام کو تم ہاتھ لگاتے ہوا ہے مسلم ہو گائی ہوگا ہے۔ حضرت ابو ہر ہوا ارشاد فرماتے ہیں دنیا آسان و زمین کے درمیان اسطر معلق ہے جس کر گائی گان گئی وہ گار کرچا ہو گا ہے۔ حضرت ابو ہر ہا کیا ہا اور جب تک فاک کی دہ تی گارتی ہو گا ہے کہ اللہ ایک میں ہوتے ہوں کہ اس خرکی رہ گر دہاتی ہیں میں رہتی ہوا ابنی و تھے براکیوں جانتا ہے 'ارشاد ہو گا ہے اور ذلیل! چپ رہ مضرت عبداللہ ابن مُنبة المبارک فرماتے ہیں کہ دمیا کی میں رہتی وہ بسب ابن مُنبة فرماتے ہیں کہ جس کا دل دنیا کی کئی چڑے خوش ہو گا ہے وہ حکمت ہے چوک جا گا ہے اور جو اپنی خواہشات کو پاؤں سئے رکھا ہے 'فرمان اسم کے مالے کے جمعی گھرا گا ہے 'فالب وہ بی جس کا علم اس کی نفسانیت پر فالب آجائے حضرت بیڑے کی کے عرض کیا گیا کہ وہ قض تو برطا پر سال آدی کا انتقال ہو گیا ہے 'فرمانیا: دنیا تم علی اور خود کو ضائع کرکے آخرت کی طرف پدلیا 'عرض کیا گیا کہ وہ قض تو برطا پر سال آدی کا انتقال ہو گیا ہے 'فرمانیا: دنیا کی مجت کے ساتھ نیکیوں کا کیا فائمہ ؟ ایک بردگ کا قول ہے کہ ونیا ہے جس کا علی فائمہ ؟ ایک دونا سے جو اسے چھے تو نہ جانے اس کی مجت میں کیا حال کرتے 'ایک دانا سے پوچا گیا کہ دنیا کس کے گئے ؟ اس نے کہا طابگار آخرت کی جو اس کے محب سے معمور ہیں 'اور جو ت آباد کی عرب سے معمور ہیں 'اور جو ت آباد کی ہو اس کی مجت سے معمور ہیں 'اور جو ت آباد اسے دونا اس کی مجت سے معمور ہیں 'اور اسے دہ نبار ہے ہیں جو اس کی طلب اور پانے کی خواہش ہے۔ 'اگر اسے دونبار ہے ہیں جو اس کی طلب اور پانے کی خواہش ہے۔ 'اگر اسے دونبار ہے ہیں جو اسے کہ دونیا کی طلب اور پانے کی خواہش ہے۔ 'اگر اسے دونبار ہے ہیں جو اسے کی مورث سے 'اور اسے دودل آجاز کر کو خواہش ہے۔ 'اگر اسے دونبار ہے ہیں جو اس کی طلب اور پانے کی خواہش ہے۔ 'اگر اسے دونبار ہے ہیں جو نے کول میں اس کی طلب اور پانے کی خواہش ہے۔ 'اگر اسے دونبار ہے ہیں جو نے کول میں اس کی طلب اور پانے کی خواہش ہے۔ 'اگر اسے دونبار ہے ہیں جو نے کول میں اس کی طلب اور پانے کی خواہش ہے۔ 'اگر اسے دونبار ہے ہیں جو نے کول میں اس کی طلب اور پانے کی خواہش کی خواہش کی کولوں کی کولوں میں اس کی طلب کولوں کی کا تو کو کو کولوں کی مورٹ سے معمور ہیں 'اور کو

حفرت جنیر فرائے ہیں کہ اہام شافع اپنی حق کوئی کے لئے مصور سے ایک مرتبہ انموں نے اپنے ایک دین بھائی کو تعیمت کی اوراسے یہ کمہ کراللہ کے عذاب سے ڈرایا کہ دنیا لغرشوں کی جگہ ہے، یمال ذکت کے سوا کھے نہیں ہے، اس کی آبادی ایک دن برمادی سے ہم کنار ہوگی' اس کے رہنے والوں کا ممکانہ قبرہے' جتنے لوگ جع ہیں وہ سب ایک ند ایک دن جُدا ضرور ہوں مے'اس کی مالداری بالاً خر فقر میں بدل جائے گی اس کی کثرت سیکدستی کا باعث ہے 'اور شکدستی فراخی کاسب ہے' اس کئے ہمہ تن اللہ کی طرف متوجبه رمو ،جو کچه الله نے دیا ہے اس پر قناعت کرواس دار فنا کو بقا پر ترجیح مت دو " تمیاری زندگی دُ علی ساید اور کرتی مولی دیوارے عمل زیادہ کو امیدیں تم رکھ حضرت ابراہیم ابن ادہم نے ایک مخص سے پوچھا تمیں نینر میں جاندی کاسکہ لے اپ اچھا ہے یا جائنے کی حالت میں سونے کاسکہ ملے یہ زیادہ بسترہ ابراہیم ابن ادہم نے فرمایا "یہ بات تم نے جموث کی ہے اس لئے كہ تم دنیا میں جن چزوں سے محبت كرتے ہو وہ كويا خواب كى محبت ہے اور اخرت كى جن چزوں سے محبت نسي كرتے واكويا بیداری کی چیزوں سے تعبت نہیں کرتے اسلیل ابن عیاش کتے ہیں کہ ہارے امچاب نے دنیا کا نام خزیر رکھ چھوڑا تھا اگر انھیں اس سے زیادہ خراب نام ملا تو وہ نام رکھدیت معفرت کعب فراتے سے کہ دنیا محمیں اتن مجبوب مو گی کہ تم دنیا اور اہل دنیا ک عبادت كرنے لكومي معزت يحيل ابن معاذرازي فرماتے بين كه محمد تين بين ايك ده جو دنيا كوچمو و دے اس سے بہلے كه دنیا اسے چھوڑ دے و مرا وہ جو قرمیں جاتے سے پہلے اپنی قبرینا کے اس تیرا وہ جو خالق کے دربار میں ماضر ہوتے سے پہلے اسے رامنی کر لے۔ یہ بھی فرایا کہ دنیا اس قدر منوس ہے کہ محف اس کی تمنا ہی اللہ کی اطاعت سے روک دیا ہے ، چہ جائے کہ اس میں انہاک ہو 'ابو بکر ابن عبداللہ فرماتے ہیں کہ جو مخص اس مقصدے دنیا طلب کرے کہ دنیا کی حاجت باتی نہ رہے وہ ایسا ہے جیے کوئی مخص آگ کوسو کی ہوئی گھاس سے بجمانا چاہے۔ بندار کتے ہیں کہ جب دنیا دار زُہر کے سلسلے میں مختلو کریں تو سجھ لوشیطان نے انمیں ذاق کا نشانہ بنایا ہے۔ یہ بھی ان ی کا قول ہے کہ جو محض دنیا کی حرم کر کا اسے حرص کی اگ جملسا دے گی ہاں تک کہ راکم ہو جائے اور جو محض م خرت کی حرص کرے گاوہ اس کی حرارت سے بھل کرؤ حلا ہوا سونا بن جائے اور جو اللہ تعالیٰ کی طرف متوجة ہوگا وہ توحید کے انوارے ایک فیتی جو ہر فردین جائیگا معفرت علی کرتم اللہ وجہز فرائے ہیں کہ دنیا میں چھ چزیں ہوتی ہیں کھانا' بینا'لباس'سواری' نکاح' اور خوشبو'سب کھانوں میں عمرہ شدہے' اوربیہ ایک کمتی کالعاب، مشروبات میں سب سے اعلی

حياء العلوم جلد سوم المستعلق

مشروب پانی ہے 'جس میں نیک وبدسب برابر ہیں 'لباس میں عمدہ ریٹم ہے جسے ایک حقیر کپڑا بنتا ہے 'بھترین سواری مکو ژاہے اس پر بیٹھ کرلوگ لڑتے ہیں اور مارے جاتے ہیں نکاح میں اہم چیزعورت سے محبت ہے اور محبت کے معنیٰ ہیں پیشاب گاہ کا پیشاب گاہ میں جانا 'عورت اپنے اچھے اعصاء کو سنوارتی ہے لیکن اس کی بڑی چیز کی طلب ہوتی ہے 'سو تلمنے کی چیزوں میں عمدہ مشک ہے' اور یہ ایک جانور کا بتما ہوا خون ہے۔

## دنيا كى فرتمت پر مشتل مواعِظ اور نصب حتيس

ایک بزرگ فرائے ہیں اے لوگو! آہستہ عمل کو اللہ سے ڈرتے رہو ارزوسے فریب مت کھاؤ موت کو نہ بعولو اور دنیا کا سارامت کازواس کے کہ دنیاغدارہ 'وموکہ ہازہ 'پہلے مُغا لغے دیتی ہے 'پھر آرزوؤں کے جال میں پھنساتی ہے 'طالبانِ دنیا کے لے اس کی زیب و زینت الی ہے جیسے ولمن کا سجا ہوا چرو کہ سب کی تگاہیں اس پر پرتی ہیں اور اس کی چک دیک سے خرو ہوجاتی ہیں تمام دل اس دنیا پر فریغتہ ہیں تمام جانیں اس پرعاشق ہیں کتنے ہی عاشقوں کو اس نے اپنی نگاہ غلا انداز ہے قتل کردیا ہے اور کتنے بی طالبان کو رُسوا اور ذلیل کرتی ہے 'ونیا کو حقیقت کی آگھ سے دیکھو'اس میں ہلا کتیں بی ہلا کتیں ہیں خود اس کے خالق نے اس کی ختت کی ہے اس کا نیا رُانا ہوجا آ ہے اس کی ملک فا ہوجاتی ہے اس کا عزت دار رُسوا ہو آ ہے اس کا زیادہ کم ہے اس کی عجت مرجاتی ہے اس کا خیریاتی نہیں رہتا' اللہ تمارے حال پر رخم کرے خواب ففلت سے بیدار ہوجاد آور بے ہو فی کالبادہ آثار کر پھینک دواس سے پہلے لوگ تمارے ہارے میں کمیں کہ فلال فضی بارہے اور سخت مرض میں کر فارہے' اور یہ اعلان کریں کہ کوئی دو اہتلانے والا ہے ، کوئی طبیب ہے جو اس کے مرض کاعلاج کردے ، پھر تیمارے کے اطباء بلائے جائیں مے اور تیماری صحت سے مایوس ہوجائیں مے ، محرب مشہور ہوگا کہ فلال مخص لب کور ہے ، اور اپنے مال میں دمیت کررہا ہے محرب مشہور ہوگا کہ اس کی زبان بند مو کئی ہے آب وہ یول نہیں پارہا ہے نہ اب عن زوں کو پچانا ہے اور نہ دوستوں اور پردسیوں کو اس وقت تماری پیشانی عرق الودگی سیند و مو کئی کی طرح پیول چیکتا ہوگا، تہاری بلکس بند ہوں کی اور موت کے سلسلے میں تمهارے محکوک یقین میں بدل رہے ہوں کے 'زبانِ قوت کویائی سے محروم ہوگی تم سے کما جائے گاکہ یہ تمارا بینا ہے 'یہ تمارا بھائی ہے لیکن تم کوئی جواب ندوے سکو کے تھاری زبان پر فاموشی کی مرلک جائے کی چرموت آکرانا کام کرے کی تھماری روح تھمارے جدد فاکی کا ساتھ چھوڑ کر آسان کی طرف پرواز کر جائے گی، تمارے اُحباب وا قارب جمع ہوں سے اکفن سیا جائے گا، قسل دیا جائے گا تدفین کے ا نظامات ہوں مے 'تہاری موت کے ساتھ ہی میادت کرنے والوں کی آمدونت کاسلسلہ منقطع ہوجائے گا' تہارے وعمن سکھ کا سانس لیں سے ، تمهارے محروالے اس مال کی تقسیم میں معروف ہوجائیں مے جوتم نے ان کے لیے چھوڑا ہوگا اور تم تنہا اپنے أعمال کے آسیرین کررہ جاؤ گے۔

ایک بزرگ نے کی ہادشاہ سے کما کہ دنیا کی دھنی اور ذخمت کے زیادہ مستق وہ لوگ ہیں جنہیں کڑت سے دولت ہی ہے اور جن کی تمام حاجتیں پوری ہوئی ہیں کیونکہ ایسے ہی لوگوں کو یہ خوف رہتا ہے کہ کمیں ہمارا مال کسی آفت کا شکار نہ ہوجائی ہمارے اقتدار کی بنیادیں وقت کے زلزلوں سے نہ بل جا کی ہا ہیں۔ جسمانی اصفاء کسی مرض یا حادثے کا نشانہ بن جا کی دجہ ہے کہ وہ اپنا مال و متاع دوستوں سے بھی چھپا کر دکھتے ہیں اس سے معلوم ہوا کہ دنیا کی ذات زیادہ تر ایسے ہی خض کو زیب دہی ہے دنیا میڈ است زیادہ تر ایسے ہی خض کو زیب دہی ہے دنیا میت میں ہر طرف سے خطرات ہیں گرا ہوا ہے یہ وہ آفت ہے کہ اگر لے لیتی ہے تو واپس نہیں کرتی بھی ایک کو جسم نہائی ہے اور بھی کسی کو دوئے پر مجبور کردی ہے کسی کو فراخی سے نوازتی ہو تہائی ہے اور بھی کسی طورت کی اسے کسی ہر جات ہے گئی اسے کسی ہمارے کسی ہوئی ہے اور بھی کروا ہوا ہے کہ مربر تاج رکھ دری ہے کل اسے خاک میں طاوے گی اسے کسی میں جوزت ہے اور چھی کروا ہی اس جائے تب بھی یہ خوش ہے اور چھی کروا ہی اس جائے تب بھی یہ خوش ہے اور چھی کروا ہی اس جائے ہیں جوزت کی یرواہ نہیں کسی کے عودج کی یرواہ نہیں کسی کا سب بھی چھی جائے تب بھی یہ خوش ہے اور چھی کرواہ ہوا ہی کہ عودج کی یرواہ نہیں کرواہ ہی کا سب بھی چھی جائے تب بھی یہ خوش ہے اور چھی کرواہ ہوا ہواہ جائے تب بھی یہ خوش ہے اور چھی کرواہ ہواہ جائے تب بھی یہ خوش ہے اور چھی کرواہ ہواہ جائے تب بھی یہ خوش ہے اور چھی کرواہ ہواہ کی کرواہ ہواہ کا خواہ کی کرواہ ہواہ کی کرواہ ہواہ کی کرواہ ہواہ کرواہ ہواہ کی کرواہ ہواہ کی کرواہ ہواہ کرواہ ہواہ کی کرواہ ہواہ کرواہ ہواہ کی کرواہ ہواہ کرواہ ہواہ کرواہ ہواہ کرواہ ہواہ کی کرواہ ہواہ کی کرواہ ہواہ کرواہ ہواہ کرواہ ہواہ کی کرواہ ہواہ کی کرواہ ہواہ کرواہ ہواہ کرواہ ہواہ کرواہ کرواہ ہواہ کرواہ ہواہ کرواہ کرواہ کرواہ ہواہ کرواہ کرواہ

احیاء العلوم مبلد سوم تب بھی رامنی ہے۔

حفرت حسن بعري في حفرت عمر ابن العزيرة كو كلما كه دنيا سنرى منول ب قيامكاه نمين ب معفرت آدم عليه السلام كو دنيا مين بطور سراً بھیجا کیا تھا' اس لیے اس سے بچواے امیرا لمؤمنین! اسے ترک کردینای افرت کا قرشہ کے اور اس میں عل دسی اور عرت سے ذندگی گزارنای الداری ہو وہ بر لمہ بر آن قل کرتی رہتی ہے جو اس کی مزت کرتا ہے اسے ذلیل کرتی ہے جو جع کرتا ب أے ممان بناتی ہے یہ ایسے زہر کی طرح ہے تھے کوئی لاعلی میں کھالے اور موت کی افوش میں پہنچ جائے دنیا میں اس طرح زندگی سرکروجس طرح کوئی مخص این زخول کاعلاج کیا کرتا ہے یعن وہ تمام احتیاط اور پر میزلازم پکڑے رموجوعلاج کے دوران مریض کے لیے ضوری ہیں اس خوف ہے کہ کمیں ہے احتیاطی مرض کی تھینی کا باعث ندین جائے مریض کو جاسم کے مرض کی طوالت سے نیچنے کے خاطروواکی تلخی اور جیزی مواشت کرے اس ناپائیدار عدار مکاراور فریب کارونیا سے بچو اس نے فریب کو نانت سے چمپار کھا ہے وہ لوگوں کو اپنے حس کے جال میں پھالستی ہے اور اپنے پانے کی ارزو میں جالا کردتی ہے پراس کے مُقَالَ اس كى فَنْهُ سامانيوں اور حشر خيريوں كا ايسا شكار بنتے ہيں كہ انہيں ذرا ہوش نہيں رہتا اپنے انجام سے ب پروا وہ اس كے ہو رہے ہیں وہ ایک ایی خوبصورت ولمن کی طرح ہے جس کا حسن نگاہوں کو خرو کردیتا ہے دل اس کی دیدے مشاق ہوتے ہیں اور اس كى آيك جملك ديمن كے ليے ب تاب و ب چين نظر آتے ہيں الكن وہ اپنے تمام عاشقوں كے ليے موت كاپيام موتى ہے جو اس کی قربت پالیتا ہے ہلاکت اس کا مقدر بن جاتی ہے 'افسوس! آب لوگ گذرے ہوئے زمانے سے عبرت نہیں پکڑتے 'اور نہ ما ضرغائب سے سبق ماصل کرتے ہیں اللہ کو پھانے والے بھی دنیا کے سلسلے میں کمی قسیحت کا اثر نہیں لیتے ، بہت سے عاش ایسے ہیں کہ جمال انہیں دنیا ملی وہ مغرور ہوجاتے ہیں اور سرکشی پر کمرہاندھ لیتے ہیں ' آخرت کو بھول جاتے ہیں اور اپنے آپ کو اتنا منہمک کردیتے ہیں کہ ان کے قدم لغزش سے نہیں بچے ،جب ہوش آیا ہے تب ندامت ہوتی ہے اور حسرت دامن دل مینچتی ہے لیکن به سکرات موت کاوقت مو تا ہے 'ایک طرف موت کی شدّت ہے 'ود مری طرف ندامت اور حسّرت کی تکلیف۔جو مخض دنیا کی طرف داخب رہتا ہے وہ اپنا مطلوب حاصل نہیں کہا آ اور نہ اپنے انس کو مشقت سے آرام دے پا تا ہے ، وہ بغیرتوشہ لیے اور بلا تیاری کے پہوپچتا ہے امیرا المؤمنین!اس سے بچے جب آب اس میں زیادہ خش ہوں تو زیادہ مخاط رہیں کیونکہ دنیا والے جب کی خوثی کے سلسلے میں دنیا یہ اطمینان کرلیتے ہیں تووہ اسے تکلیف میں جٹلا کرتی ہے 'اس میں خوش رہنے والا فریب خوردہ ہے جو مخض آج نفع الماراب وه كل نقصان المائے كا ونيادى زندكى كى وسعت مصيبتوں كى پيغامبر ب اور بقاء كا انجام فنا ب اس كى مرخوشى غم سے عبارت ہے جو اس سے دور چلا جا تا ہے وہ والی نہیں آتا 'اور نہ اس میں رہتے ہوئے کوئی بیہ جانتا ہے کہ آئدہ کیا ہوئے والا ہے کہ اس کا انظار کرے اس کی آرند تی جموثی اور آمیدیں باطل بی اس کی مفائی میں کدورت ہے اور اس کی زندگی معيبت ب أكر خوركيا جائے قومعلوم مو كاكد انسان يمال ره كردو خطرول كى زديس إك خطره نعتول كے ضائع جائے كا ب اور دو مرا خطرہ معیبت کا بالغرض آگر اللہ عزوجل نے دنیا کے بارے میں کوئی خرنہ دی ہوتی اور اس کی حقیقت آشکار اکرنے کے لیے مثالیں نہ بیان کی ہوتیں تب بھی سوتے ہوئے کو جگانے اور عافل کو خوابِ غفلت سے بیدار کرنے کے لیے بہت کانی تھی کیکن اللہ نے اپنے بندوں کو بے یا مد مدگار نہیں چھوڑا بلکہ ان کے پاس ڈرانے دھمکانے والے بھیج 'اس سے معلوم ہوا کہ اللہ کے نزدیک اس فانی دنیا کی کوئی قدر نہیں ہے ہی وجہ ہے کہ جب سے اسے پیدا کیا اسے دیکھا تک نہیں آپ کے نبی صفرت محر صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے دنیا کے فزانوں کی چابیاں پیش کی گئیں۔ اگر آپ قبول فرمالیتے تو ایک مجسر کے برکے برابر بھی آپ کا مرتبہ کم نہ ہو آ الکن آپ نے تول کرنے سے انکار فرمادیا۔ (١)

<sup>(</sup> ۱ ) یہ روایت حضرت حسن بھری کی محط و کتابت کے ذکر کے ساتھ ابن ابی الدنیائے مرسلاً نقل کی ہے اور احمد طبرانی نے ابوس بہد اور ترزی نے ابو امامہ سے روایت کی ہے۔

اس لیے کہ اللہ تعالیٰ کی مخالفت اور اس کی ناپندیدہ چیز کو اختیار کرنایا جو چیزاللہ کے نزدیک حقیرہے اسے عزت دیٹا اور اس کی قدر کرنا مناسب نہ سمجما اللہ نے نیو کاروں سے دنیا کو آزمائش کے لیے دور رکھاہے 'اور اپنے دشمنوں پر دنیا کو اس لیے وسیع کیا ہے آکہ وہ فریب میں جٹلا رہیں چنانچہ جس فض کو مجھ دنیا میشر ہوجاتی ہے وہ یہ سمجھنے لگتاہے کہ اللہ کے یمال میری بری منزلت اور توقیرہے'اس مخص کووہ معالمہ یاد نہیں رہتا جو اللہ نے اپنے محبوب و مقبول سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ کیا تھا کہ آپ نے بھوک سے بے حال موکرا بے بعل مبارک پر پھرماندہ لیے تھے (بخاری - جابر) ایک حدیث قدی میں ہے کہ اللہ تعالی نے اسيخ پنجبر حصرت موسیٰ عليه السلام سے ارشاد فرمايا كه جب مالدارى كو آتا موا ديكمو تويد مجموكه كوئى مناه كيا تعاض كى سزا دنيا ميں مل ربی ہے اور جب نقر کو آیا ہوا دیموتواہے صلحاء کاشعار سمجمواور اس کا خندہ پیشانی ہے استقبال کرو۔اور آگر چاہوتو کلستہ اللہ روح الله حفرت مینی علیه السلام کی اقداء بھی كرسكتے مووہ فرمایا كرتے تھے میراسالن بحوك بے میرا شِعار خوف ب میرالباس اون ہے سردی میں میری حرارت کا ذرایعہ آفاب ہے اندھیرے میں روشن جاند سے حاصل کرتا ہوں میری سواری میرے دونوں باؤں ہیں میرا کھانا اور میوہ زمین کی کھاس اور بودے ہیں 'رات کو خال ہاتھ سوتا ہوں اور منح کو خال ہاتھ المتنا ہوں 'ونیا میں مجھ سے زیادہ ا الدار اور غنی کوئی دو سرا نہیں ہے ، وہب ابن منبہ کتے ہیں کہ جب اللہ نے حضرت موی اور ہارون ملیما السلام کو فرعون کے پاس معیات بے فرمایا کہ تم اس کے دنیاوی لباس اور ظاہری شان و شوکت سے مرعوب مت ہونا اس کی تقدیر میرے ہاتھ میں ہے نہ وہ مرے عم کے بغیر بولتا ہے نہ آکھیں بد کر آ ہے نہ سانس لیتا ہے اور تم اس کی زیب و زینت اور مال و متاع سے تعب میں مت پڑنا اس لیے کہ جو پچھے اس کے پاس ہے وہ دنیای کی دولت ' زینت اور نماکش ہے ، تم چاہو تو میں جہیں بھی اتنا ہی آراستہ بیراستہ تردوں کہ تہیں و کم کر فرعون بھی اپنی عاجزی اور مسکنت کا اظهار کرنے لگے۔ اور یہ کے کہ وا تعید اتنی زیب و زینت میرے بسسے باہرہے لیکن میں تمہارے لیے اس بات کو پیند نہیں کر تا بلکہ تمہیں اس دنیا سے دور رکھنا چاہتا ہوں میں اپنے دوستوں کے ساتھ کچھ ایا ہی معاملہ کرتا ہوں دنیا کی نعمتوں سے میں انہیں اس طرح دور رکھتا ہوں جس طرح کوئی شفیق جرواہا اپنی بکریوں کو ان ج ا گاہوں سے دور رکھتا ہے جمال ان کی ہلاکت کا خوف ہو' یا کوئی مشفِق ساربان اپنے اونٹول کو خارش زدہ اونٹول سے بچا تا ہے ایرا اس لیے نہیں کہ وہ میری نگاہوں میں ذلیل و خوار ہیں بلکہ اس لیے کم اُ خرت کے جو انعامات میں نے مقرر کرر کھے ہیں وہ انہیں بورے طور پر حاصل کرلیں میرے دوست میرے لئے ذکت وف وف وف اور تقوی سے زینت افتیار کرتے ہیں سے اوصاف ان کے ولوں میں بھی رائع ہوتے ہیں اور ان کے ظاہر پر بھی ان کا اثر نمایاں ہو تا ہے یہ اوصاف الکے لباس ہیں جنہیں وہ پہنتے ہیں 'ان کی کملیاں ہیں جنہیں وہ او رہتے ہیں یہ ہی اوصاف اُن کا ضمیریں جس سے وہ محسوس کرتے ہیں اُن کا ذریعہ نجات ہیں اُن کی امید ہیں'ان کی عظمت اور بزرگ ہیں' جب تم ان سے ملو تو اِنکساری سے پیش آؤ' ان کا احرام کرو' اپنے دل اور زبان سے متواضع رہو اوریہ بات جان لوکہ جو میرے دوست کو تکلیف پنچا آ ہے وہ کویا مجمعے دعوت جنگ دیتا ہے بقیتا ایسا فخص قیامت کے دن میرے انقام کی زویس موگا۔

ایک روز حضرت علی کرم اللہ وجدئے اپنے خطبے میں ارشاد فرمایا: یا در کمو' ایک روز تم موت کی آغوش میں چلے جاؤے اور پھر
قیامت کے روز دوبارہ زندہ کے جاؤے اس دن تمہاری نجات کا بدار اعمال پر ہوگا اچھے ہوں کے قر تمہیں ثواب ملے گا' دنیا کی
زندگی پر مت اِتراؤ' اسے مصائب گھیرے ہوئے ہیں' اسے فنا ہوتا ہے یہ دنیا خیانت اور دھوکے سے عبارت ہے' جو پچھ اس میں
ہے وہ زوال پذیر ہے وہ ایک ہاتھ سے دو سرے ہاتھ منظل ہوتی رہتی ہے' اس کے حالات مکسال نہیں رہے' اس کے باشندے اس
کے شرسے مامون نہیں ہیں' جب آدی کو کوئی خوشی حاصل ہوتی ہے اچانک غم آدیا تا ہے' اس کے حالات بدلتے رہتے ہیں اس میں
نہ زندگی پائیدار ہے اور نہ کوئی خوشی وائی ہر مخص نِشانے کی دَد میں ہے' موت اپنے تیروں سے اس کا جم چھئی کردے گی موت ہر
دی نفس کا مقدر ہے اے اللہ کے بندو! آج دنیا میں تمہارا ایسا حال ہے جیسا تم سے پہلے لوگوں کا تھا' جو عمریں تم سے طویل طاقت

میں تم سے زیادہ تھے جن کے مکانات بلند و بالا و پُر فکوہ تھے اور جن کی آبادیاں زبدست تھیں لیکن طویل اِنقلاب سے ان کی آوازیں دَب کر رہ گئیں ان کے جم بوسیدہ ہو مجے ان کی بستیاں اُلٹ می اور آبادیاں دیرانوں میں تبدیل ہو گئیں 'کمال ان کی رہائش کی لیے عالیشان حویلیاں تھیں اور راحت کے لیے مسموال گاؤ تیکئے "اور فرش مخلیں تھے اور کمال قبر کا پُروحشت موشہ 'چریل زین 'اور خاک کے تورب ہیں ان کی قبول کی جگیس ایک دوسرے سے قریب ہیں لیکن رہے والے ایک دوسرے کے لیے اجنبی میں نہ ان کو آبادی سے انسیت ہے اور نہ وہ بھائیوں اور پڑوسیوں کی طرح رہتے ہیں اگرچہ ان میں مکان کی قربت ہے لیکن دلول تے فاصلے بر قرار ہیں ان میں وصل کس طرح ہوسکتا ہے جب کہ معینتوں نے انہیں ہیں ڈالا ہے خاک نے ان کے زم و نازک جسموں کو روند ڈالا عظم اور کر عیش زندگی گزارنے کے بعد اب وہ موت کی زنچروں میں جکڑے ہوئے ہیں ' نہ آب کھولنے کی سکت ہے اور نہ جم ہلانے کی قدرت اب خاک تلے زندگی گزار رہے ہیں ونیا ہے ایسے مجئے کہ چرواپس نہ ہوئے۔

ارشادِرہانی ہے۔ کلا اِنَّهَا کَلِمَةُ هُوَ قَائِلُهَا وَمِنُ قَرَ اِنْهِمُ بَرُزَ خَالِی یَوْم یُبُعَثُونَ (پ١١٨ آيت ١٠٠) مر گزایا نمیں ہوگا'یہ اس کی ایک بات ہی بات ہے جس کو یہ کے جارہا ہے۔ اور ان لوگوں کے آگے ایک آر (موت) آنے والی ہے قیامت کے دن تک

تمهارا حشر بھی ایسا ہی ہوگا' جیسا ان کا ہُوا ہے وہی وحشت ہوگی وہی تھائی کا عالم ہوگا' اس خاک میں تم گلو کے جس میں وہ گل رہے ہیں وہی خواب گاہ تمماری ہوگی جس میں وہ آج سورے ہیں وہی ٹھکانہ ہوگا غور کرو ، تممارا کیا حال ہوگا ، جب بد حالات تمهارے سامنے پیش آئیں کے اور تم قبروں سے نکالے جاؤ کے 'اور تمهارے سیزن کے راز طاہر ہوں مے 'اور جب تم برتروعظیم شہنشاہ کے روبرو کمڑے ہوکراپنے گناہوں کا اعتراف وا قرار کرو ہے 'خوف سے تمہارے دل کھٹ جائیں گے 'سارے پردے اور عجابات المفادية جائي مي اور تمارے تمام بوشيده عيوب اور سربستر از روز روش كى طرح عيال مول عي اس دن مر محض ائے کے کا نتیجہ دیکھے گا نیکی کا تواب اور بدی کا عذاب پائے گا اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

لِيَجْزِيَ الَّذِينَ اسَاؤُ إَبِمَا عَمِلُواْ وَيَجْزِي الَّذِينَ احْسَنُوا بِالْحَسَنَى (ب٧٦ ١٦ ١٦ ١٦)

انجام کارید کہ برا کام کرنے والول کے برے کام کے عوض میں جزا دے گا اور نیک کام کرنے والوں کو ان نیک کاموں کے عوض میں جزادے گا۔

ايك جد فراياند ووضع الكِتَابُ فَتَرَى الرُّجُرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِثَّافِيهِ وَيَقُولُونَ يَا وَيُلَتَنَا مَالِهَا ا الْكِتَابِلاَيْغَادِرُ صَغِيْرَةً وَلَا كَبِيْرَ قَالاً أَحْصَاهَا وَوَجَدُوا مَاعَمِلُوا حَاضِرًا ـ

(پ۵۱ر۸۱ آیت ۲۹)

اور نامنہ اعمال رکھ دیا جائے گاتو آپ مجرموں کو دیکھیں گے کہ اس میں جو پچھ ہے اس سے ڈرتے ہوں گے اور کتے ہوں مے کہ بائے ہماری کم بختی اس نامہ اعمال کی مجیب حالت ہے کہ بے قلبند کئے ہوئے نہ کوئی چھوٹا گناہ چھوڑا نہ بوا گناہ اور جو پچھ انہوں نے کیا وہ سب دیکھا ہوا موجو دیائیں گے۔

الله تعالى مميں اور حميں ابني كتاب كاعال اور اسے احباب كا تلمع بنائے ماكہ بم سب اس كے فضل وكرم سے آخرت ميں بمتر معانه یا نمین طاشبه وه بی لا نق تعریف اور بزرگ والا ب

ایک دا نشور کتے ہیں کہ زمانہ تیرانداز ہے روزو شب تیر ہیں'اور لوگ ان تیروں کا نشانہ ہیں زمانہ ہرروز اپنے تیر چلا تا ہے'

حياء العلوم جلد سوم ٢٣٦

یماں تک کہ اس کا تھیلا تیروں سے خالی ہوجا تا ہے اس صورت میں آدی کب تک سلامت رہ سکتا ہے کہ دن تیزی سے گزررہے ہوں اور را تیں برُ حت تمام بر ہورہی ہوں ایعنی کے بعد ویگرے تیر چل رہے ہوں اگر تمہیں یہ بات معلوم ہوجائے کہ زمانے نے تمہارے اندر کیا کیا نقائص پیدا کئے ہیں قوتم ہر آنے والے دن سے وحشت کرنے لگو اور ایک ایک لحہ تم پر بوجھ بن جائے لیکن اللہ کی تدبیر ہر تدبیر سے بالا ترہے ہی وجہ ہے کہ آدی مجی ان تغیرات کو محسوس نہیں کرتا 'جو رات دن کے چگرے اس کے اندر پیدا ہوتے ہیں حالاں کہ وہ ایلوے سے بھی زیادہ کروی ہے 'بشر طبیکہ کوئی باشعور اور عاقل و دانا آدی ان الذات کا ذاکھ چھے 'ونیا کے اندر اسٹے میٹوب ہیں کہ کوئی ہیاں کرنے والا بھی انہیں بیان نہیں کرسکتا جو مجائب دنیا ہیں دونما ہوتے ہیں وہ اسٹے زیادہ ہیں کہ کمی واعظ سے ان کا احاطہ نہیں ہوسکتا 'اے اللہ! ہمیں راہ راست پر چلا۔

ایک صاحب بھیرت انسان ہے جو دنیا کی رک رک ہے واقف سے پوچھا کیا کہ دنیا کب تک باتی رہے گا انہوں نے جواب دیا کہ دنیا اس وقت کانام ہے جس میں تم آگھ کولئے ہواس لیے کہ جو وقت گذر چکا ہے وہ اب آنے والا نہیں ہے 'اور جو آنے والا ہے ہیں تم نہیں جانے کہ وہ تہیں طے گایا نہیں 'دن آ تا ہے اور چلا جا تا ہے 'رات اِس کے ماتم میں سیاہ پوش رہتی ہے 'غرض کہ لور منٹ کھنے بن کر گزرتے چلے جاتے ہیں ساتھ بی انسان پر حادثات کا سلسلہ بھی جاری رہتا ہے 'اور یہ حادثات کا سلسلہ بھی جاری رہتا ہے 'اور یہ حادثات اس کے اندر برا بر نقص و تغیر پیدا کرتے رہتے ہیں خواہ وہ محسوس کرے یا نہ کرے زمانہ صرف شیرانو بھیرتا ہے 'وہ جماعتوں میں تغیرت ڈالٹ ہے 'وہ دولت کو کردش دیتا ہے ایک ہاتھ سے دوسرے ہاتھ میں پہنچا تا ہے 'اس کی آر ذو تیں طویل ہیں 'اور عمر مختمر ہے سب کو اللہ بی کی طرف اوٹنا ہے۔

حضرت عرابن عبد العزيز نے ايک دن خطب کے دوران ارشاد فرمایا: اے لوگو! تم ایک ایسے کام کے لیے بیدا سے مجھ جو کہ اگر
اس کی تقدیق کرد تو بے وقوف تھہو اور محذیب کرد تو ہلاک جو تم بیشہ رہنے کے لیے پیدا کئے مجو لیکن یمال نہیں 'بلکہ
دوسرے عالم میں جاکر 'اے بندگان خدا! اب تم ایس جگہ ہو جمال کا کھانا مکلے میں اُ نکتا ہے 'اور پانی سے اُچھو لگتا ہے 'کوئی نعت
ایسی نہیں ہے جو حہیں کھل خوشی دے سکے 'می نعت سے خوش ہوتے ہوتو دو سری نعت کی جدائی کا غم بداشت کرنا پڑتا ہے 'اس
کے لیے بچھے اعمال کا توشہ لے لوجس کی طرف حہیں سنرکرنا ہے اور جس میں حمیس جرحال میں رمنا ہے 'اتا کہ کر آپ پر کریے

طاری ہوگیااور آپ منبرے نیچےاُ تر آئے۔ حضرت علی کڑم اللہ وجیدئے اپنے خطبے م

حضرت على كرّم الله وجدئ اپنے خطبے ميں ارشاد فرمايا: ميں حميس تقوى افتيار كرنے اور دنيا كو چھوڑنے كى وميت كرتا ہوں ،

يد دنيا حميس چھوڑ دے گى اگرچہ تم اسے چھوڑتا پند نہ كرويہ تمهارے جسموں كو پُراتا كردے گى والا نكه تم اسے نئى اور تئى سجائى ديا جہوں تہمارى اور دنيا كى مثال الي ہے جيے كوئى آدى كسى سفر هيں داستہ طے كردہا ہو'اس داستے كو ختم ہوتا ہے' يا پہاڑ پر چڑھ دہا ہو كسى نہ كسى بندى پروہ پہاڑ ختم ہو تا ہے' دنيا كا بھى يكى حال ہے' جو فخص دنيا كے سفر پر آگے برا و دہا ہے اسے كسى نہ كسى مزل پر پہنچ كرركتا ہے' موت كا قاصد اس كے يہ ہے يہ دواں ہے' اس كى تكليف سے پريشان نہ ہونا چاہئے' اسے ختم ہوتا ہے نہ موت ب اس كى تكليف سے پريشان نہ ہونا چاہئے' اسے ختم ہوتا ہے كہ موت اس كے مال و مثال اور نعتوں سے خوش ہونا چاہئے' ان پر ذوال طارى ہونے والا ہے' جمعے طالب دنيا پر تتجب ہو تا ہے كہ موت اس كى جبتو ميں ہے اور دو مفافل ہے' وہ عالم ہوتو ہو ليكن اس سے فغلت نہيں بَرتى جائے گ

بن کی بیات معرفی کے جی کہ جب علم و فضل اور آوب و معرفت کے حالمین کویہ بات معلوم ہوئی کہ اللہ تعالی نے دنیا کو حقیر سمجھا ہے اور اے اپنے دوستوں کے لیے پیند نہیں فرہا ہے اور رسول اگرم صلی اللہ علیہ وسلم بھی دنیا سے مختفر رہے ہیں اور اپنے گرفتاء کو بھی دنیا میں گئنے سے معع فرہایا ہے تو ان حضرات نے میانہ روی افتیار کی جو ذائد بچااہے آخرت کا توشہ بنا کر رکھا 'صرف اتنا لیا جو کفایت کر جائے اور عیش کوشی کے تمام وسائل ترک کردیے لباس میں صرف اس بات کی رعایت کی کہ وہ سازتر حورت ہو۔ اندا میں معمولی کھانا کھایا اور وہ بھی اتنا جس سے بھوک ختم ہو۔ اور اعتماء اپنا و کلیفہ ادا کرنے کے قابل رہیں 'انہوں نے دنیا کو اس

772

احياء العلوم حلدسوم

نقط انظرے دیکھا کہ وہ ننا ہوجائے والی ہے 'اور آخرت کو اس خیال ہے دیکھا کہ وہ باتی رہنے والی ہے 'انہوں نے دنیا ہے آخرت کے لیے توشہ لیتا ہے 'انہوں نے دنیا کی تخریب کی 'اور اس کے کھنڈرات پر اپنی کے لیے توشہ لیتا ہے 'انہوں نے دنیا کی تخریب کی 'اور اس کے کھنڈرات پر اپنی آخرت کے گئے دول سے محسوس کرتے تھے 'اور ریہ جانتے تھے کہ عنقریب اپنی فاہری آ کھوں سے بھی ہمیں اس کا مشاہدہ کرلیتا ہے 'ان لوگوں نے بچھ دنوں کی مشقت سے ابدی راحت خریدی' یہ سب مولائے بھی کی توثیق فاص سے ہوا کہ انہوں نے وہ بات پندگی جو ان کے رب کو پند تھی اور وہ بات نا پندگی جو ان کے رب کو ناپند تھی۔

## ونياكي حقيقت اثالون كي روشني مين

جانتا چاہیئے کہ دنیا بہت جلد فنا ہوجائے والی ہے' اگرچہ وہ بقاکی وعدہ کرتی ہے'لین اپنا وعدہ وفا نہیں کرتی' تم اے ٹھمرا ہوا پاتے ہو لیکن وہ بڑی تیزی سے چل رہی ہے اور ہواکی مائند آگے کی طرف رواں واوں ہے' دیکھنے والا اس کی حرکت اور رفار محسوس نہیں کرتا' اور اسے اپنی جگہ منجد سمجھ کر مطمئن ہوجا تا ہے لیکن جولوگ ماہ وسال کی گردش سے واقف ہیں وہ سمجھتے ہیں کہ بید دنیا تھمری ہوئی نہیں ہے بلکہ بڑی شرعت سے اپنی آخری منزل کی طرف دو ٹر رہی ہے۔

تیزر فقاری میں دنیا کی مثال: اس سلیلے میں دنیا کو سامیہ سے تثبیہ دی جاسکتی ہے رہ بھی بظا ہر حرکت کر تا معلوم نہیں ہوتا ہم کر حقیقت میں متخرک رہتا ہے 'آگرچہ اس کی حرکت آگو سے محسوس نہیں ہوتی بلکہ عقل سے سمجھ میں آتی ہے ' حضرت حسن بھری ؓ کے سامنے دنیا کاذکر ہوا تو آپ نے یہ شعر رہ حا۔

احلامنوماو كظل زائل اناللبيب مثلهالا يخدع (دنيا خواب ميا وُمل مواسايه على مند آدى اس طرح كي يزون عن فريب نيس كما تا-

يااهل لذات دنيالا بقاءلها اناغتر اربطل زائل حمق

(اے دنیوی لذّات ہیں مت لوگو! انہیں بقائنیں ہے کو مطبق سائے ہے دھو کا کھانا سرا سرحماتت ہے)

یہ شعر حضرت علی کرم اللہ وجد کی طرف منسوب ہے۔ روایت ہے کہ ایک آعرابی کسی قرم کے یہاں مہمان ہوا 'انموں نے کھانا پیش کیا '

کھانے کے بعد وہ مخص ایک خیمے کے سائے میں سوگیا'انہوں نے خیمہ اکھاڑلیا'اے دھوپ کی تواٹھ کھڑا ہوا اور یہ شعر پڑھا۔

الاانماالدنياكظل ثنية ولابديومال ظلكرائل

(آگاہ رہوکہ دنیا پہا ڈول کے سائے کے علاوہ کچھ نہیں ہے ایک ند ایک دن تمبارا سایہ بھی زاکل ہوکررہے گا) ایک شعرہے۔

وان امرودنیاه اکبرهمه لمستمسکمنهابحبل غرور (جوهن دنیاکواناب که سمجه بوئے بور کوروک اور فریب میں جلا ہے)

خواب سے دنیا کی مشاہرت : دنیا کوں کہ اپنے خیالات ہے آدی کو دھوکا دیتی ہے الکین جب وہ ان خیالات کے افسوں سے آزاد ہو آئے کھی پاس نہیں رہتا اس اعتبار سے دنیا کی مثال خواب کی سی ہے انیند میں آدی بہت کچھ دیکھا ہے لیکن مبح آ کھ کھلتی ہے تو کچھ پاس نہیں ہو آ اوریٹ شریف میں ہے۔

النياحلمواهلهاعليهامجازونومعاقبون (١)

دنیا ایک خواب ہے اور دنیا والوں کو اس پرجزاو سزادی جائے گ۔

ہونس ابن عبید کتے ہیں کہ میں دنیا میں اپنے وجود کو اس سونے والے سے تشید دیا کرنا ہوں جو خواب میں نا خوشکوار منظرد کیے' اور پھرا چانک اس کی آگھ کھل جائے' اس طرح لوگ سوئے ہوئے ہیں' جب موت آئے گی تب نیز سے جاگیں گے اس وقت ان کے ہاتھ خالی ہوں گے' دنیا جس پر اُن کا بھیہ تھا' اور جس سے وہ خوش ہوا کرتے تھے پھے کام نہ آئے گی' ایک عاقل سے دریا فت کیا گیا کہ دنیا کس چیزسے زیادہ مشابہ ہے' اس لے جواب دیا سونے والے کے خواب سے۔

دنیا کی عداوت الل دنیا کے ساتھ : دنیا کے مزاج میں بطا ہر نری ہے لیکن وہ نری اور مہانی کے ذریعہ اپنے عاش کو ہلاکت میں جٹلا کردی ہے 'اس افتبارے دنیا اس حورت کی طرح ہے جو شادی کے خواہش مندوں کے سامنے بن سنور کر آئے 'اور وہ جب اس کے دام حسن میں گرفتار ہوکر اس کی ذنجیوں میں مقید ہوجائیں تو انہیں ذرج کردے 'روایت ہے کہ حضرت میلی علیہ السلام کو ممکا شغہ ہوا'انہوں نے دنیا کو ایک بوھیا کے روپ میں دیکھا'جو بی شخی اور بھی سنوری ہوئی تھی' حضرت میلی علیہ السلام کو ممکا شغہ ہوا'انہوں نے دنیا کو ایک بوھیا کے بوھیا گئے ہیں 'اس نے جواب دیا' بے شار۔ آپ نے پوچھاکیا تیرے وہ سب شوہر مرکئے'یا انہوں نے بھے طلاق دے دی' اس نے جواب دیا؛ نہیں بلکہ میں نے انہیں قتل کردیا۔ آپ نے فرمایا' تیرے باتی شوہر کس قدر انہوں نے بھے طلاق دے دی' اس نے جواب دیا؛ نہیں بلکہ میں نے انہیں قتل کردیا۔ آپ نے فرمایا' تیرے باتی شوہر کس قدر کے بادجودوہ تجھ سے نہیں ڈرتے۔

کے بادجودوہ تجھ سے نہیں ڈرتے۔

ونیا کے ظاہروباطن کا تصاد: جانا چاہئے کہ دنیا کا ظاہر آراستہ اور باطن انتائی براہ وہ ایک ایس بدھیا کے مشابہ ہے جو عمره لباس بہن کراور چرے پرنقاب لگا کراپنے جم کوچمپالے اور لوگ اے خوبصورت اور جواب سال عورت سجو کراس کے پیچیے مولیں 'اگروہ اس کے باطن پر مطلع ہوں اور چرے سے نقاب الث کردیکھیں تو شرم سے زمین میں گڑجا کیں اس کا پیچھا کرنے پر نادم موں اور اپنی بد عقلی کا ہاتم کریں کہ حقیقت پر خور نہیں کیا اور ظاہرے دھو کا کھا ملے علاء ابن زیاد کہتے ہیں کہ میں نے خواب میں دیکھا کہ ایک بو زحی عورت نے جس کی کھال سکڑی ہوتی اور کوشت و حلا ہوا ہے ، بھترین لباس پین رکھا ہے 'اور زبورات سے اپنا چروادر دوسرے احصاء آراستہ کے ہوئے ہیں 'لوگ اس کے اردگرد بھیڑنگائے ہوئے ہیں جمد ان لوگوں کا یہ والہانہ انداز دیکھ کر بری جرت ہو کی میں نے اس بوھیا ہے ہوچھا تو گون ہے اس نے کما کیا تم مجھے نہیں جانتے میں دنیا ہوں میں نے کما میں تیرے شر ے اللہ کی پناہ چاہتا ہوں 'اس نے کما اگر تم میرے شرے محفوظ رہنا چاہتے ہو تو مال دودات کو بُراسمجمو 'ابو بکرابن عیاش کتے ہیں کہ میں نے بغداد آنے سے قبل ایک خواب دیکھا تھا کہ ایک انتائی برصورت بوڑھی کھوسٹ عورت ہے اور بالیاں بجاتی جاری ہے لوگ اس کے پیچیے پیچیے تالیاں بجاتے اور رقص کرتے بھر دہ میں ،جب وہ میرے سامنے آئی تو میری طرف متوتبہ ہو کر کہنے لکی کہ اگر تو مجھے مل جائے تو میں تیرا بھی ہی حال کردوں جیسا کہ اس کا کیا ہے یہ خواب سنا کر ابو بگررونے کیے ، فنیل ابن عیاض " حضرت ابن عباس کا بہ قول نقل کرتے ہیں قیامت کے روز دنیا ایک برصورت بوھیا کے روپ میں اسے گی اس کی اسمیس نیلی مور، کی اور دانت آکے کی طرف نظے ہوئے ہوں کے اوگوں سے دریافت کیا جائے گاکہ تم اس مورت سے واقف ہو 'وہ عرض كريس مح خدانه كرے ہم اس سے دانف ہوں ان سے كما جائے كايد دنيا ہے جس كى خاطرتم نے عداوتي مول ليس قطع رحى كى ، ، ایک دوسرے سے حسد کیا دلوں میں بغض و منادی پرورش کی اور دعوے کھائے اس کے بعد اس برهمیا کو جنم میں بھینک دیا جائے كا ووك كى: يا الله! ميرے مشعين اور ميرے مشاق كمال بن؟ عم موكا ان كو بحى اس كے پاس بعينك دو افغيل فرماتے بين كم ایک آدی نے خواب میں دیکھا کہ ایک عورت چوراہے پر کھڑی ہے وہ خوب زیب و زمنت کے ہوئے ہے لیکن جول ی کوئی آدی اس کے قریب سے گذر آ ہے وہ اسے زخمی کردی ہے 'جب وہ پشت پھرتی ہے تو بدی حسین اور خوب صورت نظر آتی ہے 'اور جب

4

احياء العلوم اجلدسوم

چرا سائے کرتی ہے تو انتمائی بڑی اور مکرہ صورت بوھیا نظر آتی ہے میں نے اسے دیکھ کر کما میں تھے سے اللہ کی پناہ جاہتا ہوں'اس نے کما' بخدا تو اس وقت تک مجھ سے نمیں نج سکتا جب تک دراہم کو تاپٹند نمیں کرے گا' میں نے کما تو کون ہے اس نے کہا میں دنیا موں۔

فنیا سے انسان کے گذرنے کی مثال: جانا چاہئے کہ دنیا کے تعلق سے انسان کی تین حالتیں ہیں ایک اس سے پہلے کی حالت جب تم پیدا ہوئے تھے لین آزل سے پیدائش تک کی حالت دو سری حالت آبر اور آزل کے درمیان کی حالت ہے 'یہ تمساری زندگی کے دن ہیں جو تم دنیا میں گذارتے ہو' اب چند روز زندگی کی طوالت پر نظر ڈالو اور اس آزل و آبدکی نبست سے دیکھو تو معلوم ہوگا کہ یہ زندگی مجمی اتن طویل نہیں ہے جیسے کمی طویل سفری منزل کا قیام ہو تا ہے' اس لیے سرکارِ دو عالم مسلی اللہ علیہ وسلم فی ارشاد فرمایا:۔

مالى و للتنيا وانما مثلى و مثل النياكمثل راكب سارفى يوم صائف فرفعت له شجرة فقال تحت ظلها ساعة ثمراح و تركها (تني ابن اج عام) ابن مسورة)

جھے دنیا سے کیا واسطہ میری اور دنیا کی مثال تو ایسی ہے کہ جیسے کوئی سوار گرمی کے دن میں چلے اور راہ میں اس کوکوئی درخت یے اور وہ اس کے سائے میں تعوثی دیر آرام کرے پھر چل دے اور اسے چھوڑ جائے

جودنیا کواس نقطۂ نظرے دیکھے گاوہ بھی اس پر بھروسا نہیں کرنے گااور نہ یہ پرواکریں گے کہ اس کے دن نیکی اور پریثانی میں گزرے ہیں' یا عیش اور فارغ البالی کے ساتھ گذرے ہیں ہلکہ وہ اینٹ پر اینٹ بھی نہیں رکھے گا چنانچہ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے زندگی بھرنہ بھی اینٹ پر اینٹ رکمی اور نہ ککڑی پر ککڑی (لیمنی نہ اینٹ کا مکان بنوایا اور نہ ککڑی کا) (ابن حبان' طبرانی عائشہ ) بعض صحابہ کو پختہ مکان بناتے ہوئے دکھ کرارشاد فرمایا :۔

اری الامر اعجل من هذا (ابوداؤد تذی عبدالله ابن عمر) من امر (موت) کواس سے جلد تردیکه کرموں۔

آپ نے پختہ مکان بنوانے پر اپنی ناپندیدگی کا اظهار فرہایا اور دنیاوی زندگی کی ناپائیداری کے اظهار کے لیے فرہایا کہ یہ بھی ممکن ہے مکان بن کرتیا رنہ ہواور موت آجائے "ای حقبت کی طرف حضرت میٹی طیہ السلام نے اپنے اس ارشاد کے ذریعہ اشارہ فرہایا ہے کہ دنیا لیک ٹیل ہے اسے عبور کو "آباد نہ کو "یہ دنیاوی زندگی کی ایک واضح ترین مثال ہے "اس لیے کہ دنیا کی زندگی وا تعتہ آخرت تک پہنچ کے لیے ایک ٹیل ہے "اس کا ایک ستون ممدہ اور دو سراستون کید ہے "اور ان دونوں کے دمیان محدود مسافت ہے "بعض لوگوں نے اس بل کانصف فاصلہ ملے کرایا ہے اور بعض نے ایک تمائی اور بعض نے دو تمائی اور بعض کا صرف ایک قدم اشانا باقی رہ کیا ہے "اور دو اس سے غافل ہے کہ اس کا اگلاقدم موت کی آغوش میں پہنچانے والا ہے بسر حال کھے بھی ہو انسان کے لیے اس کی کو عبور کرنا ضروری ہے "بل پر لقمیر کرنا" اور اسے سجانا انتمائی جمالت اور حماقت کی بات ہے۔

دنیا میں داخل ہونا آسان اور نکلنا مشکل ہے: دنیا بظا ہریزی نرم اور سل لگت ہے ہی وجہ ہے کہ اس میں خوض کرنے والا یہ مجمتا ہے کہ جس طرح اس میں داخل ہونا آسان ہے اس طرح اس سے لگنا بھی آسان ہوگا لیکن یہ غلا ہے دنیا میں مشغول ہونا آسان ہے لیکن اس سے سلامتی کے ساتھ لگنا ہوا مشکل ہے حضرت علی کڑم اللہ وجد نے حضرت سلمان الفاری کو اس کی مثال لکھ کر بیجی تھی کہ دنیا سانپ کی طرح ہے کہ اس کی جلد انتمائی نرم اور گدا زہوتی ہے لیکن اس کا زہر انتمائی قاتی اور مملک ہوتا ہے آگر جہیں دنیا کی کوئی چڑیند آجائے تو اس سے منعہ موڑلو اس لیے کہ وہ تمارے ساتھ ذیا دہ ویر تک رہنے والی نہیں ہے 'تم

جانے ہو کہ یہ دنیا ایک نہ ایک دن جدا ہو کر رہے گی پھراس کی فکر کیوں کرتے ہوجب تم اس میں زیادہ خوش ہو تو زیادہ احتیاط کرد' اس لیے کہ جب کوئی اس کی خوشی سے مطمئن ہوجا آہے تواہے نا قابل برداشت انتے پنچاتی ہے۔

دنیا میں بڑ کراس کی آفتوں سے محفوظ رہنا : دنیا میں پڑ کراس کی آفتوں سے محفوظ رہنا مشکل ہی نہیں نا ممکن ہے 'رسول آکرم مسلی الله علیہ وسلم ارشاد فرائے ہیں۔

انما مثل صاحب الدنيا كالماشى فى الماء هل يستطيع الذى يمشى فى الماء ان لا تبتل قدماه (ابن ابى الدنيا بيهقى انس ) ونيا والح كى مثال الى بي يعيم إلى من على والا مما يانى من على والديم الماء ونيا والديم ونيا

باؤل نه جعيليں۔

اس مدیث کی روشی میں ان لوگوں کی جمالت واضح ہوجاتی ہے جو یہ کتے ہیں کہ ہمارے جم دنیاوی لذتوں میں مشغول ہوتے ہیں دل نہیں ہمارے دل پاک ہیں اور دلوں کا کوئی تعلق ان جسموں ہے نہیں ہے' یہ ایک شیطانی دھوکا ہے اس لیے کہ اگر انہیں ان لذتوں سے دور کردیا جائے تو وہ ان کے فراق میں محمکین ہوجاتے ہیں 'اگر ان لذتوں کا دلوں ہے کوئی علاقہ نہیں ہے تو پھراس خم کے کیا معنی ہیں۔ جس طرح پائی پر چلنے کا مطلب یہ ہے کہ قدم ضرور تر ہوں گے اس طرح دنیا کی لذات میں پڑنے کے معنی یہ ہیں کہ دل ضرور متاثر ہوگا' اور ان لذات کی آلودگی کا اثر دل تک ضرور پہنچ گا' بلکہ دل میں اگر دنیا کا ذرا سامجی خیال ہوتی ہے تب مجی آدی عباد کو میادت میں طاقت محموس نہیں ہوتی' یہ بھی تر ہے بچ کہتا ہوں کہ جس طرح بہار کو کھانے میں گطف نہیں آتا اس طرح دنیا والے کو عبادت میں طاقت محموس نہیں ہوتی' یہ بھی تر ہے بچ کہتا ہوں کہ جس طرح کھوڑا آگر اس پر سواری چھوڑ دی جائے تو اس میں قبادت اور آئر جائی ہو جائی ہو ہے کہ جب تک مشکرہ پھٹا کے ذکر اور عبادت کی مشقت سے نرم نہ کیا جائے تو اس میں قبادت اور آئی ہو جائی ہے یہ بھی تھے ہے کہ جب تک مشکرہ پھٹا اور سوکھتا نہیں ہوتے اور اس کا مراح جب تک دل شموات سے نہیں پھٹے' مطع و حرص سے اور سوکھتا نہیں ہوتے اور لذات سے سخت نہیں ہوتے' اس وقت تک شمت و معرفت سے لیری رہے ہیں' رسول آکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے۔

انمابقی بلاء و فتنة وانمامثل عمل احدکم کمثل الوعاء اذاطاب اعلاه طاب اسفله و اذا خبث اعلاه خبث اسفله (ابن ما جمع اویت) دنیای مرف میبت اور فتند ره کیا به اور تمیس سے برایک کے عمل کی مثال ایس بیسے برتن که اگر اس کا ظاہر اچھا بوگا قواطن بھی اچھا بوگا ظاہر برا بوگا قواطن بھی بُرا بوگا

باقی دنیا کی مثال : جو دنیا باقی روحی ہے اس کی مثال حضرت الس کی بدروایت ہے کہ آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرایا:

مثل هذه الدنیا مثل ثوب شق من اوله الی آخره متعلقا بخیط فی آخره فیوشک ذلک الخیط ان پنقطع (ابن حبان بیهقی) اس دنیای مثال ایی ہے بیٹ گڑاکہ شروع ہے آخر تک پہن جائے اور مرف ایک دماگا لئا رہ جائے ترب ہے کہ وہ دماگا بھی ٹرٹ جائے۔

دنیا کا ایک علاقہ دو سرے سے متعلّق ہے : دنیا کا کوئی علاقہ ایسانس ہے جو دو سرے علاقے کا سبب نہ ہو 'چنانچہ حضرت

احياء العلوم بجلدسوم

میٹی علیہ السلام ارشاد فرماتے ہیں کہ طالب دنیا کی مثال ایس ہے جیسے سندر کا پانی پینے والا مکہ جتنا وہ پانی پیتا ہے اتن ہی پیاس پر حتی ہے یمال تک کہ پانی پینے پینے ہلاک ہوجا تا ہے۔

دنیا کا آغاز اچھا اور انجام خراب : دنیا کی ابتدا انجی ہے "کین اس کا آخر انچھا نہیں خواب ہے "دنیا کی شہوتیں دل کو اس طرح انجی گئی ہیں جس طرح معدہ کو گذیز کھانے اوجھے گئے ہیں بھہ موت کے وقت اسچول میں ان شہوتوں کی کراہت خبف اور بو محسوس کرے گاجی گئی ہیں جس طرح کھانا خواہ کتنا ہی تنیں "
بو محسوس کرے گاجی طرح معدہ میں پنچنے کے بعد عمدہ کھانے ہی فالا ہے میں تبدیل ہوجائے ہیں جس طرح کھانا خواہ کتنا ہی تنیں اللہ لذیذ اور چیلی دار کیوں نہ ہو اسے گندگی میں بدلنا ہے اور اس سے بداو پیدا ہوجائے ہی "ای طرح ہر شہوت خواہ وہ دل کو گئی ہی اللہ بی کیوں نہ گئی ہو مرنے کے وقت اس میں سخت ہو پیدا ہوجائے گی "اور اس وقت اس کی اذبت محسوس ہوگ ، بلکہ ہم دنیا میں اس حقیقت کا رات دن مشاہدہ کرتے ہیں کہ جس محس موت ہو ہو ہے "یا مال ضائع ہوجائے" یا بال ضائع ہوجائے ہو گئی ہوجائے ہو اور ان کا اس قدر خم محسوس کرتا ہے جتنی ان سے مجت ہوتی ہے "ای طرح شہوت جس قدر ول میں رائے ہوگی اس قدر موت کے مجت ہوتی ہو تھی ہو گئی تو بل کا اس قدر خم محسوس کرتا ہے جتنی ان سے مجت ہوتی ہو ہو گئی ہو جائے ہو گئی ہو ہو گئی تو بل کا محسوس کرتا ہو ہو گئی ہو گئی ہو گئی ہو ہو گئی گئی ہو گئ

ان الدنيا ضربت مثلالابن آدم فانظر ما يخرج من ابن ادم وان تزحه وملحه الا

ويصر (طراني-ابن حبان)

ب مخض دنیا آدمی کے لیے مثال ہے ' آدمی کے پیٹ سے جو لکتا ہے اسے دیکھو خواہوہ (اپی غذا) میں نمک مرج ذال کر کھائے۔

ایک مدیث میں ہے۔

ان الله ضرب الدنيالمطعم ابن ادم مثلا وضرب مطعم ابن آدم للدنيا مثلاوان قرحه وملحه (١)

الله تعالى نے دنیا كوابن آدم كى غذا كے ليے مثال بنايا ہے اور ابن آدم كى غذا كو دنیا كے ليے أكر چدوہ اس ميں تمك مِن ملالے۔

حضرت حسن فراتے ہیں کہ میں دیکتا ہوں لوگ کھانوں میں مزیدار مصالے ڈالتے ہیں'ادر انہیں خوشبوؤں سے مطرکرتے ہیں' پھرانہیں وہاں پھینک دیتے ہیں جہاں تم دیکھتے ہو'ارشاد رہانی ہے۔

فَلْيُنْظُرِ الْإِنْسَانُ إِلْي طَعَامِهِ (ب ١٣٥٥ أيت ١٢)

موانسان کو چاہیتے کہ آپ کمانے کی طرف نظر کرے۔

حضرت مبداللد ابن عباس فرائے ہیں کہ اس آیت میں غذا سے مراداس کی انتااور بتیجہ ہے ایک فض نے حضرت ابن عرای خدمت می مرض کیا کہ میں آپ سے بچھ پوچھنا جاہتا ہوں الکین شرم آتی ہے آپ نے فرایا: شرمانے کی ضرورت نہیں پوچھو کیا پوچھنا چاہجے ہو؟اس نے کماکی آدمی کو پافانہ کرکے اسے دیکھنا بھی جاہئے فرایا! ہاں فرشتہ کہتا ہے دیکھ اپی غذا کے انجام کو۔

<sup>(</sup>۱) اس کاپلا ج افریب ب اوردد سراج الهی گذرا ب

حياء العلوم جلد سوم

د کیمہ اس کھانے کو جس میں تونے بحل کیا تھا'بشرین کعب" لوگوں سے فرماتے کہ چلومیں تہمیں دنیا د کھلاؤں۔ اس کے بعد انہیں کسی کو ڑی پر لے جاکر کھڑا کردیتے کہ دیکھویہ ہیں تمہارے پھل' مُرغ'شد اور کئی۔

آخرت كى نسبت من أيلى مثال : رسول اكرم صلى الله عليه وسلم ارشاد فرات يس-ما الدنيا فى الأخرة الاكمثل ما يجعل احدكم اصبعه فى اليم فلينظر بم يرجع اليه (مسلم مستور دابن شداء) آخرت كے مقابلے میں دنیا الی ہے جیے كوئى مخص سمندر میں الگی ڈال كر نکالے اور یہ دیکھے كہ اس پر كتا یانی نگا ہے۔

دنیا میں انہاک اور آخرت سے غفلت کی مثال : آخرت سے الی دنیا کی خفلت کی مثال ایس ہیے کوئی قوم کشتی پر سفر کرتی ہولی کی جزیرے کے نواح میں پنچ 'اور طّاح ان سے کے کہ اُ ترواور اپنی ضروریات سے فارغ مولو 'ساتھ بی انہیں بیہ مجی بتلادے کہ اس جگہ زیادہ دریا تک مصرنا کسی بھی طرح مناسب نہیں جگہ خطرناک ہے اگر تم نے عجلت نہ ی تو کشتی اپنی منول ی طرف روانہ ہوجائے گی اب لوگ جزیرے پر اُ ترتے ہیں اور إدهراً دهرمنتشر موجاتے ہیں ان میں ہے کچھ اپی ضروریات پوری کرنے کے بعد فوراً واپس آجاتے ہیں اور انہیں کشتی میں وسیع تر مناسب حال اور مشاء کے مطابق جگہ ال جاتی ہے بعض لوگ جزیرے میں محمرجاتے ہیں انہیں جزیرے کے دل کش مناظر اس کے دلا ویز پیول شاندار باغات ریدوں کے خوب صورت نغے اتیتی پھر اور تمعادن اجھے تو لگتے ہیں لیکن کشتی کھلنے کا خوف انسیں زیادہ در ٹھمرنے کی اجازت نہیں دیتا ،مجبوراً وہ واپس چلے آتے ہیں الیکن کشتی میں امچمی جگہیں پہلے ہی ہے دو سروں کے قبضے میں جا چی ہوتی ہیں' انہیں عک جگہ ملتی ہے وہ ای پر بیٹ جاتے ہیں' کھے لوگ واپس تو ہوئے' لیکن انہیں جزرے کے قیتی پھرخوب صورت پھول' اور خوش ذا كقه پھل استے بند آئے كه انہيں چھوڑ كر آنا اچھاند لگا' وہ بچھ چزيں اپنے ساتھ سميث كرلے آئے استى ميں جکہ پہلے ہی تک متی ، جو چڑیں وہ لے کر آئے تھے انہیں رکھنے کی جگہ کمال سے آتی مجوراً سرر لے کر بیٹھ رہے ، اور ول میں نادم مجی ہوتے رہے کہ ناحق لے کر آئے ' کچھ لوگوں کی نگاہیں ان رنگین مناظراور لیتی جوا ہرے اس قدر خیرہ ہو کیں اور ان کے ول ان کی حسن و جمال سے اس قدر محور ہوئے کہ مشتی ہی کو بھلا بیٹھے'اور جزیرے کے اندراتن دور تک ملے محے کہ ملآح کی آواز بھی ان تک نہ پہنچ سک یوں بھی وہ کھل کھانے پیول سو تکھنے 'اور باغوں کی سیر کرنے میں اتنے مشغول نتھے کہ اگر ملاح کی آوازان تک پہنچ بھی جاتی تو وہ سن نہ یاتے ' اور س لیتے تو تو تبہ ندے پاتے 'اگرچہ ان کے دلوں میں درندوں کا خوف بھی تھا اور وہ یہ بھی سمجھ رہے تھے کہ اس جزیے میں مصبحتیں بھی نازل ہوں گی 'پریشانیاں اور وشواریاں بھی پیش آئیں گی 'وامن آر آر کرنے والے کافیے بھی ملیں سے 'اور بدن زخم زخم کرنے والے درخت بھی و مشین بھی موں گی اور مولناک آوازوں ہے بھی دل لرزیں کے پھر ہم واپس بھی جانا چاہیں کے تونہ جاسکیں کے اس سوچ میں تھے کہ کشتی والوں کی آواز آئی جلد از جلد کمانے پینے کی چیزوں اور زور جوا جرے لد کر پنچ تو کشتی نظر اٹھا بھی تھی ، یہ لوگ کنارے ہی بر ماہوس کھڑے رہ گئے' اور خوف دہشت ہے مرکئے 'مچھ لوگ ملاح کی آواز نہ من سکے' ان میں سے بعض درندوں کی خوراک بن گئے اور بعض جران و بریثان مجرتے موت کی آفوش میں ملے محے ابعض دلدل میں مجنس کروندگی سے ہاتھ دھو بیٹے ابعض کو سانیوں نے وس ليا اب كشتى والوں كا حال سنے ،جو لوگ كچم سامان افعاكر كشتى ميں سوار موسئے تھے ،وہ يہ سامان سربر لادے جيشے رہے كشتى ميں بيشنے كي جكمہ بھی کم تھی چہ جائیکہ وہ غیرضروری سامان رکھتے سفرطویل تھا'ان چیزوں کا انجام یہ مواکہ پھول مرجما کئے' پھل سر کئے'اور جوا ہرنے رنگ بدل دیا 'بروے دماغ پھننے لگا سمجھ میں نہ آیا کیا کریں 'اس سامان کو بحفاظت کس طرح لے جائیں کوئی تدبیرند بن پڑی تو سمندر کی نذر کردیا 'لیکن اس بدیو کا طبیعت پر امّا اثر تما که محمر تک پنجنا مشکل ہو کیا 'محمر پنچنے ہی بیار پز کئے 'جولوگ کشتی میں دیرے پنچ تھے وہ اگر چہ سنرے دوران جگہ کی تھی کے باعث کچھ بریشان مرور رہے الکین وطن تک میج وسالم پینچ کے 'بروقت پینچ کر جگہ ماصل کرنے والے سنر

احياء العلوم جلدسوم

یں ہمی سکون سے رہے اور گر ہمی بحفاظت پنچے۔ یہ ان دنیا والوں کی مثال ہے جو عارض لڈوں میں مشغول ہیں اور کتا مرکز اور مشتقر بعلا بیٹے ہیں ند انہیں اپنا انجام کی خرہ اور نہ عاقب کا ہوش کننے بڑے ہیں وہ لوگ جو سیم و زر سیٹ کراپنے آپ کو عاقل ووانا سیجے ہیں ' حالا نکہ وہ یہ نہیں سیجے کہ یہ دنیاوی زیب و زیبت کی چزیں ہیں موت کے وقت ان میں سے کوئی چز بھی ساتھ نہ ہوگی بلکہ اُلا وہال جان و مصیبت بن جائے گی اور کی کا رنج ول کو روئے پر مجاور کرتا ہے بجوار کرتا ہے بجوار کرتا ہے بجوار کرتا ہے بجوار کرتا ہے بجوان لوگوں کے بی واللہ کی بنا وو حفاظت میں ہیں 'اکٹر لوگوں کا یہی حال ہے۔

دنیا سے مخلوق کے دھوکا کھانے اور ایمان میں کمزور ہونے کی مثال : حضرت حسن سمتے ہیں جھے یہ روایت پنجی ہے کہ انتخفرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اسپے اسحاب سے ارشاد فرمایا:۔

انما متلى و متلكم و مثل الدنيا كمثل قوم سلكوا مغازة غبراء حتى اذا له يدرواماسلكوامنها اكثراومابقى انفدوا الزادو خسروا الظهر وبقوابين ظهرا في المفازة ولا زادو لاحولة فايقنوا بالهلكة فبينما هم كللك أذخر جعليهم رجل في حل تقطر راسه فقالوا هناقريب عهد بريف فلما انتهى اليهم قالديا هؤلاء فقالوا يا هنا فقال علام انتم فقالوا على ماترى فقال ادائيتم ان هديتكم الى ماءرواء ورياض خضر ما تعملون قالوا لا نعصيك شيئا قال عهودكم ومواثيقهم بالله لا يعصونه شيئا قال قال فاور دهم ماءرواء ورياضا خضرافم كثفيهم ماشاء الله ثمقال ياهولاء قالوا اليا هذا قال الرحيل والوالواليا والى اين؟ قال الى ماءليس كما ئكم والى رياض ليست كرياضكم فقال اكثرهم والله ماوجد ناهذا حتى ظننا انالن نجده وما نضع بعيش خير من هذا وقالت طائف وهم اقلهم الم تعطوا هذا الرجل عهودكم ومواثيقكم بالله ان لا تعصوه شيئا وقد صدقكم في اول خديثه فو الله ليصد قنكم في آخره فراح فيمن اتبعه و تخلف بقيتهم فبدرهم عدوفا صبحوابين اسير وقتيل

(ابن الى الدنيا احمر برار طراني ابن عباس)

کرنا ہے' انہوں نے پوچھا کِدهر جانا ہے؟ اس نے کہا ایسے پانی کی طرف جو تمہارے اس پانی سے زیادہ شیری اور ایسے باغوں کی طرف جو تمہارے ان باغوں سے زیادہ جرے جس' اکثر لوگوں نے جواب دیا کہ جو پچھ جمیں یہاں میسرہے' شاید اس سے زیادہ نہ مل سکے اور جس عیش کی زندگی ہم گذار رہے ہیں' شاید اس سے انچی نہ گزار سکیں اس لیے ہم تمہارے ساتھ نہیں جائیں ہے' پچھ لوگوں نے کہا کیا تم کے اللہ کی فتم کھا کراس کی نافر پانی نہ کرنے کا عمد نہیں کیا تھا' اب اس عمد کو پورا کرواس نے اپنا پہلا وعدہ بھی سچا کردگھایا تھا اور دہ ہید وعدہ بھی پورا کرے گا' یہ لوگ اس کے ساتھ چلے گئے' اور وہ رہ گئے' میں کور شمن نے پکغار کی بچھ قتل ہوگئے اور چچہ قیدی بن گئے۔

اس حدیث میں اُمّت کے دو طبقوں کا ذکرہے ایک اِطاعت گذار 'اور دو سرا نافرمان آنے والا محض خود سرکار دو عالم صلی الله علیہ وسلم ہیں ' دنیا وہ بے آب و گیاہ صحرا ہے 'جمال قافلے کے لوگ تھک ہار کرلیٹ مکئے تھے 'اور وہ شیریں چیٹے اور شاداب باغات آخرت کے چیٹے اور باغات ہیں۔

دنیاوی لذات میں انہاک اور ان سے مفارقت پر تکلیف کی مثال : جن لوگوں کو دنیا کا مال و متاع میتر ہے ان کی مثال ایر ہے جیے کوئی فیض کم رہنائے اور اسے خوب سجائے کھائی قوم کو اس کم رہیں آنے کی دعوت دے 'لوگ ایک ایک کرے آئیں جب ایک کمر میں قدم رکھے تو صاحب خانہ اس کی خدمت میں پھولوں اور خوشبووں ہے لبریز سونے کا ایک طباق پیش کرے ناکہ وہ سو تکھ لے اور آنے والے کے لیے چھوڑ کر آگے براہ جائے 'لین آنے والا فیض غلطی سے یہ سمجھے کہ میزیان نے یہ طباق اس مجھے ہدیہ کردیا ہے 'اور اب میں اس کا مالک ہوں 'ای طرح اسے طباق اور خوشبووں سے دِلِی تعلق ہوجائے لیکن جب وہ طباق اس نے والی لیا جائے تب اسے احساس ہو کہ یہ پھول اور خوشبو میں سو تکھنے اور لطف اندوز ہونے کے لیے دی گئیں تھیں نہ کہ مالک سے والی لیا جائے تکیف اور بیا میں والی کے برعکس جب وہ فیض آیا جو ان آواب سے واقف نہیں اس سے ہوئی کہ وہ میزیانی کی ان رسموں سے واقف نہیں کہ اس کے برعکس جب وہ فیض آیا جو ان آواب سے واقف نہیں کہ اسے برعکس جب وہ فیض آیا جو ان آواب کے واقف ہیں کہ سے واقف ہیں کہ دنیا ایک مہمان خانہ ہے اور گزرنے والوں کے لیے وقف ہیں کہ اسے اپنا مستقل ٹھکائہ سمجھ جیشیں اور اس مدنیا ایک مہمان خانے سے نفع اٹھا تا ہے اس طرح وہ بھی دنیا سے نفع اٹھا تمیں کہ اسے اپنا مستقل ٹھکائہ سمجھ جیشیں اور اس مدالے میں ان خانہ ہو ان اور اوں کے لیے وقف ہی دنیا سے نفع اٹھا تمین کہ اسے اپنا مستقل ٹھکائہ سمجھ جیشیں اور اس مدالے کا ان اور لگالیں کہ جب جدائی کی وقت آئے وانا ڈھوار ہوجائے۔

یہ دنیا اس کی مصیبتوں اور آفتوں کی مثال ہے ہم خدائے عروجل سے حسن مدد کے خواہاں ہیں۔

## بندے کے حق میں دنیا کی حقیقت اور ماہیت

یادرہ کہ صرف دنیا کی ذمت کا علم عاصل کرلیٹا ہی کافی نہیں ہے جب تک یہ معلوم نہ ہو کہ ذمموم دنیا کون ہے؟ کس دنیا سے بچنا چاہیٹے اور کس دنیا سے نہ بچنا چاہیٹے؟ اس اعتبار سے ذموم دنیا اور قابل اجتناب دنیا کا افعین ضروری ہوا کیونکہ بی رہوان حق کی دشمن اور راہ حق کی را ہزن ہے جانا چاہیٹے کہ دنیا و آخرت تممارے دل کی دو حالتوں کا نام ہے۔ حالت قریبہ اور حالت بعیدہ - پہلی حالت یعنی موت سے پہلے کی حالت کا نام دنیا ہے اور دو سری حالت یعنی موت سے پہلے کی حالت کا نام دنیا ہے اور دو سری حالت یعنی موت سے بعد والی حالت کا نام آخرت حالت بعیدہ - پہلی حالت بعیدہ جن چیزوں سے موت سے پہلے آدمی غرض خواہش اور لذت وابست رہتی ہے وہ اس کے حق میں دنیا ہے ۔ اس سے معلوم ہوا کہ جن چیزوں سے موت سے پہلے آدمی غرض خواہش اور لذت وابست رہتی ہو وہ ہری ہے بلکہ ان بین کین اس سے یہ نہ سمجھ لینا چاہیٹے کہ ہروہ چیز جس کی طرف تمماری رغبت ہویا تم اس سے لذت پاتے ہو وہ ہری ہے بلکہ ان چیزوں کی تمرین ہیں۔

پہلی قتم ۔ جس وہ چزیں واضل ہیں جو آخرت میں تہمارے ساتھ رہیں گی اور موت کے بدر ان کا ٹمو ظاہر ہوگا اور بہ صرف دو چزیں ہیں۔ علم اور عمل علی سے بہاں مراو اللہ تعالیٰ کی ذات 'صفات' افعال ' لا عمد آسانی کٹب' انہیاء' آسان و زمین کے ملکوت کی معرفت اور سرکا برودعالم صلی اللہ علیہ و سلم کی لائی ہوئی شریعت کا علم ہے اور عمل ہے مراد خاص اللہ کی خوشنودی کے لیے گئی معرفت اور سرکا برودعالم صلی اللہ علیہ و سلم کی لائی ہوئی شریعت کا علم ہے اور عمل ہے مراد خاص اللہ کی خوشنودی کے لیے گئی معرفت ہے۔ وہ اس لڈت پر سی مرتبہ عالم علم ہے اتنا مانوس ہوجا آ ہے کہ وہ اس کے نزدیک لذیذ ترین چزین جاتی ہے۔ وہ اس لڈت پر سی مرتبہ عالم علم کے خاطر کھانا ' پینا اور سونا سب بحول جا آ ہے۔ شادی بیاہ نہیں کرتے بلکہ اسے آخرت میں میں مائی ہو گئی ہوئی تجب ہم خرص و دنیا کا ذکر کرتے ہیں تو اسے شار نہیں کرتے بلکہ اسے آخرت میں شار کرتے ہیں۔ اس طرح عابد عبادت سے اتنا مانوس ہوجا آ ہے اور اس میں اتنا لطف اور مرہ پا آ ہے کہ اگر اسے عبادت کرتے ہیں۔ اس طرح کی تعبد اس کے لیہ برتی سرح اس موجانیوا کے ذر آ ہوں کہ سے میں ہوجانیوا کے لئے ہرتیں ہی نماز ان کے نزدیک لڈت عاجلہ (سردست حاصل ہوجانیوا کے لڈت) بن اور سے دفتی ہے۔ جس کے معنی ہی تریب ہو تا ہی تعبد سے معنی ہیں قریب ہونا معلی ہوجانیوا کے لڈت عاجلہ (سردست حاصل ہوجانیوا کے لڈت) بن اللہ علیہ دسکی ارشاد فرمات ہیں موت سے پہلے حاصل ہوتی ہیں لیکن ہم انہیں غرص و دنیا میں شامل نہیں کرسکتے کو نکہ رسول اگر میں طال اللہ علیہ دسلم ارشاد فرمات ہیں۔

حبيب الى من دنياكم ثلاث النساء والطيب وقرة عيني في الصلوة

(نسائی ٔ حاکم ٔ انس ٔ)

مجھے تمہاری دنیا کی تین چزیں محبوب ہیں۔ عورتیں 'خوشبواور میری آ محموں کی معندک نماز میں ہے۔

اس حدیث میں نماز کو بھی دنیا کی لڈتوں میں شار کیا گیا ہے کیونکہ لذائذ کا تعلق محسوسات و مشاہدات ہے ہے اور نماز بھی ایک حتی اور مشاہد عمل ہے اور رُکوع و سجود کی حرکت ہے حاصل ہونے والی لڈت دنیاوی لڈت ہے لیکن کیونکہ یہ ندموم دنیا نہیں ہے اس لیے ہم اس سے نعرض نہیں کرتے۔

دودرہم سے تغیرکے ایک میں دیا کی معنادلذات اور خطوط ہیں یعنی جن کا آخرت میں کوئی شمویا بھیجہ نہ ہو 'جیسے گناہوں سے لذت ماصل کر تایا ذائد از ضرورت مباحات سے لطف اندوز ہوتا جو رفاہیت اور رعونت کے وائرے میں آتی ہوں۔ جیسے سونے چاندی کے واجر محکورے 'چوپائے' غلام 'باندیاں 'محلّات 'قیتی کپڑے اور لذیذ کھانے وغیرہ۔ بندے کا ان تمام چیزوں سے خط انحانا ونیائے فرموم ہے۔ یہ ایک لمی بحث ہے کہ ان میں سے کون سی چیززا کداز ضرورت ہے اور کون سی ضرورت کے بقدر ہے۔ روایات میں قدم میاں تک ہے کہ حضرت عمرین الخطاب نے اپنے زمانہ خلافت میں حضرت ابوالدرداء کو محمل کا گور زم تحرر کیا۔ انہوں نے وہاں ایک باخل اور روم کی محمارت کے ایک بالے وہ تم کو کانی ہوتی۔ تم نے دنیا آباد کی 'حالا تکہ اللہ نے اس کی فاکا اور دندگی بحروییں مقیم رہے۔ غور سیمی حضرت محمارت میں اور دور ہم سے تعیر کے یافانے کو بھی دنیا گیا فنولیات میں شار کیا۔

ایک اہل و ممال سمیت و مشق چلے جانا۔ چنانچہ حضرت ابوالدرداء و مشق چلے کے اور زندگی بحروییں مقیم رہے۔ غور سیمی حضرت میں شار کیا۔

تیسری قِتم نیم وہ لذات ہیں جونہ خالص ڈنیاوی ہیں اور نہ اُخردی ' بلکہ ان سے اعمال آخرت پر مدد ملتی ہے۔ جیسے بہ قدر قوت غذا اور یہ قدر عورت لباس کا استعال اس میں ہروہ لذت شامل ہے جو انسان اپنی بقا کے لیے یا علم و عمل تک پینچنے کی خاطر

شياء العلوم جلدسوم المهما

صحت و تندرسی پانے کے لیے حاصل کرے۔ یہ لذّات پہلی قتم کی لذات کی طرح نہیں ہیں بلکہ ان سے پہلی قتم پراعانت ہوتی ہ اور یہ اس تک چنچنے کا ذرایعہ بنتی ہیں۔ چنانچہ اگر انسان علم و عمل میں مشخول ہونے کے لیے کھانا کھائے تو اس کا یہ عمل دنیا نہیں ہے اور نہ وہ اس عمل کی وجہ سے دُنیا دار کملانے کا مستحق ہے۔ ہاں اگر کھانے کا محرک خط عاجل ہے تو یہ دُنیاوی لذّت ہوگی اور اس اعتبار سے دو سری قتم میں شامل ہوگی۔

موت کے بعد بندے کیسائھ باقی رہنے والی چزیں : موت کے بعد بندے کے ساتھ صرف تین چزیں باقی رہتی ہیں۔ دنیا کی آلودگیوں سے دل کا صاف ہونا' اللہ کے ذکر کے آئیت اور اللہ سے مجت' قلب کی طمارت اور پاکیزگی' اللہ تعالیٰ کے ذکر کی کثرت اور اس پر کداو مَت سے حاصل ہوتی ہے اور اللہ کی مجت معرفت سے حاصل ہوتی ہے اور معرفت اللی دوام فکر سے یہ تنیوں صفات ہی موت کے بعد انسان کی نجات اور سعادت کا ذریعہ ہیں۔

دنیا کی شہوتوں سے قلب کی طمارت اس لیے نجات وہندہ ہے کہ عذاب اور ادی کے درمیان ماکل ہوجاتی ہے جیسا کہ

روایات میں وارد ہے۔

ان اعمال العبد تناضل عنه فا ذا جاء العذاب من قبل رجليه جاء قيام الليل يدفع عنه و اذا جاء المالكيل يدفع عنه و اذا جاء الصدقة قد نع عنه

(الحديث/طبراني عبدالرحمن ابن سمرة)

بندے کے اعمال اس کی طرف سے لڑیں مے شلا جب عذاب پاؤں کی طرف سے آئے گا تو تنجد اس کو روکے گی اور جب اتھوں کی طرف سے آئے گا تو صدقہ اس کو روکے گا۔

انس مع اللہ اور محبت النی سعادت کی مخیاں ہیں۔ یہ دونوں بندے کوہاری تعالی کے دیدار اور طاقات کی لذت ہے ہمکنار کرتے ہیں اور یہ سعادت مرنے کے بعد فوراً عاصل ہوجاتی ہے اور ویدار اللی کے وقت تک جو جنت میں وافل ہوگا کی عال رہتا ہے۔ قبر جنت کا خوبصورت باغیچ بن جاتی ہے اور کیوں نہ بن جائے کہ صاحب قبر کا صرف ایک ہی مجوب تھا و مجوب کی نوارت نہیں کرسکا تھا کچھ رکاوٹیں خوب کے ساحب قبر کا مرف ایک ہی مجوب اور اس کے زیارت نہیں کرسکا تھا کچھ رکاوٹیں موت سے یہ رکاوٹیں دور ہوگئیں۔ قید زندگی سے آزاد ہوگیا۔ محبوب اور اس کے درمیان جو دنیا کی دیوار حاکل تھی وہ دور ہوگئی۔ اب وہ آخرت میں خوشی خوشی رکاوٹیں اور آفتیں سے جمین لیا گیا اور اس کے درمیان قبر کی دیوار حاکل ہوگئی اور محبوب تک پہنچانے والے تمام راستے مسدود ہوگئے۔ کی شاعر کا شعر ہے۔ ما حال من کان لہ واحد عیب عنه ذلک الواحد

(ترجمہ) اس مخص کا کیا حال ہوگا جس کا ایک ہی محبوب ہوادروی نگاہوں ہے اُد مجمل ہوجائے۔ موت عدم (نا ہونے) کا امام نہیں ہے بلکہ موت سے آدی کی محبوب چزیں جسٹ جاتی ہیں اوروہ باری تعالی کے حضور پیش ہوتا ہے اس سے معلوم ہوا کہ راء آخرت کا مسافروہ ہی ہے جو بھیشہ ذکر فکر میں مضغول رہتا ہواور ان اعمال پر کاریند ہو جن سے دنیا کی شہوتیں اور خواہشات ختم ہوجائیں اوروہ تمام لذات دیوی سے کنارہ کش ہوجائے اور یہ تمام باتیں صحت اور تندرستی کے بغیر ممکن نہیں ہیں اور تندرستی غذا لباس اور مسکین سے حاصل ہوتی ہے اور ان جی سے ہرایک کا حصول اسباب پر موقوف ہے چنانچہ جو محض ضرورت کے بعد ر لباس اغذا اور مسکن حاصل کرے وہ دُنیاوار کملانے کا مستحق نہیں ہے بلکہ دنیا اس کے حق میں آخرت کی کھیتی ہوگی لیکن اگر اس نے ان چیزوں کو حقو نفس کے لیے یا عیش کو شی کی غرض سے حاصل کیا تو وُنیاوار ہوگا اور ان لوگوں میں شار کیا جائے گا جو دنیاوی لذتوں سے دلچہی رکھتے ہیں۔

وسياوى لذّات ميس رُغبت كى قسميس : تامم ونياوى لذّون ميس رغبت كى مجى دوقسيس بين-ايك دوجس كى رغبت ركھنے والا

در تک ممرزامی عذاب ی ب مدیث شریف می ب

(بخارى ومسلم عائشة)

فمن نوقش الحساب عذب جم سے حماب میں جرح کی جاتی ہے۔

ایک مدیث میں ہے۔

(ابن ابي الدنيا مبيعق على ابن ابي طالب موقوفاً)

حلالهاحسابوحرامهاعناب دنیاکاطال حابے اور حرام عذاب ہے۔

ایک مرتبه ارشاد فرمایا:

حلالهاعذاب الاانه إخف من عذاب الحرام

دنیاکا طال بھی عذاب ہے مربد کہ حرام کے عذاب کی بدنست ہا ہے۔

ہلکہ اگر حماب و کمآب نہ ہو ' مخض نفس کی حقیراور فانی لذات و خواہشات کی وجہ سے جنت کے اعلیٰ درجات میں کی اور دل کا بلند درجات سے محروی پر ملول ہونا بھی کسی عذاب سے کم نہیں ہے۔ اپنی اس صالت کو تم دنیا کی صالت پر قیاس کر سکتے ہو۔ جب تم اپنی ان ہوت ہوئے دکھتے ہوتو کس قدر حسرت ہوتی ہے اور قلب اپنی پسماندگی پر کتنا اپنی ان ہوتا ہے حالا نکہ تم یہ بات جانتے ہو کہ یہ دنیاوی رہبے اور نعمیں عارضی ہیں۔ ان میں کدور تیں ہیں۔ انہیں دوام اور بقا نہیں ہے۔ خور کرد 'جب تم دنیا کی نعموں کے نہ طبی خاطران المواجب خور کرد 'جب تم دنیا کی نعموں کے نہ طبی پر استے ملول خاطراور افسروہ ہوتے ہوتو اس وقت تمہارا کیا حال ہوگا جب تمہارے ہمسر آخرت کے میدان میں گوئے سبقت لے جائیں گے اور تم اس سعادت عظمیٰ سے محروم دہ جاؤگے۔ جس کی عظمت کا اظہار الفاظ کے ذریعے ممکن نہیں۔ بسرحال جو مخص دنیا کی ذندگی میں کسی لذت سے بسروور ہوگا خواہ کسی پرندے کی خوش آوازی کی المار الفاظ کے ذریعے ممکن نہیں۔ بسرحال جو مخص دنیا کی ذندگی میں کسی لذت سے بسروور ہوگا خواہ کسی پرندے کی خوش آوازی سے یا گل و گلزار کے خوصورت مناظر سے یا مخطب ہو کر فرایا کے ایک معنی ہیں آنمیں اللہ علیہ و سلم کے اس ارشاد مبارک کے جو آپ نے حضرت عمرین الخطاب سے فاطب ہو کر فرایا تھا اور اشارہ فریندے پانی کی طرف تھا۔

هذامن النعيم الذي يسأل عنه (١)

یدان نعتول میں سے ہے جن کے بارے میں سوال کیا جائے گا۔

آخرت میں سوال کا جواب دیے میں ذات ، خوف ، عطرہ ، مشقت اور انظار ہے اور یہ سب آمور خط آخرت میں کی کرتے ہیں اس لے جب حضرت عراك باس كى اور آپ كے سامنے شدسے يناكما بوا فعندا پانی پیش كيا كيا تو آپ دري تك بيالہ ہا تعول ميں ليے رہے اور اسے اور مراح مماتے رہے۔ جمران نے والے كى طرف بدھاتے ہوئے فرمایا۔

اعزلواعنىحسابها

مجھے اس کا حماب دور کردور

عاصل یہ ہے کہ دنیا کا قلیل و کثیراور حرام و طلال سب ملحون ہیں۔ صرف اس مقدار کو اس تھم سے خارج کیا جاسکتا ہے جو اللہ کے خوف پر آدی کی اعانت کرے۔ اس لیے کہ اتنی مقدار دنیا نہیں کملائے گی۔ جس مخص کی معرفت جتنی قوی اور مضبوط ہوگی 77

احياء العلوم جلدسوم

اتنا ہی وہ دنیا کی نعتوں سے کنارہ کش رہے گا۔ ایک حرتبہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے سوئے کے ارادے سے لیٹتے ہوئے اپنا سر
ایک پھرپر رکھ لیا تھا۔ ابلیس نے کسی انسان کی صورت میں نمودار ہوکر کھا کہ آپ دنیا کی طرف راخب ہو گئے ہیں۔ یہ سنتے ہی وہ پھر
نکال کر پھینک دیا۔ اسی طرح حضرت سلیمان علیہ السلام ہاوجود یکہ انہیں دنیا کی سلطنت اور زھین کے فزانوں کی تنجیاں حاصل تھیں
لیکن خود بَوٰکی روئی کھاتے ہے اور دو سروں کو لذیذ کھانے اور بھترین غذائیں کھلایا کرتے ہے۔ انہوں نے اس طرح اپنے نفس کو
قابو میں رکھا تھا حالا تکہ یہ ایک مبر آ زما کام تھا کیونکہ کھانوں پر قدرت رکھتے ہوئے مبرکرنا ایک زبردست مجاہدہ اور مشقت ہے اور
کسی عام انسان کے بس کی بات نہیں ہے۔ یہی وجہ تھی کہ اللہ تعالی نے ہمارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے دنیا کی تعتیں دور
رکھی تھیں۔ چنانچہ آپ کئی کی روز بھوکے رہا کرتے ہے۔ (ترفری ابن ماجہ ابن عباس) بعض او قات بھوک کی شدّت کی وجہ سے
اپنے پیٹ پر پھرہاندھ لیا کرتے ہے۔ ()

انبیاء علیم القلو قوالسلام اور اولیاء الله پرمسلس ختیوں اور آزمائشوں کی وجہ بھی یہ ہے کہ آخرت مین ان کا حصہ زیادہ سے
زیادہ ہو اور دنیا کی کسی اذت کی وجہ سے آخرت میں سے ان کا حصہ کم نہ ہو۔ یہ ایسا ہی ہے جیسے کوئی شغیق باپ اپنے بیٹے کو لذیذ
پھل کھانے سے روک دے اور اسے بچھنے لگوا۔ نہ اور فاسد خون نکلوانے پر مجبور کرے۔ ایسا وہ اپنے بخل یا سخت دلی کی بنا پر نہیں
کر تا بلکہ بیٹے کی بھلائی کی خاطرا بنی شفقت و محبت سے مجبور ہو کر کر تا ہے۔ اس تفصیل سے یہ بات انجھی طرح واضح ہوگئ ہے کہ جو
چیز خاص اللہ کے لیے ہے وہ دنیا نہیں ہے اور جو اللہ کے لیے نہیں ہے وہ دنیا ہے۔

دنیا کی تین قسمیں ہیں۔ ایک تم میں وہ چزیں شامل ہیں جن کا اللہ کے واسطے ہونا مقصود ہی نہیں ہوسکا۔ جیسے معاصی منوعہ اشیاء کی تین قسمیں ہیں۔ ایک تم میں وہ چزیں شامل ہیں جن کا اللہ کے واسطے ہونا مقصود ہی نہیں ہوسکا۔ جیسے معاصی ممنوعہ امور اور مباحات میں انواع واقسام کی تعتیں۔ یہ سب چزیں خالص دنیا ہیں۔ صور نا مجی اور معنیٰ ہیں دو مرک تم میں وہ چزیں ہیں کر اور شہوات سے دور رہنا۔ چنا پر اگر اور خوف آخرت کے علاوہ کوئی ان کا محرک یا واقی رہنا۔ چنا پر اللہ کے بی واقی کی اور خوف آخرت کے علاوہ کوئی ان کا محرک یا واقی نہ ہو تو یہ اللہ کے لیے ہی دنیا ہے ان کا کوئی تعلق نہیں ہے اور اگر فکر سے غرض یہ ہو کہ علم حاصل کرکے لوگوں پر بی ہرتی اور خوف آخرت کے علاوہ کوئی ان کا محرک یا واقی نہ ہو تو یہ اللہ کی دور محمل کے لوگوں اسے عادف باللہ کہیں یا مال کی اور محمت کی تفاقت اور خلق خدا میں عابد و زام مشہور ہونے کے لیے شہوات سے باز رہے۔ اگر ذکر کو گر اور ترک شہوت کے یہ مقاصد ہوں تو یہ ختیات میں دنیا کے عمل محموس ہوتے ہیں۔ تیس میں دنیا کے عمل محموس ہوتے ہیں۔ تیس میں مورجن یہ جو تھیں ہیں جو نظام اور جن اللہ کے اور اگر کا اللہ کے بی خصوص عمل محموس ہوتے ہیں۔ تیس میں معمود ہوتے ہیں۔ تیس کی اور اس کے اہل وعیال کی بقام وابست ہے۔ اگر خلا او نگاح سے واقعاً حقوم علی میں جو تھی ہیں جیے غذا کا کا ور وہ تمال مورجن اللہ کے ایک خصوص ہیں۔ خواہ ان کا خام را نہیں دنیاوی عمل قرار دیتا ہو۔ رسول اگر ان سے تقوی کی برید حاصل کرنا ہو تو یہ معنی اللہ کے لیے موسوں ہیں۔ خواہ ان کا خام را نہیں دنیاوی عمل قرار دیتا ہو۔ رسول اگر ان سے تقوی پر بد حاصل کرنا ہوتے ہیں۔

من طلب النياح الامكاثر امفاخرا لقى الله وهو عليه غضبان ومن طلبها استعفافا عن المسئالة وصيانة لنفسه جاءيوم القيامة ووجهه كالقمر ليلة البدر- (ابوليم في العربية) الومرية)

جو مخض دنیا کو بطریق طال 'زاکد از ضرورت اظہار مفاخرت کے لیے حاصل کرے وہ قیامت کے دن

www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم بجلاسوم

الله تعالی سے اس مال میں ملاقات کرے گاکہ اللہ اس پر تاراض ہو گااور جو مخص ما تکنے کی آت سے بچنے کے لیے اور اپنے ننس کی حفاظت کی خاطرونیا طلب کرے تو وہ قیامت کے دن اس حال میں آئے گا کہ اس کا چرو چودہویں رات کے جاندی طرح چکتا ہوا ہوگا۔

خور کرو مقصد اور اِرادے کے اختلاف سے حکم کتا مخلف ہوگیا۔ اس تنصیل سے یہ بھی ثابت ہوگیا ہے کہ دنیا ای حق کا نام ہ جو دنیا کی زندگی میں حاصل ہوجائے اور جس کا آخرت کی زندگی سے کوئی تعلق نہ ہوائ کو ہوائے نفسانی سے تعبیر کرتے ہیں۔ قرآن کیم کی اس آیت میں اس کی طرف اشارہ ہے۔

وَنِهَي النَّفْسَ عَنِ الْهَوٰى فَإِنَّ الْجَنَّةَهِي الْمَأُولَى (پ٠٣٠ ر٣٠ آيت٠٩١١١)

اور بوائ نُفْسِ كَالْمِحوم بِيهِ فَيَ الْمُورِينِ جَوَارِي تَعَالَى نِهَ اسْ آيت مِن جَعَ فَرَادِي بِنِ إِنْهَا الْحَيَاةُ النَّفْيا لَعِبْ قَ لَهُوْ قَرْدِينَةً وَّ نَفَاجُرٌ بَيْنَكُمُ وَ نَكَاثُرٌ فِي الْأَمُوالِ وَالْأَوْلَادِ -(پد۲ راه کیت ۲۰)

مُنعى حيات محض لهود لعب اور (ايك ظاهري) زينت اور باهم ايك دو سربي پر تخركرنا اور أموال و أولاد مس ایک دو سرے سے اسنے کو زیادہ تلانا۔

اورده چزي جن عين على عزي مامل موق بين مات بير وي المنظر وي من المنظر وي من المنظر وي من النسطر وي النسطر وي النسطر وي النسطر والنسط والنسط والنسط والنسط و النسط و ا (پ۳ روا کیت ۱۸)

خوشما معلوم ہوتی ہے (اکثر) لوگوں کو محبت مرغوب چیزوں کی (شلا )عورتیں ہو کیں 'بیٹے ہوئے لگے ہوئے ڈھیر ہوئے سونے اور چاندی کے نمبر لکے ہوئے محوثے ہوئے (یا دو سرے) مویشی ہوئے اور زراعت مونی الیکن) یہ سب چزیں ہیں دیندی زندگانی کے۔

یہ بات واضح ہو چک ہے کہ جو چیزاللہ کے لیے ہے وہ دنیا نہیں ہے اور ضرورت کے بقدرغذا اور ناگزیر لباس اور رہائش کی جگہ بجی الله کے لیے ہے۔ اگر ان سے اللہ کی رضامقعود ہواور ان میں سے زائد اَز ضرورت لینا تعلم ہے جو اللہ کے واسطے نہیں ہے۔ منعم اور ضرورت کے درمیان ایک درجہ ہے جے حاجت کتے ہیں۔ اس کے دو طرف ہیں۔ حاجت کی ایک طرف وہ ہے جو حد ضرورت سے قریب ہواس سے مجمع ضرر نہیں ہو آاس لیے کہ ٹھیک حد ضرورت پر رہنا فیرمکن ہے اور ایک طرف تنتم کے قریب قریب ہے اس سے بچنا چاہئے۔ ان دونوں طرفوں کے درمیان قشابہ درجات ہیں۔ آدی کو احتیاط سے کام لیزا چاہئے درنہ ممکن ہوہ با احتیاطی کی وجہ سے تنعم میں جتلا ہوجائے۔ پر بیز میں احتیاط سے کام لینا " تقویٰ میں مضبوط رہنا اور حدِ ضرورت سے قریب تر رہنے کی کوشش کرنا انہیاء اور اولیاء کی اقترا کی کوشش کرنے کے مترادف ہے کیونکہ یہ حضرات اپنے نفوس کو حدِ ضرورت پر ر کھتے تھے حتی کہ حضرت اولیں القرنی کے بارے میں ان کے کمروالوں کا یہ خیال ہو گیا تھا کہ وہ پاکل اور دیوانے ہو گئے ہیں کیونکہ انہوں نے اپنے آپ پر زندگی تک کرلی تھی۔ کھروالوں نے ان کے لیے گھرکے دروازے پر ایک ٹمرہ بنوادیا تھا جس میں وہ رہا کرتے تے۔ سال دو سال اور مجمی تین تین سال بعد وہ گھر آیا کرتے تھے۔ وہ مجمی اس طرح کہ کوئی انسیں دیکھ نہ یا یا۔ عشاء کے بعد آتے اور فجر کی آذان سے پہلے واپس موجاتے۔ ان کی غذایہ تھی کہ وہ تعجور کی مطلیاں چن لیا کرتے تھے۔ اگر کوئی سو کھا مجھوا رایل جا تا تو اسے انطار کے لیے رکھ لیتے۔ اگر مجمی سدّر مت کے بعدر سو کھے سڑے چھوارے مل جاتے تو ہاتی محضلیاں فقراء پر صدقہ کردیے ' مجى اتنے چھوارے نہ ملّے تو محملیاں فروخت كركے كوئى چيز خريد كر كھاليتے۔ ان كالباس يہ تھا كہ كو ژبوں سے پہنے پرانے كرے 20

احياء العلوم جلدسوم

اور چیترے علاش کرتے انہیں فرات کے پانی سے وقوتے اور ایک دو سرے پر رکھ کرلباس تیار کرتے 'اسے پہنتے۔ اکثر ایہا ہو تاکہ راہ چلتے بچے انہیں پترمارتے اور انہیں پاگل پاگل کمہ کر چیزتے۔ وہ پچوں سے کہتے اگر مارنا اتنا ہی ضروری ہے تو چھوٹی چھوٹی کنگریاں مارد ' ماکہ خون نہ نطلے' ایہا نہ ہو کہ پتر مارتے سے خون نکل آئے اور جھے نمازی جلدی ہو اور بروقت پانی نہ طے۔ یہ حضرت اولیں قربی کا اُسوءَ عمل تھا۔ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کی بڑی تعظیم فرمائی ہے۔ ایک روایت ہے۔

انی لاجدنفس الرحمٰن من جانب الیمن (۱) عجم یمن کی جانب سے ہوئے مجت آتی ہے۔

جب حضرت عمرفارد آن فلیفہ مقرر ہوئے تو آپ نے نوگوں کو جمع کیا اور فرمایا کہ تم میں سے جو لوگ عراق کے رہنے والے ہوں وہ کھڑے ہوجا ہیں۔ عراق کے باشندے کھڑے ہوگئے۔ اس کے بعد فرمایا صرف وہ لوگ کھڑے رہیں جو کوفہ کے ہیں باتی سب لوگ بیٹھ جا ہیں۔ الل کوفہ کے علاوہ سب لوگ بیٹھ گئے۔ اس کے بعد فرمایا قبیلہ مراد کے علاوہ سب لوگ بیٹھ جا ہیں۔ چنانچہ قبیلہ مراد کے لوگ کھڑے رہے باتی تمام افراد بیٹھ گئے۔ اس کے بعد فرمایا تم میں جو لوگ قرن کے رہنے والے ہوں وہ کھڑے رہیں۔ راوی کھٹے ہیں کہ کھڑے رہنے والوں میں صرف ایک فخص رہ گیا۔ آپ نے اس فخص سے بوچھا کیا تو قرنی ہے؟ اس نے عرض کیا جی بال۔ آپ نے پوچھا کیا تو اولیں قرنی ابن عامر قرنی سے واقف ہے؟ اس نے عرض کیا ، تی ہاں! میں انہیں جاتا ہوں لیکن ان سے آپ کو کیا واسطہ؟ بخدا ہمارے قبیلے میں ان سے زیادہ احتی اور دیوانہ وحثی اور ذلیل کوئی دو سرا نہیں ہے۔ حضرت عمر ہے س نے وہ کہا ہے جو رسول اکرم صلی انٹد علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔

یدخل فی شفاعةمثل ربیعةومضر اس کی شفاعت سے ربید ومعز قبلول کے برابرلوگ جنت میں جائیں گے۔

<sup>(</sup>١) يدروايت كتاب العقائدين بحي كذرى ب-

پہان لیا۔ جس طرح جسوں کے لیے نفوس ہیں ای طرح ارواح کے لیے بھی نفوس ہیں۔ مؤمنین ایک و سرے کو پہانے ہیں اور آپس میں مجت رکھتے ہیں۔ اگرچہ وہ بھی طے نہ ہوں۔ بیز ایک دو سرے سے شاسائی رکھتے ہیں اور ایک دو سرے سے بات پہت کرتے ہیں اگرچہ ایک کا گرود سرے سے دور ہو اور ان کے در میان کی مزلوں کا بُود ہو۔ راوی کتے ہیں کہ میں نے عرض کیا مجھے کوئی ایس مدے سنا سیئے جو آپ نے سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم سے سن ہو۔ انہوں نے کہا میں نے رسول اگرم صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت جمیں کی اور نہ جھے ان کی خدمت میں رہنے کا اِنْفاق ہوا ہے البتہ میں نے ایسے افراد و کھے ہیں جنہیں رسول اگرم صلی اللہ علیہ وسلم کی مجبت نعیب رہی ہے اور ان ہی لوگوں سے میں نے آپ کے ارشادات سے ہیں۔ جس طرح تم نے سے اگرم صلی اللہ علیہ وسلم کی مجبت نعیب رہی کا دروازہ نہیں کولنا چاہتا اور نہ یہ چاہتا کہ لوگ جھے محرف مفتی یا قاضی کیس۔ اے ہرم ابن حبان! میرا دل لوگوں سے مستنثی اور بے نیاز ہے۔ میں نے عرض کیا کوئی آبت پڑھئے۔ آپ کی زبان مبارک سے وہی س لوں۔ میرے لیے دما فرائے اور جھے کو ایسی تھیسے قرائے جے میں یا در کون اور آئندہ کی زندگی میں اس پر عمل کروں۔ جھے آپ سے میرے لیے شدید مجبت ہوگئی ہے۔ راوی کتے ہیں کہ میری یہ بات س کروہ اپنی جگہ سے اُسے اور جھے نہرفرات کے کنارے پر لیے اور فرمایا۔

اعوذباللهالسميع العليم من الشيطان الرجيم من الشيطان الرجيم من الشيخ وعليم كيناه عابتا بول مردود شيطان -

مجردوے اور کنے لگے۔

الحق قول رہی واصدق الحدیث حدیث مواصدق الکلام کلام مدمد میرے رب کا قول سچا ہے سب سے کی اس کی بات ہے اور سب سے سچا کلام اس کا کلام ہے۔

اس کے بعدیہ آیت الادت فرمائی۔

وَمَا خَلَقَنَا السَّمُواتِ وَالْأَرُضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَا عِبِينَ مَا خَلَقْنَا هُمَا إِلَّا فِيلَ فَمَا اللَّهُ وَمَا بَيْنَهُمَا لَا عِبِينَ مَا خَلَقْنَا هُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَاكُونَ وَالْمَرُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ وَمَا يَكُونُ وَمَا يَعْلَمُونَ وَالْمَرَانِ مِن اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّذَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الْمُعْلِقُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّذَالِكُولِي اللَّهُ وَاللَّهُ الْمُعْلِقُلْمُ اللَّهُ وَالْمُوالِمُ اللَّذُا اللَّهُ اللَّذَا الْمُعْلِقُلْمُ اللَّالِي الْمُعْلِقُلْمُ اللَّالْمُ اللَّالِي الْمُعْمِلِي الللَّهُ اللَّذِي الْمُعْلِقُلْمُ الل

یہ آبت انبول نے اِلْهُ کھو الْعَزِیْرُ الْرَحِیْم کل پڑھی۔ اس کے بعد ایک ذہرست آہ بحری۔ میں یہ سمجا کہ شاید بے
ہوش ہوگئے ہیں۔ پھر کئے گے! اے آبن حبان تیرے والد ابن حبان انقال کرکئے ہیں تو بھی عنقریب مرنے والا ہے۔ مرنے کے
بعد تیرا محکانہ دوزخ ہوگا یا جنت ہوگا تیرے باپ آدم بھی مرگئے۔ تیری ماں حواکا انقال بھی ہوا۔ حضرت نوح علیہ السلام نے بھی
انقال کیا۔ حضرت ابراہیم ظلیل اللہ کی بھی وفات ہوئی۔ حضرت موئی کلیم اللہ بھی اس جمان فانی سے رخصت ہوئے۔ حضرت واؤرا 
ظلیفتہ اللہ بھی موت کی آخوش میں بنچے۔ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی اس دنیا سے پردہ فرمایا۔ ظیفتہ المسلمین حضرت ابراہیم موست کی آخوش میں بنچے۔ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی اس دنیا سے پردہ فرمایا عظر! ہائے علم! ابرا کہ اللہ کی رخصت ہوئے۔ میرے دوست اور خلص ساتھی حضرت عرفاروں جمی چلے گئے۔ پھرمائے عظر! ہائے علم! کہ کہ اللہ کی رخصت ہوئے۔ میں نے عرض کیا : اللہ آپ پر دحم فرمائے عظر! بھی حیات ہیں۔ انہوں نے کہا عمری وفات کی دوفات کی خبردی ہے اور میرا دل بھی کہی کہا میں ہیں۔ اس کے بعد کئے گئے اسے ہرم ابن حبان! تھے میری قیمت کی انہوں نے درود شریف پڑھا۔ پھر آہستہ آہستہ کی دعائمیں کیں۔ اس کے بعد کئے گئے اسے ہرم ابن حبان! تھے میری قیمت کی انہوں نے درود شریف پڑھا۔ پھر آہستہ آہستہ کی دعائمیں کیں۔ اس کے بعد کئے گئے اسے ہرم ابن حبان! تھے میری قیمت کی رکنا۔ ایک معرے کے لیے بھی اس سے عافل نہ ہونا۔ جب تو اپنی قوم میں واپس پنچ تو انہیں موت سے خوف دِلانا۔ تمام امت کا رکھنا۔ ایک محملے لیے بھی اس سے عافل نہ ہونا۔ جب تو اپنی قوم میں واپس پنچ تو انہیں موت سے خوف دِلانا۔ تمام امت کا رکھنا۔ ایک محملے لیے بھی اس سے عافل نہ ہونا۔ جب تو اپنی قوم میں واپس پنچ تو انہیں موت سے خوف دِلانا۔ تمام امت کا

mar.

احياء العلوم جلدسوم

خیرخواہ بن کر زندہ رہنا۔ خبردار! جماعت سے جدانہ ہونا 'اگر اس سے ایک پالشت بھی دور ہو گئے تو دین سے دور ہوجاؤ گے اور تہیں چنا بھی نہ جھے گا۔ چنا اس دقت چلے گا۔ جب قیامت کے دوز تمہارا سفردو زخ کے دروازے پر پہنچ کر تم ہوگا۔ اپنے لیے بھی دعا کر اور میرے لیے بھی دعا کا گئے۔ اس کے بعد انہوں نے یہ دعا کی اے اللہ یہ مخض دعو کی کرتا ہے کہ اسے بھے سے تیری خاطر مجت ہے اور اس نے تیرے بی لیے بھی دعا قات کی ہے۔ اسے جنت میں بھے سے ملانا اور دارالسلام میں میرے پاس بھیجنا۔ جب تک یہ دنیا میں رہے اس کے جان و مال کی حفاظت کرتا۔ اسے دنیا کی تحو ثری جزیر داختی رکھنا۔ تو نے جس قدر اسے دنیا عطاکی ہے اسے اس میں رہے اس کے جان و مال کی حفاظت کرتا۔ اسے دنیا کی تحو ثری حزیر داختی رکھنا۔ تو نے جس قدر اسے دنیا عطاکی ہے اسے اس کے لیے آسان بنادینا۔ اسے اپنی نعموں پر شکر کی تو فتی عطاکرتا اور اسے میری طرف سے جزائے خیر دیتا۔ پھر فرمایا : اسے ہرام ابن حبان 'اب جاؤ' میں تمہیں اللہ کے میر دکر آن ہوں۔ تم بر اللہ کی سلامتی 'و تمین اور بر کمیں نازل ہوں' آج کے بعد کبھی تمہیں طلاقات نہ ہوگ۔ تم بھی جلا اس تر بھی جب تک ان لوگوں کے ساتھ ہوں غم و فکر میں جب تک ان لوگوں کے ساتھ ہوں غم و فکر میں جنی دول گا۔ اور تمہارے لیے دعا کرتے رہنا۔ بھی دول میں جب بھی تہاں سے جاؤ' میں بھی چانا و انہوں نے دوک دیا۔ بھی دیارہا میں دیکوں سے ان کے متعلق دریا فتی کوئی محض بھی بھی کھی نہ نظاسا۔

انہیں جاتے ہوئے دیکھا رہا۔ یہاں تک کہ وہ کمی قل میں داخل ہو گئے۔ اس کے بعد بارہا میں نے لوگوں سے ان کے متعلق دریا فت کہا لیکن کوئی محف بھی بھی کھی نہ نظاسا۔

یہ تھاان اوگوں کی سیرت کا ایک نمونہ ہو آخرت کے را ہرو اور دنیا کی زندگی ہے مغرف ہیں۔ دنیا کے بارے میں اب تک ہو کچھ

بیان کیا گیا اور انبیاء و اولیاء کے سیرت و کر دار کی تفصیل کے خمن میں ہو کچھ گرزا اس سے ثابت ہو تا ہے کہ ہو کچھ زمین کے اور آسمان کے بنیچ ہو کا دار دنیا کی ضد آخرت ہواں علی اور آسمان کے بنیچ ہو دنیا کی ضد آخرت ہواں علی اور آخرت ہواں علی اور آسمان کے بنیچ ہو اور دنیا کی ضد آخرت ہواں علی میں مقتول کے دور چا تی دور دنیا کی وہ مقدار جو اللہ کی اطاعت پر قوت عاصل کرنے کے لیے عاصل کی جائے وہ دنیا نہیں ہے۔ یہ بات ہم ایک فقی مثال کے ذریعہ بیان کے دیتے ہیں۔ اگر کوئی عاجی یہ قتم کھالے کہ وہ ج کے مامل کی جائے وہ دنیا نہیں ہے۔ یہ بالی فقی مثال کے ذریعہ بیان کے دیتے ہیں۔ اگر کوئی عاجی یہ قتم کھالے کہ وہ ج کے سفریں سوائے ج کے کی اور کام میں مشغول نہ ہوگا گھروہ اپنے سامان کی تفاقت اور سواری کے کھاس دانے یا ضرورت سفر کے بندوست میں مشغول سمجھا جائے گا کہو تکہ یہ آنمال ج بی سے متعلق ہیں۔ ای طرح بدن نفس کی سواری ہے جس کے ذریعہ انسان بندوست میں مشغول ہے۔ بدن کی گرانی اور اس کے کھانے پینے کا نظم کرنا۔ اس سفرکا ایک اہم حصہ ہے۔ اس کی بندیشالیدی یہ سفرین کو قدرت باتی دیسے کی اور عیش کے اسباب پیدا کرے۔ اس طرح وہ آخرت سے مغز اسمجھا جائے گا۔ ور ہے کہوں اور آسان کونا میں اس کونا کی اس اس کور گرانی کانی ہے جس بی شہر سات دن تک بھوکا بیا ساپوا رہا۔ اس کی ادار سوت نہ ہو کی میں دنیا میں سے اپنی ضرورت سے کہوں اس کی حالت میں ایک آواز شن۔ کوئی فض کہ دہا تھا کہ جو محض دنیا میں سے اپنی ضرورت سے نیا کی مشیقت۔ اس پر انجمی طرح خور کر لینا زیادہ لیے گا اللہ تعالی اس کا دل سیاہ کردے گا۔ اس کی بھیرت سلب کرلے گا۔ یہ جو نیا کی مشیقت۔ اس پر انجمی طرح خور کر لینا نیادہ سے بھی کو اس کی میں دی ہو میں۔

وُنیا کی حقیقت اور ان اَشغال کابیان جن میں ڈوب کرانسان اپنے نفس کو خالق کا کتات کو اور موت کو بھول جا تاہے

جاننا چاہئے کہ دُنیا ان موجود اشیاء کا نام ہے جن سے انسان حق اُٹھا آ ہے اور جن کی اصلاح میں مشخول ہے۔ یہ تین امور

احياء العلوم جلدسوم

ہیں۔ بھی ایسا لگتا ہے کہ ان میں سے ایک کا نام دنیا ہے۔ حالا تکہ ایسا نہیں ہے لکہ نتیوں کے مجموعے کو دنیا کتے ہیں۔ جو چیزیں موجود ہیں اور جن سے دنیا عبارت ہے۔ زین اور اس کے اور کی چیزی اللہ تعالی کا ارشاد ہے۔

إِنَّا جَعَلْنَامًا عَلَى الْأَرْضِ زِينَةً لَهَ النَّبُلُوهُمْ أَيُّهُمُ الْحُسَنُ عَمَلاً (به وركام الله علي ہم نے نین پر کی چیزوں کو اس کے لیے باصف رونی بنایا ہے ماکہ ہم لوگوں کی ان کش کریں کہ ان میں

نطاده امجماعمل كون كرماي

نص قانسان کے لیے بسترمکن اور مسترب اور دھن کے اور جو بھی چین ہیں دو اس کالباس کمانا عا اور جماع ہیں۔ زهن ر جتنی چنیں ہیں انہیں تین قسمول میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ معدنیات عبا بات حیوانات دیا بات ہے ادمی غذا اور دوا ماصل كريا ہے۔معدنیات سے الات اور برتن بنا تا ہے۔ چسے بائے اور لوہ سے بنائے جاتے ہیں یا انسی نظر رکھتا ہے جسے سوئے چاعری کے سطے دھالے جاتے ہیں یا زبور مناعے جاتے ہیں۔ حوانات کی دو تشمیں ہیں انسان اور بمائم کوشت مواری اور زمنت کے لیے مطلوب ہیں۔ انسان سے معی خدمت مقصود ہوتی ہے جیسے فلاموں سے لی جاتی ہے مجمی معبت مقصود ہوتی ہے جیسے بويون اور لوعديون سے كى جاتى ہے اور مجى دلول كو اپنى طرف ماكل كرنا مقصود ہو كائے لين جاه و طلب اور خواہش ہوتى ہے۔ يہ ہیں وہ چنریں جنہیں دنیا کہتے ہیں۔اللہ تعالی نے ان سب کو ایک آیت میں جمع فرمادیا ہے۔

زُرِّنَ لِلنَّاسِ حُبُ الشَّهُوَاتِ مِنَ النِّسَاءُ وَ الْبَنِيْنَ وَ الْتَقَنَاطِيرِ الْمُقَطَرَةِ مِنَ النَّعَبِ وَالْمَعْبُ وَالْمَعْبُ وَالْمُعَامِوالْحَرُثِ لَا الْمُسَوَّمَةِ وَالْاَنْعَامِ وَالْحَرُثِ لَا الْمُسَوَّمَةِ وَالْاَنْعَامِ وَالْحَرُثِ لَا الْمُسَوَّمَةِ وَالْاَنْعَامِ وَالْحَرُثِ لَا الْمُسَوَّمَةِ وَالْاَنْعَامِ وَالْحَرُثِ لَا الْمُسَاوِلُ الْمُسَوَّمَةِ وَالْاَنْعَامِ وَالْحَرُثِ لَا الْمُسَاوِلُ الْمُسَوَّمَةِ وَالْاَنْعَامِ وَالْحَرُثِ لَا الْمُسَاءِ وَالْمُسَاءِ وَالْمُسَاءِ وَالْمُسَاءِ وَالْمُسَاءِ وَالْمُسَاءِ وَالْمُسْتَعِمُ وَالْمُسْتَعِينَ وَالْمُسْتَعِمُ وَالْمُعِلَّ وَالْمُسْتَعِمُ وَالْمُسْتَعِمُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُلِقُ وَالْمُعُولُ وَالْمُسْتَعِمُ وَالْمُعُولُ وَالْمُسْتَعُ وَالْمُسْتَعُ مُعِلَّ وَالْمُسْتَعُ وَالْمُعُلِينَ وَالْمُعَلِّي وَلِي الْمُقَامِ وَالْمُعُولُ وَالْمُسْتَعُ وَالْمُعُولُ وَالْمُسْتَعُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُلِقِ وَالْمُعِلَّ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُلِقُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُولُ والْمُعُولُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُلِقِ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُلِقُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُلِقِ الْمُعُلِقُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُلِقُ وَالْمُعُولُ وَالْمُعُلِقُ وَالْمُعُلِقُ وَالْمُعُلِقُ وَالْمُعُلِقُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُ (پ۳ روا کیت ۱۲) خوشما معلوم ہوتی ہے لوگوں کو محبت مرغوب چزوں کی (مثلاً ) عور تیں ہوئیں میٹے ایکے ہوئے دمیر سونے اور جاندی کے بنبر لکے ہوئے گوڑے ہوئے (یا دوسرے) موسی ہوئے اور زراحت ہوئی۔

اس آیت کریمہ میں نساداور بنین سے مراد انسان ہے۔ زَمن و فِقید سے مراد معاون جوا مروفیرہ ہیں۔ آلیل الموّمت و الآنعام ے مرادبمائم اور حوانات ہیں اور الحرث سے مراد بات ہیں۔

بندے کے ساتھ دُنیا کی چیزوں کا تعلق : بندے کے ساتھ دنیا کی چیزوں کے دو علاقے ہیں۔ ایک علاقہ دل کے ساتھ ہے اوروہ یہ ہے کہ آدی ان سے عبت کرتا ہے آن سے ظ افعانا ہے اپنے فکر کو ان کے حصول میں مشنول رکھتا ہے۔ یمال تک کہ اس کادل آسرین جاتا ہے پھراس علاقے میں قلب کی وہ تمام مفات داخل ہوجاتی ہیں جن کا دنیا سے تعلق ہے جیسے رکبر مجل محد ریا جاه پندی کیرنگی کدا مئت انفریف پندی میخی اور بُرتری کا احساس اس علاقے کو پاطنی دنیا کتے ہیں اور خلا ہری دنیا ان چیزوں کا نام ہے جن کا ایمی ذکر ہوا۔ ان اشیاء کا بندے کے ساتھ دو سرا علاقہ جسمانی ہوتا ہے بینی جم کو ان چیزوں کی اصلاح میں مشغول كرنا بأكروه ابن اور غيرك عقر أفعان كے قابل موسكيں۔ اس ميں وہ تمام صنعتيں اور پيني اجاتے ہيں جن ميں لوگ مشغول ہيں۔ لوگ ان ہی دد علا قول قلب کے علاقة محبت اور بدن کے علاقہ جعل کی وجہ سے اپنے نشوں کو اور اپنے مقاصد زندگی کو قراموش کر بینے ہیں۔ آگر وہ اپنے آپ کو اپنے رب کو پچان لیں اور دنیا کی تخلیق کی حکمت اور رازے واقف ہوجائیں تو اس بات کو سمنے لکیں کہ یہ اَمیان جنہیں ہم نے دُنیا کہا ہے اس جانور کے چارہ کے طور پر پیدا کئے مجے ہیں جو حمیس موار کرکھے رہ واج فرے پ كامِزُن ب-اس جانور سے مراد بدن ب بدن كمانے إلى الب اور مسكن كے بغير زعره نيس ربتا جس طرح ع كر سخريس اون بغير كمان والع اور پانى كے ذعره قبيل رو سكا ونيا ميں آخرانسان اپناتش اور اپنامتعمد زغري كو فراموش كر بيطے يه ايا ي ب جیے کوئی حاجی رائے کو مزاول پر محمر جائے اور او نفنی کو خوب کھلائے پلائے۔ اس کی اچھی طرح محمد اشت کرے۔ اسے نملائے وُخلاع المرح مرح كرف بالناع المرح مرح كالماس المنى كرے بمى اس سے ليے معدب يانى كا بندوست كرتے بين جائے اس طرح بقیقا قافلہ آمے بید جائے گا اور یہ اونٹ کا تیدی پیچے رہ جائے گا۔وہ اونٹ کی خدمت میں اس قدر معموف ہے ۳۵۲

احياء العلوم جلدسوم

کہ نہ اے اپنے مقصدِ سنر کا احساس رہا ہے اور نہ یہ خیال رہا ہے کہ اگر قافلہ آگے بردہ گیا تو وہ کس طرح اپنا سنرجاری رکھ سکے گا۔

یہ پُروَحشت جگل اس کی قبربن جائے گا۔ در ندے نہ اسے چھوڑیں گے اور نہ اس کی او نٹنی کو۔ عمل مند حاتی کے پیش نظر صرف
اس کا مقصد ہو تا ہے وہ او نٹنی کی جس قدر خدمت کرے گا وہ بھی اسی مقصد کا ایک حصہ اور اس کی بخیل کا ذریعہ ہوگی۔ وہ اپنی سواری کے جانور کی خدمت میں صرف اس قدر مضغول ہو گا جس سے اس کی طاقت باتی رہے اور وہ اپنے سوار کو منزل تک

پنچاسکے۔ یمی حال راو آ فرت کے عمل مند مسافر کا ہے۔ وہ بدن کی صرف اتن خدمت کرتا ہے جمنی ضرورت ہوتی ہے۔ جس طرح آدمی بلا ضرورت بدن کی خدمت نہیں کرتا اور ہمارے خیال میں پیدے کے
اندر کھانا ڈالنے اور پیٹ سے کھانا باہر نکالئے میں کوئی فرق نہیں ہے۔ یہ دونوں بی بدن کی ضرور تیں ہیں۔ جس طرح کھانا بلا
ضرورت باہر نہیں نگالا جا تا 'اس طرح بلا ضرورت واطل نہیں کرنا چا ہے۔ انسان کوجو چیزاللہ سے اور یوم آ فرت سے نیادہ بے
نیاز کرتی ہے وہ بیٹ ہے۔ اس لیے کہ غذا زیادہ ضروری ہے۔ لباس اور مشکن کا معالمہ اتنا مشکل نہیں جتنا پیٹ کا ہے۔ آدمی کھلے
تیاز کرتی ہے وہ بیٹ ہے۔ اس لیے کہ غذا زیادہ ضروری ہے۔ لباس اور مشکن کا معالمہ اتنا مشکل نہیں جتنا پیٹ کا ہے۔ آدمی کھلے
تیاز کرتی ہے جن نگارہ سکتا ہے لیکن بحو کا بیا سانس وہ سکتا۔

آگر لوگ یہ جان لیں کہ ان چیزوں تی حاجت کا سبب کیا ہے تووہ صرف مقدارِ ضرورت پر اِکتفا کریں۔ جو لوگ دُنیاوی اشغال میں متغزق ہیں اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ ونیا کی حقیقت اور حکمت ہے واقف نہیں ہیں اور یہ نہیں جانتے کہ ونیا میں ان کے خطوط کس قدر ہیں۔ وہ اپنی جمالت اور غفلت کے باعث وئیا کے اشغال میں اس طرح کھنس کتے ہیں کہ انہیں اپنے مقاصد بھی یا د نہیں رہے۔ بس صرف وہ کام یا درہ گئے ہیں جن میں مشغول ہیں۔

اب ہم دنیا کے اشغال کی وضاحت کرتے ہیں اور ذرا تغمیل کے ساتھ بیان کرتے ہیں کہ پچھ لوگ ان اشغال کی ضرورت کیوں محسوس کرتے ہیں اور پھر کس طرح وہ ان کاموں میں شخول ہو کرا پنے مقاصد بھول جاتے ہیں۔

انسان کی تین ضرور تیں : ونیادی اشغال وہ تمام صنعتیں اور پیٹے ہیں جن میں لوگ ہمہ تن معروف ہیں اور ان اشغال کے کشرت کی وجہ یہ ہے کہ انسان تین چیزوں کا مختاج ہے۔ غذا 'لباس اور مکان۔ غذا زندہ رہنے کے لیے 'لباس کری اور مردی دور کرنے اور بارش سے بچنے کے لیے اور اس لیے بھی تاکہ ہوی بچے اور مال و متاع مخوظ رہیں۔ اللہ عزوج نے ان تینوں میں سے کوئی چیز بھی ایی نہیں بنائی جس میں انسان کی صنعت کو بچہ دخل نہ ہو۔ البت بمائم کے لیے یہ بات ہے۔ شال بمائم کھاس بھوس کھاتے ہیں 'یے غذا انہیں پکائی نہیں پڑتی 'پر گری اور مردی ان کے جسول پر آئر انداز نہیں ہوتی۔ اس لیے نہ انہیں لباس کی ضرورت ہے اور نہ مکان کی۔ لباس ان کی کھال اور بال ہیں اور مکان ان کے جسمول پر آئر انداز نہیں ہوتی۔ اس لیے نہ انہیں لباس کی ضرورت ہے اور نہ مکان کی۔ لباس ان کی کھال اور بال ہیں اور مکان ان کے جنگل اور صحوا ہیں۔ وہ کھلے آسان کے نیزگ گذار کتے ہیں۔ انسان ایبا نہیں ہے۔ اسے اپنی ضروریات زندگ کے لیے باخ نہیادی صنعتوں اور پیٹوں کی ضرورت پرتی ہے۔ ذراحت 'چرا تا اندین ہو گئارو فیرہ کے ذریعے غذا حاصل کرتا) بنا اور مماری اور ان کا گوشت منان کے بیا ہو اور انتیابی ہے اور افتیابی سے مرادیہ ہے کہ اللہ تعالی نے جو شکار 'معدن اور کھاس' کئری کھانے کے لیے ہے اور اقتیابی سے مرادیہ ہے کہ اللہ تعالی نے جو شکار 'معدن اور کھاس' کئری وغیرہ پر افرائی ہو وہ حاصل کرتا۔

پیشوں کی تقسیم : کاشکار فلہ پیدا کرتا ہے ، چواہا جانوروں کی حفاظت کرتا ہے اوران سے بچے حاصل کرتا ہے۔ مقتنصوالی چیزیں حاصل کرتا ہے جو آدی کی صنعت کے بغیراً زخود وجود میں آتی ہیں۔ اس میں بہت سے فنون اور صنعتیں داخل ہیں۔ پھران میں سے ہرفن کے لیے آلات کی ضرورت ہے۔ یہ آلات یا تو نبا تات (کلڑی وغیرہ) سے بنائے جاتے ہیں یا معاون (لوہ وغیرہ) سے بنائے جاتے ہیں یا حیوانات کی کھالوں سے بنائے جاتے ہیں۔ اس اغتبار سے تین صنعتوں کی ضرورت اور ہوتی بردھی کری ، آجنگری

700

احياء العلوم مبلدسوم

اورچم دوزی-یہ نیوں پیشے اور فن آلات سازی ہے متعلق ہیں۔ بوسٹی سے ہماری مراد ہردہ کاریکر ہے جو معدنیات کا کام کر۔ خواہ وہ معدن لوہا ہویا تانبایا سونا وغیرہ کچم دوز سے بھی ہروہ کاریکر مراد ہے جو حیوانات کے چڑے اور اس کے دیگر اجزاء کا کام کرے۔ یہ اصل فنون اور پیشے ہیں۔

انسان کی تخلیق اور اجماعیت : پرانسان کی تخلیق کو اس طرح سے ہوئی ہے کہ وہ تما زندگی نہیں گذار سکتا بلکہ وہ اپنی جس کے دو سرے افراد کے ساتھ اجماعیت پر مجبور ہے۔ اس کے دوسب ہیں۔ ایک سبب تویہ ہے کہ وہ جنس انسان کی بقا کے لیے نسل برمانے کا مخاج کے اور یہ ضرورت مرد مورت کے ملاپ اور ازدواتی زندگی کے بغیر پوری نہیں ہوتی۔ دو سرا سب یہ ہے کہ آدی تناسب کام کرنے پر قادر نہیں ہے۔ کھائے پینے الباس اور اولادی تربیت وغیرہ امور کے سلسلے میں وہ دو سرول کے تعاون کی مرورت محسوس کرتا ہے۔ مردوعورت کے ملاپ سے بچے پیدا ہوں مے اور ایک مخص تنابحوں کی حفاظت و تربیت سے لے کران کے غذا ولیاس کی فراہی تک تمام ذمہ داریوں کامتحمل نئیں ہوسکا۔ پھر کھریں ہوی بچوں کی اجماعیت ہی کانی نہیں ہے بلکہ زندگی مكذارنے كے ليے ضرورى ہے كہ بت سے افراد ہوں باكہ ہر فض ايك تخصوص صنعت افتيار كرے 'ايك فخص كاشت كاري ے تمام کام تن تناام مام نسین دے سکتا کیونکہ کاشتاری کے لیے الات کی ضرورت ہواور الات کی تیاری ابن کر اور برمی کے بغیر نہیں ہو کتی اور غلے سے غذا کی تیاری کے لیے آٹا پینے والے اور روٹی پکانے والے کی ضرورت ہے۔ اس طرح کوئی محض تھا لیاس مجی تیار سیس کرسکتا کیونک اولا اسے موئی کی کاشت کرنی ہوگی ، پھرینانی اور سلائی کے آلات تیار کرنا ہوں گے۔ آلات ب فارین تناایک آدمی به تمام آلات تیار نبی کرسکا-این طرح انسان کا تنازنده رمنامکن بی نبین ہے بلکه اجتاع انتائی ضروری ہے۔ پھراکریہ اجتاع کمی محرامیں ہو اور لوگ نگل زمین کے اوپر اور کھلے آسان کے بنچ بودویاش اختیار کرلیں توکری سردی اور بارش سے تکلیف اٹھائیں گے۔ چوروں اور ڈاکوؤں کے ہاتھوں پریشان رہیں گے۔ اس لیے ضروری ہوا کہ مکانات بنائے جائیں اور ہرخاندان کا بنا الگ مکان ہوجس میں وہ اپنے مال و مَتاع کے ساتھ محفوظ زندگی گذار سے کری مردی اور ہارش سے فی سکے اورائے وسائل معاش کی حفاظت کرسکے۔ پھر کیونکہ چور ڈاکو وغیرہ پخشہ مکانوں میں مجمی مکس جاتے ہیں اور ان کے کینوں کو پریشان كرت بيں۔ ان كامال وأسباب لوٹ ليتے بيں اس ليے ضرورت مؤتى كد او في جار ديواري تغيري جائے جو خام مكانوں كو محيط مو-اس مرورت کے لیے شرول اور بستیول کی بنیاد پڑی۔ پھرجب لوگ گھرول اور شرول میں اعظم ہوئے ان میں باہم معاملات کی ابتدا ہوئی توان میں جھڑے بھی پیدا ہوئے۔ اختلافات نے بھی جئم لیا کیونکہ شوہر کو بیوی پر بالا تری اور ولایت حاصل ہوتی ہے، باپ کوائی اولاد پر- کیونکہ اولاد ضعیف ہے۔اے زندگی گذارنے کے لیے ماں باپ کے سمارے کی ضرورت ہوتی ہے۔ پرعاقل پر ریاست اور ولایت سے خصومت پیدا ہوتی ہے۔ برخلاف جانوروں پر ولایت کے کہ اس سے جھڑے پیدا نہیں ہوتے کیونکہ ان میں خاصمت کی قوت ہی نہیں ہوتی۔ آگرچہ ان پر ظلم ہی کیوں نہ وُسایا جائے جبکہ عورت اپنے اوپر وُسائے جانے والے مظالم کے خلاف سینہ شپر ہوجاتی ہے اور شوہر سے جھڑا کر جیٹی ہے۔ اولا والدین سے جھڑ لیتے ہیں۔ یہ تو محر کا حال ہوا اہل شرممی باہم معاملات کرتے ہیں اور ان معاملات کے نتیج میں اختلاف و زَراع کا بھی سامنا کرتے ہیں۔ آگر انہیں ان کے حال پر چھوڑ دیا جائے تو وہ آرجھر کر ہلاک ہوجائیں۔ یی صور تحال چرواہوں اور کاشت کاروں کا ہے آگروہ مشترک چراگاہوں ، کھیتوں اسوں اور کنووں ے استفادہ کریں اور ان کے مقاصد پورے نہ ہوں تو ان میں اختلاف کا رونما ہونا بیٹنی ہے پھر بعض لوگ منعف ہیاری مربعا پے یا دوسرے اسباب کی وجہ سے زراعت یا صنعت سے عاجز ہوتے ہیں۔ اب اگر ایسے لوگوں کو پونی بے یا رومدد گار چمو ژدیا جائے تووہ ضائع ہوجائیں۔ اگر اس کی خرکیری کی ذمتہ واری سب پر ڈال دی جائے۔ تب بھی بات نہ ہے اور اگر بلائمی وجہ کے سمی خاص منس پر ڈال دی جائے تو وہ کیوں سے ذمنہ داری اٹھائے۔ ان وجوہات و عوار ض کی وجہ سے دو سری بست سی صنعتیں پیدا ہو کیس۔ ان میں سے ایک فن پیائش ہے۔اس سے زمین کی مقد آر معلوم ہوتی ہے۔ یہ فن اس لیے ضروری ہوا تاکہ زراع کے وقت مج طور پر

TAY

احياء العلوم جلدسوم

ہو سکے اور ہر فض کو اس کا حق مل سکے۔ ایک فن سپہ گری ہے اس فن کے جانے والے یعنی سپائی تلوار کی مدد سے شہر کی حفاظت کرتے ہیں۔ ایل شہر کو چوروں اور دشمنوں ہے محفوظ رکھتے ہیں۔ ایک فن حکومت ہے۔ اس کی مدد سے شہریوں کے باہمی جھڑے سطے کیے جاتے ہیں۔ ایک فن فقہ ہے۔ لیتی ان شرمی اُدکام و قوانین سے واقف ہونا جن سے خلوق کی زندگی میں نظم و صبط پیدا کیا جاسکے اور لوگوں کو حدود اللہ سے واقف کرایا جاسکے آکہ وہ معاملات میں حدود اللہ سے تجاوز نہ کرپائیں اور جھڑوں میں جٹلا نہ ہوں۔ یہ فنون شہری سیاست سے تعلق رکھتے ہیں۔ ان کی ضرورت سے انکار نہیں کیا جاسکا۔ ان فنون میں صرف وئی مخصوص لوگ مشخول ہو سکتے ہیں جو علم 'تمیزاور ہدایت و فیرو صفات رکھتے ہوں۔

ما ہر ہے آگر یہ لوگ ان فون میں مشغول ہوں تو وہ وہ مرے کام نہیں کرسکتے۔ انہیں معاشی کی ضورت ہے اور اہل شہرکو ان کی مرورت ہے۔ اس لیے آگر بالفرض تمام اہل شہر جنگ میں مشغول ہوجا تیں تو تمام صنعیس معطل ہو کر رہ جا تمیں۔ اس طرح آگر تمام سپاہی طلب رزق کے لیے صنعوں اور پیٹیوں میں لگ جا تمیں تو شہر محفوظ ہوجائے اور اہل شہر کی ذندگی ہروقت خطرات سے کھری رہے۔ اس طرح یہ ضوورت پیش آئی کہ ایسے لوگوں کی معاش اور برقا ہوا مال ان کے معارف کے لیے خاص کیا جائے۔ ان آگر یہ اہل دیانت اور اسحاب شہرکو اپنے مال سے ان کی مد کر شک اس طرح خراج کی ضوورت پیش آئی۔ خراج کے بہلو سے دشتوں میں لوٹا ہوا مال ان کے معارف کے لیے خاص کیا جائے۔ ان آگر یہ اٹل دیانت اور اسحاب شہرکو اپنے مال سے ان کی مد کر سک بہت می ضوورت پیش آئی۔ خراج کے بہلو سے بہت می ضوورت پیش آئی۔ خراج کے بہلو سے بہت می ضوورت بی جو کاشت کا دون اور الدا اور اراندا اور اراندا اور ان کی مدورت بی می خودرت ہے جو کاشت کا دون اور الدا اور اراندا اور اراندا اور ہو تھی کہتی مرورت ہے۔ جس کے باس خراج بیس آیا ہوا بال جمخوظ رہے۔ ایک تقسیم کنٹرہ کا ہونا بھی ناگز رہے۔ یہ ایسے امور ہیں کہ بھی ضرورت ہے۔ جس کے باس خراج بیس خوال ہونا بھی انہوں کو جگ میں استعال کرنے 'انہیں اسکے دیے' اس کی میسیں متعقق کرتے ہوں کہ میں انسان کرنے کی میں متعقق کرتے ہوں اور اپنی متعققہ ذتمہ دار ہوں کی موجودگی میں وہ سرے پیٹے اختیار نہیں کرسے۔ ان کے لیے بھی مال کی معاش کے خات کی کیلے متحق ذرورہ مال کیا جا تا ہے۔ میں اور اپنی متعققہ ذتمہ دار ہوں کی موجودگی میں وہ سرے پیٹے اختیار نہیں کرسے۔ ان کے لیے بھی مال کی صورت ہے۔ اس کی کیلوں فیوو کے ذریعہ حاصل کیا جا تا ہے۔

اس سے معلوم ہوا کہ آدی منعتوں میں تین تتم کے ہیں۔اوّل کاشت کار 'چرواہے اور پیشدور' دوم اہل سیف 'سوم وہ لوگ جو پہلی تتم کے لوگوں سے لے کردو سری تتم کے لوگوں کو دیتے ہیں۔

ونیا کی ضرور تیں لا محدود ہیں : فور کو عذا الباس اور مکان کی ضورت نے کتی ضور تیں پیدا کیں ونیا کے ہاتی امور کا بھی کی عال ہے کہ ایک دروازہ کھاتا ہے قواس کی وجہ سے متعقد دو سرے دروازے خود بخود کھلتے چلے جاتے ہیں اور یہ سلسلہ کی حدیر جاکر ختبی نہیں ہوتا محویا دنیا ایک دو زخ ہے جس کی گرائی کی گئی حد نہیں۔ جب آدمی دنیا کے ایک گڑھے میں کرتا ہے قواس سے فکل نہیں پاتا کہ دو سرے میں گرجاتا ہے دو سرے سے تیسرے میں جاگر تا ہے۔

یہ تمام صنعتیں اور پینے اموال اور آلات کے بغیر عمل نہیں ہوتے ال ان چزوں کا نام ہے جو زمین پر موجود ہیں 'اور لوگ ان سے تفع حاصل کرتے ہیں ان میں اعلی غذا کی ہیں چرمکانات ہیں جن میں انسان تھک ہار کر آرام کرتا ہے بھروہ جگہیں ہیں جمال رزق کمایا جاتا ہے جینے دکائیں 'بازار 'کمیت وغیرہ پھر لباس ہے 'پھر کم کا سازوسامان ہے 'پھر آلات ہیں اور آلات کے آلات ہیں 'بعض اوقات آلات حیوان ہوتے ہیں جینے کیا شکار کا آلہ ہے 'گائے کاشتکاری کا آلہ ہے 'کھوڑا جگ و سفری سواری کا آلہ ہے بھوڑا جگ و سفری سواری کا آلہ ہے ہیں ہیں ہے فرض بیج ایک کسان کمی ایسے گاؤں میں رہتا ہے جمال کاشتکاری کے آلات نہیں ہیں ہے خرید و فروخت کی ضرورت جنم لیتی ہے فرض بیج ایک کسان کمی ایسے گاؤں میں رہتا ہے جمال کاشتکاری کے آلات نہیں

احياء العلوم جلدسوم

ہیں اوہار اور برخی دو سرے گاؤں میں رہے ہیں وہاں کاشکاری ممکن نہیں ہے قدرتی طور پر کاشکار آلات کے لیے ان دونوں کا مختاج ہے اور یہ محتاج ہے اور یہ دونوں فلہ کے لیے کاشکار کے مختاج ہیں 'اب یہ ہو سکتا ہے کہ کاشکار کچے فلہ لوہار اور برخی کو دے دے 'اور یہ دونوں فلے کے عوض آلات کاشکار کو دے دیں 'لیکن ای کے ساتھ یہ ہی اختال ہے کہ جب کاشکار کو دٹا آلات کی ضرورت نہ ہو لوہار اور برخی نظے کے مختاج ہوں 'اور جب وہ فلے کی ضرورت نہ رکھتے ہوں کاشکار کو آلات کی ضرورت ہو'اس طرح کی کی صورت بھی وقت پر پوری نہیں ہو سکتی' اس مشکل کا حل نکالنے کے لیے الی دکانیں بنائیں گئیں جن میں ہر تہم کے آلات ہر صورت بھی وقت پر پوری نہیں ہو سکتی' اس مشکل کا حل نکالئے کے لیے الی دکانیں بنائیں گئیں جن میں ہر تہم کے آلات ہر سانوں کو آگر آلات کی ضرورت ہے وانسیں یہ فلر ہے کہ فلہ فروخت ہوگا تو آلات خرید سکیں گئی اور دہ خرید نے والوں کو ایک آلات کی ہم کاشکار کے پاس آلات لے کر جائیں اور ضرورت کے دقت ہر محض خرید فروخت کرتا ہا ہیں اور دہ خرید سکی ہی ایک کردیں تو ہمیں فلہ نہیں سے کہ ہم کاشکار کے پاس آلات لے کر جائیں اور ضرورت کے دقت ہر محض خرید فروخت کرتا ہا ہی البت تا جر کردیں تو ہمیں فلہ نہیں صرف فلے ہی کر ایک می اور ضرورت مندوں کو نفع سے فروخت کرتا ہیں' اس نفع کے لیے بازار قائم کردیں کا شکار می موسے دکانیں محلیں صرف فلے ہی کا نہیں بلکہ تمام اجناس کا یک صال ہے۔

سفر کی ضرورت اور ابتدا : پر گاؤں اور شهر کے درمیان آمد رفت کا سلم شروع ہوا کیوں کہ یہ ممکن ہی نہیں کہ تمام کہ وہ شہروں ایک ہی شریص الات ہیں غلمہ نہیں بعض لوگوں نے ہی پیشہ افتیار کرلیا کہ وہ شہروالوں کو ان کی ضرورت کی چزیں اور گاؤں والوں کو ان کی ضرورت کی چزیں فراہم کرتے ہیں ، جو پچھ مال ماتا ہے وہ ایک زر ہو تا ہے وہ سرول کی غرض کے لیے رات دن سفر کرتے ہیں انی چزوں کو او هرسے اور خفل کرتے ہیں ، جو پچھ مال ماتا ہے وہ ایک روز ہون جا تا ہے بھی کوئی را بڑن کوٹ لیتا ہے اور بھی کوئی طالم حاکم چھین لیتا ہے لیکن اللہ نے ان کی اس غفلت اور جمالت ہی میں دنیا کا نظام اور بندول کی مصلحت پوشیدہ رکھ دی وہ مال ضائع جائے کے خوف اور اس کے انجام سے بہروا ہو کر بڑی محت اور جمالت اور جانشانی سے مال اور جرے اُوھرے اُوھرے اُوھرے اُوھرے اُوھرے اُوھرے اُوھرے کی خواہ سے بہروا کی مقفلت 'جمالت اور جانشانی سے مال اور جرے اُوھرے اُوھرے اُوھرے کے خوف اور اس کے انجام ہدوت کی جمالت اور جانشانی سے مال اور جرے اُوھرے اُوھرے اُوھرے کی خواہش نہ رہے اور جرے اور جرب دنیا کی خواہش نہ رہے اور جرب دنیا کی خواہش نہ رہے اور جر خوض دنیا سے انتقار ہوجائے اور جب دنیا کی خواہش باتی نہ رہے تو دنیا کا نظام ہی کیے چل پائے کو حصول و جمع کی خواہش نہ رہے اور ہر خوض دنیا سے انتقار ہوجائے اور جب دنیا کی خواہش باتی نہ رہے تو دنیا کا نظام ہی کیے چل پائے کو حصول و جمع کی خواہش نہ رہے اور ہر خوض دنیا سے انتقار ہوجائے اور جب دنیا کی خواہش باتی نہ رہے تو دنیا کا نظام ہی کیے چل پائے کو حصول و جمع کی خواہش نہ رہے اور ہر خوض دنیا سے انتقار ہوجائیں گ

بار برداری کے جانوروں کی ضرورت: پریہ مال و متاع جو ایک شمرے دو سرے شرختل کیا جا تا ہے انسان اسے اٹھا کر اسے جانے پر قادر نہیں ہے، بلکہ بار برداری کے جانوروں کی ضرورت ناگزیہے، بعض او قات صاحب مال کے پاس جانور نہیں ہوتا، ضرورت پڑنے پر اسے دو سرے سے معالمہ کرتا پڑتا ہے، اور جانور کرایہ پر لیمتا پڑتا ہے یہ معالمہ اجارہ کہ لاتا ہے اجارہ بھی معیشت کا ایک اہم ذریعہ ہے پھر خرید فروخت کے ان معالمات کی وجہ سے نفتری کی ضرورت بھی پیش آئی کیوں کہ جو مخض کرئے ہوض کس قدر کپڑا آئے گا، فخلف اجناس میں معالمات رائح ہیں جوض فلہ خریدنا چاہتا ہے اسے کیے معلوم ہوگا کہ کتنے کپڑے کے حوض کس قدر کپڑا آئے گا، فخلف اجناس میں معالمات رائح ہیں جس سے مقدار معلوم ہوگا کہ کتنے کپڑے کے دوس کس قدر کپڑا آئے گا، فخلف اجناس میں مقدار معلوم ہوگا کہ کتنے کپڑے کے درمیان ایک عادلانہ مقدار متعین ہوجو ایک چیز کو دو سری کے برابر کردے 'اور یہ عدل ایس چیزوں میں سے ہوجو مالیت رکھتے ہوں اور ان میں دریے تک رہنے کی صلاحیت ہو 'کیوں کہ اس کی ضرورت ہیشہ درہے گی صلاحیت ہو 'کیوں کہ اس کی ضرورت ہیشہ درہے گی اب ایس کے مقرز کرایا 'پر کردے 'اس طرح ایک کام سے متلے ڈھالنے اور ان پر فئیے لگانے کی ضرورت پیش آئی تو بھال اور متراف مقرز ہوئے'اس طرح ایک کام سے سے تو دھالنے اور ان پر فئیے لگانے کی ضرورت پیش آئی تو بھال اور متراف مقرز ہوئے'اس طرح ایک کام سے سے تھ دھالے اور ان پر فئیے لگانے کی ضرورت پیش آئی تو بھال اور متراف مقرز ہوئے'اس طرح ایک کام سے سے تو دھالے اور ان پر فئیے لگانے کی ضرورت پیش آئی تو بھال اور متراف مقرز ہوئے'اس طرح ایک کام سے سے تو دھالے کہ دور میں کی مورورت پیش آئی تو بھال اور متراف مقرز ہوئے'اس طرح ایک کام سے سے تو دھور کیا جس کے دھالے کی معرورت پیش آئی تو بھال اور متراف مقرز ہوئے'اس طرح ایک کام سے سے تو دھور کیا تھالے کیا تھالے کی مقرورت پیش آئی تو بھال اور متراف مقرز ہوئے'اس طرح ایک کام سے سے تو دھور کیا تھالے کیا تھالے کیا تھالے کیا تھالے کان کی سے تو تھالے کیا تھالے کی تو تھالے کیا تھالے ک

احياء العلوم تجلدسوم

دو سراکام اور ایک مخفل سے دو سرا شغل پیدا ہوا'اور سی سلسلہ آج بھی اس طرح دراز ہے۔

چوری اور گذاگری : یہ مخلوق کے اشغال اور ان کے معاش کے ذرائع ہی محقی پیشیا فن کیوں نہ ہو ابتدا میں اسے سیکمنا تی پر تا ہے بعض لوگ بچین میں غفلت کرجاتے ہیں 'اور کوئی منر نہیں سکے پاتے برے موکر جب ان پر رزق کمانے کی کی ذمتہ داری یردتی ہے تو وہ اپنے بھین کی غفات کی وجہ سے عاجر نظر آتے ہیں لیکن پیٹ کی آگ بجمانا ضروری ہے مجبوراً ایسا آدی ود میں سے ایک راستہ افتیار کرتا ہے چوری کا یا کداگری کا اب تو یہ دونوں چھے بن مے ہیں ان کا حاصل میں ہے کہ دو سرول کی کمائی پر ہاتھ صاف کریں اور اپنے پیٹ کی دوزخ بھریں اگرچہ لوگ اپنی ہرامکانی کوشش مال کی حفاظت کے لیے صرف کردیتے ہیں لیکن چوروں نے بھی جنا فلتی انظامات سے مطفے کے حیلے علاش کرلئے ہیں اور گدا گر بھی فتی تدابیر پر عمل پرا نظر آتے ہیں بھی بہت سے چور كروه بناكرايك دوسرے كے تعاون سے واكد والے بيں كمزور چور ديواروں ميں نقب لكاكريا جمتوں ميں شكاف كرے كمندلكاكر مكانوں ميں گئے ہيں كچر اٹھائى كيرے اور جيب كترے بن جاتے ہيں۔ كداكروں نے بھی طرح كے حلے كال ليے ہيں 'اس خیال سے کہ لوگ معیم اعضاء رکھنے والے اور ہے کئے فقیروں کو مجمد نہیں دیتے واپی اور اپنے بچوں کی آنکمیس مجوز دیتے ہیں اور اعضاء کاف دیتے ہیں تاکہ لوگ ترس کھائیں اور زیادہ سے زیادہ جیسی خالی کریں بغض جالاک فطرت لوگ معنوری کا بمانا ترکیتے ہیں دیدہ بینا رکھتے ہوئے بھی اندھے بن جاتے ہیں ،جم پر پٹیاں باندھ لیتے ہیں تاکہ لوگ مجمیں بھارے خُدّام یا کسی تعلین باری ميں جتلا بيں بعض اپنے آپ كو ديوانديا فالج زوه فلا مركرتے بين والائكد في الحقيقت وه اجھے خاصے موتے بي ان كي دماغي حالت بھي صیح ہوتی ہے اور جسمانی بھی بعض لوگ منجرے بن جاتے ہیں اور طرح طرح کی حرکتیں کرے مشاہدین کو ہساتے ہیں اور دیکھنے والے ان کی اَحقانہ حرکتوں سے خود بھی احق بن جاتے ہیں اور انہیں ابنا مال دے ڈاکتے ہیں کچھ لوگ ابنی اعلیٰ صلاحیتوں سے حرت میں ڈال دیتے ہیں شا خوش آوازی ہے اشعار سا کرا یا مستحق عبارت پڑھ کرموزوں اشعار کا اثر دلوں میں زیادہ ہو آہ خام طور پراس ونت جب کہ ان میں زہبی تعسّب کی جملک بھی ہو' جیسے حضرات محابہ اور اہل بیت کے منا تب پر مشمثل اشعار' عشق مجازی اور باطل محبت کے تعمیوں پر مشمل اشعار بھی دل کونجاتے ہیں جیسا کہ بہت ہے گدا کر ڈھول بجا بجا کراس طرح کے فرضی کیت الکیتے پرتے ہیں' ای دائے میں وہ لوگ آتے ہیں جو تعویزات اور دوا کے نام پر کھاس فروخت کردیتے ہیں اور خریدنے والا یہ سجمتا ہے کہ میں دوا خرید رہا ہوں بچے اور جال اس طرح کے لوگوں کے فریب میں زیادہ آتے ہی قرعہ اور فال کے ذریعہ پیشین گوئیاں کرنے والے بھی اس شار میں ہیں نیزاس جنس میں وہ لوگ بھی ہیں جو بر سمر منبروعظ کہتے ہیں اور وعظ و تقریر ان ک دین یا علمی غرض نہیں ہوتی بلکہ دو سروں کا مال آیتا اور عوام کے دلوں کو اپنی طرف متوجہ کرنا مقصود ہو تا ہے ، سرحال کد آگری کی اتی قسمیں ہیں کہ انبی شار بھی نہیں کیا جاسکتا اور یہ سب معیشت کے لیے فکر دقیق سے مستبط ہوئی ہیں۔

یہ ہیں علوق کے اُشفال کب اور اعمال معیشت اوگ رات دن ان ہی اعمال میں لکے رہے ہیں ہر مخص پر پید کمانے ک وصن سوار ہے آور مال کو اپنا مقصد زندگی بنائے ہوئے ہے وہ اپنے اس کام میں اتنا منہمک ہے کہ نہ اسے اپنی وجود کا احساس رہا ہے نہ اپنے مقصد زندگی کا خیال رہا ہے اور نہ مرتے کے بعد کی زندگی کا خیال رہا ہے تمام لوگ دنیا کے لیے سر فردال میں اور جران و پریشان پھررہے ہیں ان کی مزور عقلوں اور تا پختر دماغوں پر دنیائے اشغال کی کدورت اتنی زیادہ راسخ ہوگئی ہے کہ ان کے خیالات بھی فساد سے محفوظ نہیں رہے۔

دنیامیں منہمک لوگوں کی قشمیں: دنیامیں منمک لوگوں کے خیالات میں مطابقت نہیں ہے اور نہ سب کا مقصود ایک ہے ، سی کا نقط انظر کھے ہے ، کسی کا خیال کھ ہے چنانچہ ایک گروہ ایبا ہے جس میں شامل لوگوں کی آجھوں پر غفلت اور جمالت کے دبیر ردے پڑ محے ہیں 'اور ان کی آ محمول میں یہ صلاحیت ہی ہاتی نہیں رہی کہ اپنے انجام پر نظروال سکیں ان کا کمنا یہ ہے کہ ہمیں چند

احياء العلوم جلدسوم

روز دنیا میں رہنا ہے اس لیے محنت کرنی چاہئے تاکہ رزق کما سکیں اور کھا کو قوت حاصل کر سکیں تاکہ پھر رزق کمانے پ قدرت پاسکیں یعنی وہ کمانے کے لیے کھاتے ہیں 'اور کھانے سے کماتے ہیں 'یہ کاشکاروں 'پیشہ وروں اور ان لوگوں کا نقط و نظر ہے جنہیں نہ دنیا کی آرائش میسر ہے اور نہ دین میں ان کا کوئی مقام ہے 'وہ دن میں اس لیے خون پید ایک کرتے ہیں تاکہ رات کو پیٹ پھر کر کھا سکیں اور رات کو اس لیے کماتے ہیں تاکہ دن میں ہیں محنت کرتے کے قابل ہو سکیں۔ یہ ایک ایسا سزاور ایک ایسی گردش ہے جو صرف موت پر ختم ہوگی۔

پچھ لوگ اپنی تخلیق کا مقعمد سیجھنے کا دعولی کرتے ہیں'ان کہتا ہے ہے کہ شریعت کا مقعمد یہ نہیں ہے کہ انسان محض عمل کرتا رہے اور دنیا میں کی لذت سے ہمرہ وَرنہ ہو' بلک سعادت یہ ہے کہ آدی اپنے بطن اور فرج کی شہو تین پوری کرلے' یہ لوگ بھی اپنے نغول کو فراموش کر بیٹھے اور عورتوں کی معبت اور لذیذ کھانوں میں اس طرح پڑے کہ انہیں بچھیا دنہ رہا' جانوروں کی طرح ذندگی گذارنے گئے' اور اس پر دعویٰ یہ کہ یہ شہوتیں اصل مقصود ہیں' ایسے ہی لوگ اللہ تعالیٰ کی یاد اور آخرت کے تصور سے غافل ہیں۔

پی اور دن کا سکون کویا طویل ترین آسفار کے اور رائے کی ہر معیبت کو خدہ پیشائی ہے بداشت کیا ال کی فاطر ہر طرح کے برواد کی اور دن کا سکون کویا طویل ترین آسفار کے اور رائے کی ہر معیبت کو خدہ پیشائی ہے برداشت کیا ال کی فاطر ہر طرح کے کام کے خواہ ان میں گتنی ہی مشقت اور رسوائی کیوں نہ ہو ، وہ محض کمانے اور جمع کرنے میں گئے رہے حدیہ ہے کہ انہوں نے ضرورت سے زائد کھانا بھی رَوانہ رکھا ان کا بحل اس بات کی اجازت ہی نہیں دیتا تھا کہ وہ پچھ خرچ کریں اور ان کے جمع شدہ سروائے میں کی واقع ہو ، کویا مال جمع کرنا ان کے لیے ذریعہ لذت بن گیا اور وہ زندگی کی آخری سانس تک اس لذت کو شی میں مشخول رہے موت آئی تو وہ تمام خزانہ یا ذریے نشن مدفون رہ گیا ؟ یا ان لوگوں کے ہاتھ لگا جنہوں نے شہوت و لذت کی راہ میں تمام دولت گنادی جمع کرنا والے کو حاصل ہوئی جرت کہ لوگ بخیلوں کے انجام کو دیکھتے ہیں لیکن کوئی پروا نہیں کرتے۔

کے اوگوں نے سوچا سعادت ہے ہے کہ آدی کی تعریف ہو' ہر محض اس کے لباس کی عمر گی اور ظاہر کی نظافت و زیبائش کی داد دے' ایسے لوگ بھی رات دن پیسہ کمانے میں گئے رہتے ہیں لیکن وہ کھانے پینے میں تکلی برستے ہیں' اور تمام مال اچھالباس اور عمر سواری حاصل کرنے میں خرج کردیے ہیں گھر کے دروا ذوں اور بیرونی دیوا روں کو رنگ و رو خن سے اس قدر چھاتے ہیں کہ تگاہیں خرہ ہوجائیں اور دیکھنے والے کمیں کہ اس گھر کا مالک کتنا مالدار ہے' یہ تعریف ہی ان کی لذت اور نشہ ہے اور اسی لذت کے لیے وہ رات دن مال کماتے ہیں' یہ نہیں دیکھتے کہ محنت سے کمایا ہوا مال کماں خرج ہو رہا ہے۔

کچھ لوگوں کو خیال ہوا کہ حقیقی سعادت یہ ہے کہ جاہ و منعب طے سب لوگ احزام کریں اور قواضع و اِکساری سے پیش آئیں' اور ان کے مطیع بن کر رہیں لوگوں کی اطاعت حاصل کرنے کے لیے منعب اور جاہ کی ضرورت تھی' چنانچہ اس کو مشش میں لگ شح کہ حکومت میں ہمارا بھی حصہ ہو۔ اور ہمارے فیصلے بھی نافذ ہوں' چند افراد پر حکومت اور ان کی اطاعت ہی ایسے لوگوں کا مقصر ہے' اور میہ بات اکثر غافلوں میں موجود ہے کہ لوگوں کی اطاعت ہی کو سب بچھ مجھتے ہیں' ان کی اطاعت نے انہیں اللہ کی اطاعت' عبادت' اور آخرت کے تصور سے بے بروا بنا دیا ہے۔

یہ چند قتمیں ہوئیں' ان کے علاوہ بھی کچھ فرقے ہیں' جن کی تعداد سترہے بھی ذائد ہے یہ تمام فرقے خود بھی مگراہ ہیں اور دو سرول کو بھی راہ جت کہ ان کی مطابا' کی اصل وجہ بی ہے کہ وہ دنیاوی زندگی میں اچھا کھانا' اچھا لباس اور اچھا مکان چاہجے ہیں کھانے' لباس' اور مکان کی ضرورت سے انکار نمیں لیکن یہ بھی تو دیکھنا چاہئے کہ ان تنیوں چنوں کی کتنی مقدار کانی ہے' مقدار سے زیادہ کی ضرورت اور خواہش نے انہیں اتنا آ کے برھایا کہ دنیا ہی ان کا مقصد زندگی بن کر

احياء الطوم كجلاسوم

رہ گئ اور اس مقصد کے پیچے وہ اس طرح دو ڈے کہ انجام بھی بھول گئے 'جولوگ اسپاب زندگی' روٹی 'کیڑا اور مکان کی ضرورت کو بھتے ہیں اور ان چزوں کے اصل مقصد سے واقف ہیں وہ کمی کام میں استے منہمک نہیں ہوئے کہ اپنی تخلیق کا مقصد فراموش کر بیٹھیں 'جو کام بھی وہ کرتے ہیں اس کے مقصد کا علم رکھتے ہیں اور بہ جانتے ہیں کہ اس میں ان کا حصد کتنا ہے فلا ہرہے کہ کسپ معاش کا مقصد غذا اور لباس کے ذرایعہ بدن کی حفاظت ہے ' آگہ بدن ہلاک نہ ہو اور جس مقصد و معباوت ' کے لیے اس کی تخلیق ممل میں آئی ہے وہ پورا ہو 'جولوگ وزیا ہیں ہے اپنا حصد کم لیتے ہیں وہ تمام آشغال سے بے نیاز ہو کر آ ٹرت کی طرف متوجہ رہے ہیں ان کے دلوں پر اللہ کی یا و اور موت کا فکر غالب رہتا ہے اور وہ ہر لمحہ آلے والی زندگی کے لیے مستعد رہے ہیں 'اور جولوگ ضورت سے تجاوز کر جاتے ہیں دنیا کے آممال و آشغال انہیں چین سے نہیں رہنے دیتے' ایک شغل کے پہلوسے وہ سرا شغال بخش میں ان اور جولوگ لیت ہو وہ اللہ کو کیے یا دکر سکتا ہے؟ یہ دنیا ہیں انہاک مخت ہیں 'اور دل و دماغ المجنوں ہیں گرفت ہیں انہاک مخت ہیں 'اور دل و دماغ المجنوں ہیں گرفت رہے ہیں ایسا مخت ہیں 'اور وہ اللہ کو کیے یا دکر سکتا ہے؟ یہ دنیا ہیں انہاک رکھنے والوں کا حال ہے۔

جو لوگ اس حقیقت کا ادراک رکھتے ہیں وہ دنیا سے امراض کرتے ہیں لیکن شیطان ان سے صد کرتا ہے اور انہیں اعراض كرنے ميں بھي عمراه كرديتا ہے چنانچہ دنيا ہے اعراض كرنے والوں كے بھي كئي كروہ بن كے ايك كروہ كاخيال مواكه ونيا محنت و مشقت کی جگہ ہے اور آخرت سعادت کا کھرے ، جو آخرت میں پہنچا سعادت سے ہم بنار ہوا خواہ اس نے دنیا میں عبادت کی ہویا عبادت ندى ہو اى بنائر انبول نے يہ سمجاكہ مي راستديہ ہے كہ دنياى معيبت سے چيكارا پانے كے ليے آدى اپ ننس كو ہلاک کر ڈالے چنانچہ ہندؤں کے ایک فرقے کے لوگ اگ میں گر کراپنے آپ کو موت کے آغوش میں پنچادیتے ہیں اور یہ سجھتے بیں کہ اس طرح جل کر مرنے سے ہمیں دنیا کی مصائب و الام سے نجات مل جاتی ہے ایک گروہ کا خیال ہے کہ خود کئی سے کوئی فائدہ نسیں بلکہ پہلے بشری صفات کا خاتمہ کرنا ضروری ہے ؟ فروی سعادت خضب اور شہوت کو قطعی طور پرنفس سے جدا کرنے میں ہے'اس گروہ کے افراد نے اپنے انسانی اور فطری اوصاف کو نیست و نابود کرنے کے لیے سخت ترین مجاہرے کئے بعض لوگوں نے نفس پر اتن سختی کی که ریاضت کے دوران مرکئے بعض لوگوں کی مقلیں خبط ہوگئیں اور حواس مخل ہو محے بعض بیار پر محے اور ریاضت نہ کرسکے بعض لوگوں نے جب یہ دیکھا کہ وہ ریاضت کے باوجود بشری صفات کا قلع قبع کرنے سے عاجز ہیں تو یہ سیخنے لگے کہ شربیت کے احکام پر عمل کرنا محال ہے اور یہ کہ شربیت سرا سروموکا ہے اس کی کوئی اصل نہیں ہے اس طرح یہ لوگ الحادِ اور لا ذہبت کی طرف ماکل ہو گئے ایک کروہ کا خیال ہوا کہ یہ تمام عبادتیں اللہ کے لیے کی جاتی ہیں اور اللہ ان سے بنازے نہ کسی مناه گاری نا فرانی اس کی جلالتِ شان میں کی کرتی ہے اورنہ کئی نیو کار کی عبادت ہے اس کی عظمت ونقد س میں اضاف ہو تا ہے ' یہ اوگ اپنی شونونک طرف اوٹ محے اور آبادیت (مریخ جائز ہے) کے داستے پر چلنے لکے اندوں نے شریعت اور احکام شریعت کی بساط الث كرركه دى اوراس كمان فاسدين جلا مو كي كه جارى اباحيت پندى مغائ توحيدى دليل ب ميونكه جارا عقيده بيب کہ اللہ تعالی بندوں کی عباوت سے مستغنی ہے ایک گروہ نے یہ خال کیا کہ عبادت سے مجابدہ متصور ہے ، الم بندہ اس مجابدہ عبادت کے ذریعہ معرفت الی تک پنج سے معرفت حاصل ہوجانے کامطلب یہ ہے کہ مقصد بورا ہوگیا اب مزید کس جاہدے ک ضرورت نہیں'اس طرح یہ لوگ مجاہرہ اور عبادت چموڑ بیٹے'اوریہ دعویٰ کرنے لیے کہ اللہ کی معرفت نے ہمیں ملفات کی تیود ے آزاد کردیا ہے۔ صرف عوام شری احکام پر عمل کرنے کے پاید ہیں اس طرح کے گراہ فرقے بھی کے شار ہیں 'اوران کے باطل عقائد اتنے زیادہ ہیں کہ انہیں اماملہ تحریر میں لانا بھی پراوشوار ہے ان فرقوں میں مرف وہ فرقبہ نجات پائے گاجو آنحضرت ملی اللہ عليه وسلم اور آپ كے اصحاب رضوان اللہ عليهم الجمعين كى سنّت پر عمل پيرا ہوگا العِنى مُد دنيا كو كلّ طور پر چمو ژے گا اور نہ شہوات كوبالكليد تحتم كرے كا ونيا ميں سے اتنا حصد لے كا جو راہ آخرت كے ليے توشد بن سكے اور وہ شوتيں چموڑے كاجو شرق اطاعت

1

احياء العلوم بجلاسوم

# کتابُ ذتم البخل وحتِ المال بخل اور مال سے محبت کرنے کی **ن**ر تمت کابیان

دنیا کے فقنے : جانا چاہئے کہ دنیا کے فقنے انتمائی وسیع ، شاخ در شاخ اور لا تعداد ہیں 'لیکن ان جی سب سے برط فقنہ مال ہے کوئی مخص مال سے بے نیاز نہیں رہ سکتا 'اور اگر مال حاصل ہوجائے تو اس کی آفات سے محفوظ رہا بھی بوا دشوار ہے مال سے محروم ہونا فقر ہے جو بھی بھی گفر تک پہونچا دیتا ہے 'اور مال دار ہونا سر کئی کا باحث ہے 'جس کا انجام خدار نے اور اقلت نہائات میں علاوہ کچھ نہیں ہے 'ظلاصہ بد کہ مال میں فوائد بھی ہیں اور آفات بھی 'اس کے فوائد منجیات میں داخل ہیں اور آفات نہلات میں مال کے دو پہلو ہیں غیر اور شراور ان دونوں پہلوؤں میں اقبیا زکرتا اتنا مشکل کام ہے جے صرف وی حلاء انجام دے سکتے ہیں جو علم میں رسوخ اور دین کی محری بھیرت رکھتے ہوں 'نہ کہ رسی عالم اور فریب خوردہ ارباب دین 'اس لیے جُداگانہ طور پر مال کے فقنے کا ذکر کرنا نمایت ضروری ہے 'اس لیے کہ پچھلے باب میں جو پچھ بیان کیا گیا اس کا تعلق دنیا کی مقت سے تھانہ کہ خاص مال سے سہر ظ خاص کو دنیا نہیں کما جاسکا' دنیا کا ایک جز جاہ ہے' ایک جز بیت عاص کو دنیا کہتے ہیں' اس اغتبار سے مال بھی دنیا کا ایک جز حد ہے' ایک کرراور تعملے ہے اس طرح کے بہت سے اور شرمگاہ کی شہوت ہے' ایک جز خصب سے مغلوب ہونا ہے' ایک جز حد ہے' ایک کرراور تعملے ہیں جن ہے آدی حقوا نما تا ہے۔

مال کافتنہ : اس کتاب میں ہم صرف مال کو بحث کا موضوع بنائیں ہے 'اس لیے کہ اس میں انبان کے لیے زبادہ آقات اور نقسانات ہیں 'اگر مال نہ ہو تو آدی میں فقر کا وصف پیدا ہوجا تا ہے اور یہ دونوں ہی مالتیں امتحان اور آزمائش کی حالتیں ہیں ' مجرمال سے محروم فض کے اندر بھی دو وصف پیدا ہوتے ہیں قاحت اور حرص ان میں حالتیں امتحان اور آزمائش کی حالتیں ہیں ' مجرمیص کے بھی دو وصف ہیں ایک سے کہ آدی دو سرے کے مال پر نظرر کے 'اور ان پر سے ایک ندموم اور دو سرا پہندیدہ ہے ' مجرمیص کے بھی دو وصف ہیں ایک سے کہ آدی دو سرے کے مال پر نظرر کے 'اور ان پر

#### www.ebooksland.blogspot.com

قابض ہونے کا خواہشند ہو و مراب کیہ مال حاصل کرنے کی خواہش اسے تجارت کا زمت یا کمی صنعت میں لگائے اطمع برترین وصف ہے' مالدار کے بھی دووصف ہیں گجل اور بھے کی وجہ ہے مال روکنا' اور خرج کرنا' ان میں بھی ایک وصف ندموم اور دو سرا محمود ہے خرچ کرنے والے کے بھی دو دصف ہیں فنول خرجی اور میانہ ردی ان میں میانہ روی محمود ہے 'یہ سب باتیں متثابہ اور دقیق ہیں اس کیے ان کی وضاحت کرنا نمایت ضروری ہے ، ہم چودہ ابواب میں ان امور کی وضاحت کریں مے پہلے مال کی ذمت کی جائے تی ، پھراس کی مدح کی جائے گی، پھرمال کے فوائد اور آفات کی تفصیل پیش کی جائے گی، پھر حرص وطع کی زمنت کا بیان ہوگا، اس کے بعد حرص وطع کا علاج ذکر کیا جائے گا بھر سخاوت پر روشنی ڈالی جائے گی اور اہل سخاوت کے واقعات بیان کئے جائیں گے بھر بخل کی ذخمت کی جائے گی اور بخیلوں کے واقعات نقل کئے جائیں گے اس کے بعد ایٹار اور اس کے نعنا کل بیان ہوں گے 'سخاوت و كل مين شرى مدود ير روشى والى جائے كى كل كے علاج كا طرفقہ بيان كيا جائے كا كرمال كے سلسلے ميں مجموى دمته داريوں كابيان موگا اتریس الداری کی ندمت اور مفلی کی مدح کی جائے گی۔

### مال کی ندمت اور اس سے محبت رکھنے کی کراہت

اللُّذِينَ المَنُولَا تُلْهِكُمُ المَوَالَكُمُ وَلَا اولَا دُكُمُ عَنُ ذِكْرِ اللَّهِ وَمَن يَّفُعَلُ ذَلِكَ فَأُولَائِكَهُمُ الْخَاسِرُ وَنَ(بِ١٨ر١١٨ ايتهِ)

اے ایمان والو! تم کو تمهارے مال اور اولاد الله کی یادے غافل نه کردیں اورجو ایماکرے گا ایسے لوگ

ا ﴿ رَجِوْ اِسْتُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عِنْدُمُ اللَّهِ عِنْدُمُا جُرَّ عَظِينَمْ (بِ١٨ر٨ آيت ١٥) تسارے آموال اور تماری اولادبس ایک آزمائش بیں اور اللہ بی کے پاس اجر مقیم ہے۔

مطلب یہ ہے کہ جس نے اللہ کے اجرو اوا اور بلندی درجات کے مقابلے میں مال و اولاد کو ترجے دی اس نے سخت نقصان اٹھایا 'ایک آیت میں ہے۔

ايك بن بعد مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ التُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوقَ الْيَهِمُ اعْمَالُهُمُ وَهُمُ فِيهَا لاَيبُخُسُونَ (پ١١ر٢ آيت ١٥)

جو مخض (اسے اعمال خرے عوض) محض حیات دغوی اور اس کی رونق جابتا ہے توہم ان لوگوں کے اعمال (ك جزا)ان كودياى عن يورك طورت بمكاوسية بن ادران ك ليدديا من بحد كى دنيل موتى-

ایک جگه ارشاد فرمایا۔

إِنَّالُاِنْسُانَكَيْطُغُى أَنْرًا الْمُسْتَغُنَى (بِ١١٦ ايت ١١)

آدی (مد آدمیت سے) کل جا آہا ہے اس وجہ سے کہ اپنے آپ کو مستغنی دیکھا ہے۔

ارشاد فرایا-المکمالتَکاتُر (پ ۲۷ ایت) تہیں ال کی کثرت نے عافل کردا ہے۔ رسول آكرم صلى الله عليه وسلم ارشاد فرمات بي-

حب المال والشرف ينبتان النفاق في القلم الماينيت الماء ابقل (١) الما ورش في الماء الماء البقل (١) الماء ورش المرابع ال

ایک مدیث میں ارشاد فرمایا ہے۔

ماذئبان ضاريان ارسلا في زريبة غنم باكثرا فسادا فيها من حب الشرف والمال والجيامفي دين الرجل المسلم (٢)

بريوں كے مطلے من آكر دوخونوار بجيزيے چمو (دي جائيں تووه اس ميں اتا فساد بها نہيں كرتے جتنا فساد مرد مسلمان كے دين ميں شرف ال اور جاه كى محبت سے پيدا ہو تا ہے۔

ارشاد فرمایا۔

هلک المکثرون الامن قالبه فی عباد الله هکناو هکناقلیل ماهم (۳) نیاده ال والے بلاک ہوگئے مردہ مخص جو کمر کیا ہو مال کو اللہ کے بیروں میں ایسے اور ویسے اور ایسے لوگ کم ہیں۔

ایک مرتبہ صحابہ نے عرض کیا یا رسول اللہ! آپ کی امّت کے برے لوگ کون ہیں و نوایا: مالدار ایک روایت میں ہے کہ آپ نے اپنی امّت کے عیش کوشوں اور مِشرت پندول کے متعلق ارشاد فرمایات

سيأتى بعدكم قوميأكلون اطايب الدنيا والوانها ويركبون وينكحون اجمل النساء والوانها ويلبسون اجمل الثياب والوانها لهم بطون من القليل لا تشبع وانفس بالكثير لا تقنع عاكفين على الدنيا يغدون ويروحون اليها اتخذوها الهة من دون الههم وربادون ربهم الى امرينتهون ولهواهم يتبعون فعزيمة من محمد بن عبدالله لمن ادركه ذلك الزمان من عقب عقبكم وخلف خلفكمان لا يسلم عليهم ولا يعود مرضاهم ولا يتبع جنائزهم ولا يوقر كبير هم فمن فعل ذلك فقد اعان على هدم الاسلام

تہارے بعد عقریب ایسے لوگ آئی ہے جو طرح طرح کی خوش ذاکتہ غذائیں کھائیں کے عمدہ عمدہ کھوڑوں پر سواری کریں گے، حسین و جیل عورتوں سے نکاح کریں گے، اور انواع واقسام کے خوبصورت لباس نیب تن کریں گے، ان کے بیٹ تھوڑے سے پر نہ ہوں گے، اور ان کے نفس زیادہ پر قناعت نہیں کریں گے، وہ دنیا کے ہوکر رہ جائیں گے ای میں لگ کر صبح وشام کریں گے، اپنے معبود حقیق کے بجائے دنیا میں کو اپنا معبود اور اپ رہے معبود حقیق کے بجائے اس کو اپنا رہ بہتائیں گے، اس پر ان کی انتہا ہوگی وہ لوگ اپنے خواہش کے قبع ہوں گے تہمارے بعد اور ان کے بیجھے آنے والے لوگوں میں سے جس محض کو ایسا زمانہ خواہش کے قبع ہوں گے تہمارے بعد اور ان کے بیچھے آنے والے لوگوں میں سے جس محض کو ایسا زمانہ

<sup>(</sup>۱) مجھے ان الفاظ على بير روايت نيس في۔ (۲) ترفرى إنسانى على كسب ابن مالك كى روايت كين ان رونوں كابوں على ضاريان كى جگه جائعان ہے الفظ زريعة نيس ہے الجاء كر بيات ابوزر نے دريافت كيا وہ كون بيس زريعة نيس ہے الجاء كر بيات المون ا

<sup>(</sup>م) مجھے ان الفاظ میں یہ روایت نہیں مل البتہ طبرانی اوسط اور شعب بہتی میں عبداللہ بن جعفری مدیث ہے "شرار احتی الذین ولدوافی النعیم وغذوابه یا کلون من الطعام الواتا")

#### www.ebooksland.blogspot.com

اشياء العلوم - جلد سوم

طے اسے محد ابن میراللہ کی شم ہے کہ وہ انہیں سلام کرے نہ ان کے مریضوں کی میاوت کرے 'نہ ان کے جازوں کی مشائعت کرے 'اور نہ ان کے بدے کی تعظیم کرے 'اگر کسی نے ان (نہ کورہ بالا کاموں) میں سے کوئی کام کیا تو اس نے اسلام کی (پڑھکوہ عمارت) کو ڈھانے پر مدی۔

ایک مدیث میں ہے۔

دعواالتنيالاهلهامن اخذمن النيافوق يكفيه اكذحتفه وهولايشعر (برائاني،

دنیا کو اہل دنیا کے لیے چموڑوو ،جس نے دنیا جس سے قدر کفایت سے زا کدلیا اس نے کویا فیر شعوری طور پر اپنی موت کا پروانہ حاصل کیا۔

ایک اور مدیث میں ہے۔

یقول آبن ادم مالی مالی وهل لک من مالک الاما آکلت فافنیت اولبست فابلیت او البست فابلیت اولبست فابلیت او تصدیق فابلیت او تصدیق فی البیت اور کیا تیرے مال میں سے تیراس کے طاوہ بھی کھے ہوتو نے کھاکر

مناكع كرويا اوريهن كربوسيده كرديا-

ایک فض نے سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کی فدمت میں عرض کیانیا رسول اللہ مجھے موت پند نہیں ہے' آپ نے دریافت فرمایا: کیا تیرے پاس مال ہے؟ عرض کیا تی ہاں یا رسول اللہ! فرمایا اس مال کو آکے روانہ کردے (بینی آ فرت کے لیے راہ خدا میں خرچ کردے) اس لیے کہ مؤمن کا دل اپنے مال کے ساتھ رہتا ہے' اگر آگے پنچادے گا تو یوں چاہے گا کہ میں بھی آگے چا جاؤں اور پیچے رہے گا تو یوں چاہے گا کہ میں بھی جھے مع جاؤں گا۔ (۱)

رسول اكرم صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا:

اخلاءبنی آدم ثلاثة واجدینبعه الی قبض روحه والثانی الی قبره والثالث الی محشره فاالذی ینبعه الی قبض روحه فهو ماله فالذی ینبعه الی قبره فهواهله والذی ینبعه الی محشره فهو عمله (طبراتی کبیر واوسطه احمد نعمان بن سید)

آدی کے تین دوست ہیں' ایک اس کی دوح قبض ہونے تک ساتھ رہتا ہے' دوسرا اس کی قبر تک ساتھ دیتا ہے اور تیسرا محشر تک ساتھ دیتا ہے' روح قبض ہونے تک ساتھ دینے والا دوست مال ہے' قبر تک ساتھ دینے والا دوست اہل و تمیال ہیں' اور حشر تک ساتھ دینے والا دوست اس کا عمل ہے۔

دیاد درجم و دیناری تمهارے نزدیک قدرت میں حواریمین نے عرض کیا کہ آپ پائی پر جلتے ہیں ہم نہیں چل پاتے اس کی کیا وجہ ہے؟ فرمایا: درہم و دیناری تمهارے نزدیک قدر و قبت کیا ہے؟ عرض کیا کہ ہم انہیں اچھا بھتے ہیں، فرمایا: میرے نزدیک بید دونوں اور عگریزے دونوں پراپر ہیں۔ حضرت سلمان الفاری نے حضرت ابوالدرداء کو ایک خط لکھا کہ اے بھائی! جس دنیا کاتم شکر ادانہ کرسکو اے جمع مت کرو'اس لیے کہ میں نے رسول اکرم صلی اللہ جلیہ وسلم کی زبان مبارک سے یہ ارشاد سا ہے۔

يجاءبصاحب الننياالذي اطآع الله فيهاوم المبين يديه كلما نكفأ به الصراط

<sup>(</sup>١) مجعر س روايت كا علم نهي -

قال له ماله امض فقداديت حق الله في ثميجابصا حب الدني الذي لم يطع الله فيها وماله بين كتفيه كلما تكفأ به الصراط قال لهما له ويلك الا اديت حق الله في فما يزال كذلك حتى يدعوا بالويل والثبور (١)

جس دنیا دالے نے دنیا کے سلط میں اللہ کی اطاعت کی ہوگی دہ قیامت کے دن اللہ تعالی کے سامنے لایا جائے گا اور اس کا مال اس کے سامنے ہوگا جب وہ کی صراط پر سے ادھر کو جھکے گااس کا مال اس سے کے گا کر رجا' تو نے جھے میں اللہ کا حق اوا کر دیا ہے کہ اس دنیا والے کو لایا جائے گا جس نے دنیا کے سلط میں اللہ کا گذر جا' تو نے جھے میں اللہ کا حق اور اس کا مال اس کے سامنے ہوگا' جب وہ کی میراط پر سے ادھر اور مرکو جھکے گااس کا مال کے گا' کم بخت کیا تو ہے جھے میں اللہ کا حق اوا نہیں کیا' یہ صورت جال اس طرح رہے گی میاں تک کہ مال کے گا' کم بخت کیا تو ہے جھے میں اللہ کا حق اوا نہیں کیا' یہ صورت جال اس طرح رہے گی میاں تک کہ مالکت و بریادی کو آواز دے گا۔

کتاب الرّبر میں ہم نے مالداری کی ذمت اور فقر کی تعریف میں آیات و روایات نقل کی ہیں ان سب سے مال کی ذمت ہی تو مقصود ہے یمال ان کا اِعادہ نہیں کرنا چاہجے دنیا کی ذمت پر مشمل روایات ہمی مال ہی کی ذمت کرتی ہیں کیوں کہ مال دنیا کار کن اعظم ہے یمال ہم صرف وہ روایات درج کرنا چاہتے ہیں جو زبان رسالت علی صاحبه الصوّة والسلیم سے بطورِ خاص مال کی ذمت میں نقل ہیں۔

اذا مات العبد قالت الملائكة ما قدم وقال الناس ما خلف (بيهقى- ابوهريرة)

جب بنده مرجا تا ہے وطا مک کتے ہیں مرحم نے آکے کیا بھی اور لوگ پوچھے ہیں کیا چموزا۔

ایک مدیث میں ہے۔

لاتتخذواالضيعةفتحبواالنيا (ترمني حاكم ابن مسعود)

جا کدادند بناؤورند جمیس دنیا سے محبت موجائے گ۔

بدایت ہے کہ ایک فض نے حضرت ابوالڈرداء کی برائی کی اور انہیں اڈیت پنجائی انہوں نے اسے یہ دعادی 'اے اللہ! اسے شکر دست رکھ 'اس کی عمر بدھا 'اور اس کے مال میں اضافہ کر فور سیجے ٹیررسی اور طول عمر کے بعد مال کی کشرت کو انہوں نے کئی بیزی معیبت نفتور کیا جبمی تو اپنے دشمن کو اس دعاسے نوازا مجبو کہ فرال کی کشرت عمواً سر کئی میں جٹا کردی ہے نفع دجہ نے ایک مرتبہ اپنی بھیلی پر ایک درہم رکھا اور اس سے مخاطب ہو کر فربایا کہ تو جب تک میرے ہاتھ سے نظر گا نہیں جھے نفع نبیں پنچائے گا' ایک مرتبہ حضرت عمراین الخطاب نے اتم المحومنین حضرت نمون نمون کے دوئے ہیں انہوں نے نوایا کہ فرمت میں بھیجا ہے انہوں نے نوایا میں مختوب کو ایک مرتبہ حضرت عمراین الخطاب نے اتم المحومنین حضرت ذمین بنت بحق کی فدمت میں بھیجا ہے انہوں نے نوایا میں مختوب نمون نے نوایا میں میں ہو ہوا ہوں نے نوایا کہ خورت نمون کے بعد بھی بھی مرح کا صلیہ ہے جو انہوں نے آپ کی فدمت میں بھیجا ہے انہوں نے نوایا کہ بھوا دیے 'اس کے بعد بدوما کی اور دورہ تمام دورہ تم کی خورت نمون اور کے بعد بدوما کی اور دورہ تمام دورہ نمون کرتے کی خورت نمون اور کے بعد بدوما کی اور دورہ کی خورت کی خورت حسن ایم کی خواتے ہیں! بخد اجو فضی مال کی عرب کرتا ہے اللہ اسے ذمیل کرتا ہے کہ بعد بدوما کی اور دورہ کی اور دورہ کو الکی کرت کرتا ہے اللہ اسے ذمیل کرتا ہے کہ جب دیتارودورہ م بخورت میں اور کو کیا 'انہیں اپی پیشائی پر دکھا اور پوسہ دیا اور کہنے گا جو تمہیں جائے گا جاتا ہی کہ دراہم دونا نیرمنا فین کی گا میں ہیں ان انگاموں کے دو محتوب میں ان کاموں کے دو محتوب کی کہ دورائی میں ان کاموں کے دورائی دورائی دورائی دورائی کی گا میں ہیں ان لگاموں کے دورائی دورائی

<sup>(</sup>١) يد حطرت سلمان الفاري كي روايت شين به مكد صفرت ابوالدروا في مديث بيد عط فاني الذكر في اول الذكركو تحرير كيا قيا-

24

احياءالعلوم جلدسوم

زریے انہیں مینج کردوزخ میں لے جایا جاتا ہے ، حضرت یمی ابن معاذ فراتے ہیں کہ درہم بچوکی طرح ہے اگر تم اس کے کائے کی جما ڑپونک نہیں کرکتے تواہے مت اواس لیے کہ اگر اس نے تمہارے ڈیک ارویا تواس کا ڈبریلا مادہ خمیس ہلاک کدے گا' دریا فت کیا گیا کہ درہم کی جماڑ پونک کیا ہے ، فرمایا طلال جگہ سے لیما اور حق پر خرج کرنا مطاع ابن زیاد کتے ہیں کہ میرے سائے دنیا مجتم ہوکر آئی وہ ہر طرح کی زینت سے آرات تھی میں نے کہا میں تیرے شرسے اللہ کی پناہ چاہتا ہوں اس نے کہا اگر تھے میرے شرسے محفوظ رہتا ہو تو دراہم و دینا رکو ہرا سجھ 'یہ اس لیے کہا کہ دراہم و دینا دی تمام دنیا ہیں کیونکہ ان کے ذریعہ دنیا کی تمام چزیں حاصل کی جاسکتی ہیں 'جس نے ان دونوں سے صبر کیا اس نے کویا تمام دنیا سے مبر کیا۔ ایک شام کمتا ہے۔

آنى وجدت فلا تظنواغيره ان التورع عندهذا البرهم فاناقدرت عليه ثم تركت فاعلميان تقاك تقوى المسلم

(میں تو ایبا سجمتا ہوں اور تم بھی ایبا ہی سمجمو کہ تقویٰ کی صبح پہان مال سے ہوتی ہے اگر تم اس پر قدرت رکھنے کے باوجود اسے چھوڑدو تو یہ سمجمو کہ تمارا تقویٰ مسلمان کا تقوٰی ہے)

اس مضمون کے میداشعار ہیں۔

لايغرنكمن المرءقميص قعه اوازار فوق عظيم الساق منه رفعه اوجبين لاحفيه اثرقد خلعه ارمال دهم تعرف حبه اورعب

(تہیں کسی مخص کے پوئد زدہ کروں آور پنڈل کے اوپر تک اُٹھے ہوئے پاجاہے اور پیٹائی پر پڑے ہوئے نشان مجدہ سے دھوکا نہ کھانا چاہیے؛ اسے درہم دکھلاؤ تب مال سے اس کی مجت یا مال سے اس کا پر ہیزسامنے آئے گا)

مسلمہ ابن عبد الملک کے بارے میں بیان کیا جاتا ہے کہ وہ حضرت عمرابن عبد العزیز کی خدمت میں اس وقت ہوئے جب وہ موت کی کش کمش میں گرفتار تنے انہوں نے کہا: امیرا کمئومنین! آپ نے ایسا کام کیا ہے جو آپ سے پہلے کسی نے نہیں کیا تھا، آپ نے ایسا کام کیا ہے جو آپ سے پہلے کسی نے نہیں کیا تھا، آپ نے اپنی اولاد چھوڑ دی ہے نہ ان کے پاس دواہم ہیں نہ دتا نیر ہیں۔ حضرت عمرابن میدالعزید کے تنے انہوں نے کہا جھے آٹھا کر بٹھا دو اور کے انہیں اٹھا کر بٹھا دو اور اور کے لیے کچھ نہیں چھوڑ اتو اس کا میہ مطلب نہیں کہ میں نے ان کاحق کر بٹھا دو اور کے لیے کچھ نہیں وہا میں اولاد میں دوہی طرح کے بہتے ہو سکتے ہیں ایک اللہ کا مطبح و فرمال بردار اگر ایسا ہے تو اللہ اس کے لیے کائی ہے کیوں کہ بردار اگر ایسا ہے تو اللہ اس کے لیے کائی ہے کیوں کہ

وَهُوَ يَتُولَي الصَّلَاحِينُ اوروووالي عِيكِ الوادون كا-

دو سرا الله كانا فرمان منه كار اكر ايا بو قريح اس كى كيا بروا بو على به دوايت بك محداين كعب القرطي كوكيس به بست ما مال باته لكا كس في انهي مقوره دواكه مال اپنے بينے كے ليے جمع ركين انهوں نے بواب دوا نهيں بي بيال اپنے ليے ذخرو كروں كا اور الله كو اپنے بينے كے ليے جمع ركين انهوں نے ابو جوزب سے كماكم ايسانه بوكه تم خود قو برائي كا بوجو افحاكر اخرت كى طرف جاي اور الى اولاد كے ليے جمع و كرمو كي سن كرا بو عبدرب نے اپنے مال بي سے ايك لا كه ورجم راه حق بي من كرا بو عبدرب نے اپنے مال بي سے ايك لا كه ورجم راه حق بي خرج ہے و كرمو كي بين كرا بو عبدرب نے اپنے مال بي سے ايك لا كه ورجم راه حق بيل خرج ہے كوئت و معيدين الى بوتى بين كه نه پہلے لوگوں نے سن بين اور نه بچھلے لوگوں نے سن بين اور نه بچھلے لوگوں نے سن بين دريا فت كيا كيا وہ كون كى دو مرى بير كم اسے بورے مال كا حساب دينا پڑے گا۔

اشياء العلوم بجلاسوم

# مال کی تعریف اوراس کی من ووم مین تطبیق

مال كى تعريف : الله تعالى نے قرآن كريم من كى جكه مال كے ليے افظ غيراستعال كيا بے شا فرمايا۔ إنتركخيرا

اكراس نے كوئى خررال) جمووا

رمنول أكرم صلى الله عليه وسلم كاارشاد ينسب

نعمالمال الصالح للرجال الصالح (احمد طبراني عمروابن العاص) کیاا چی ہے نیک آدی کے لیے نیک کائی

قرآن و مدیث سے مال کی تعریف ابت ہے صدقہ اور ج کے تواب میں جو کھے ذکور ہوا اس سے بھی مال کی تعریف ہوتی ہے کیونکہ مال کے بغیرنہ آدی صدقہ کا ثواب کما سکتا ہے اور نہ خان کعب کی زیارت کرے اپنے نامۂ اعمال کو روش کرسکتا ہے قران

کریمیں ہے۔ ویکستنخر جِاگنز همار حُمنتن رکک (ب ١٦ (١ آيت ٨٢)

اور تیرے رب کی مرمانی ہے وہ ایناد فینہ لکال لیں۔

ای طرح به آیت مجی ال کی تعریف میں ہے جس میں بطور احسان اوشاد فرمایا کمیا۔

وَيُمُلِدُكُمُ بِالْمُوَالِيُّوْبَنِينَ قِيْجُعَلْ لُكُمُ جَنَّاتٍ وَيَجُعَلْ لُكُمُ انْهَاراً (ب١٩ره آيت ١١) اور تسارے بال اور اولادیس ترقی دے کا اور تسارے لیے باغ نگادے کا اور تسارے کے سرس بادے

ارشادِ نبوی ہے۔

كادالفقران يكون كفرا (بيهقي انس ) قريب ہے كہ فقر كفر بوجائد

تطبیق کی صورت : اس تغییل سے معلوم ہوا کہ شریعت نے کیس ان کی ذشت کی ہے اور اسے شیطان کا حربہ اور تمام مخناہوں اور برائیوں کا منبع قرار دیا ہے کہیں مال کی تعریف کی ہے اور اے متعدّد عبادات کے حصول کا ذریعہ بتایا ہے ' آخر ان متضاد آیات و روایات میں تطبیق کس طرح ہوگی؟ ہمارے خیال میں مال کے مرح ووَم میں تطبیق کا طریقتہ اس وقت تک سجید میں آنا مشکل ہے جب تک مال کی حکمت مقصد اور آفات و نقسانات سے واقنیت نہ ہواس کے بعدی یہ حقیقت آفکارا ہو علی ہے کہ مال ایک وجہ سے بسر اور ایک وجہ سے بدتر ہے بسر ہونے کی وجہ سے محوو ہے اور بدتر ہونے کی وجہ سے فدموم میو کلہ مال نہ محن شر ہے اور نہ محض خیرے بلکہ وہ خیرو شردونوں کا سبب اور دونوں کے حصول کا ذریعہ ہے ، جس کی بیر صفت ہواس کی بیٹنی طور پر جمی تعریف کی جائے گی اور مجمی ذمت کی جائے گی صرف عقل مند آدی ہی سمجھ سکتا ہے کہ جو مال قابل تعریف ہے وہ قابل قدمت نہیں ہے 'اور جو مال قابل ند تت ہے وہ قابلِ تعریف نہیں ہے۔احیاء العلوم جلد چہارم کے کتاب الفکر میں ہم نے خیرات اور نعتوں کے درجات کی تغمیل کی ہے ، تعمیل وہاں دیکہ لینی چاہے ، اس وقت صرف اتنا بیان کرنا مقصود ہے کہ واناوں اور نور بعیرت رکھنے والول كامقعد آخرت كى سعادت ہے ، آخرت ايك بائيدار اور نا قابل زوال نعت ہے ، بزرگ اور زيرك بى اس نعت كے حصول كا قصد كرتے بين چنانچه سركار دوعالم صلى الله عليه وسم كى خدمت بيس سى في مرض كياب

#### www.ebooksland.blogspot.com

احياء العلوم جلد سوم ٢٨٠

من اكرم الناس واكيسهم فقال اكثرهم للموت ذكراواشدهم له استعدادا (ابن ابى الدنيا-ابن ماجه ابن عمر") لوكون من بررك تراور زياده بهاركون من فرايا موت كا بحرت ذكر كرف والا اوراس كه لياده تيارى كرف والا -

<u>ا خروی سعادت کے ذرائع حصول</u>: دنیا میں آخرت کی سعادت تین ذریعوں کے بغیر نہیں حاصل ہو سکتی اول ننسی فعنا کل جے علم 'اور خوش خلتی ' دوم بدنی فضائل جیے محت اور تدریق سوم بدن سے خارج فضائل جیے مال اور اسپاب دنیا 'ان وسائل میں اعلی تروسیلہ نعنا کل نفسی ہے و دمرے ورجہ میں بدنی فضا کل کاوسیلہ ہے بالکل مخری ورجہ میں وہ فضا کل ہیں جو نفس وبدن دونوں سے خارج موں ان میں مال بھی شامل ہے ورجم ووینارسب سے کم حیثیت رکھتے ہیں کیونکہ یہ وونوں انسان کے خادم ہیں ا جب کہ اس کا کوئی خادم نہیں دو سری چیزوں کے لیے ان کی خواہش کی جاتی ہے خودان کی ذات مقصود نہیں رہتی اس لیے کہ نقس ہی ایک ایا جو ہر لطیف ہے جس کی سعادت مطلوب ہے ، وہ علم ، معرفت اور مکارم اخلاق کی خدمت کر آ ہے یہ اوصاف نفس کی صفات ذاتیہ میں داخل ہوجائیں مجریدن حواس اور احتماء کے ذریعہ نفس کی خدمت ہے اور غذا اور لباس بدن کی خدمت کرتے ہیں' یہ بات پہلے بیان کی جاچی ہے کہ کھانے سے بدن کو باتی رکھنا اور نکاح سے نسل کو برقرار رکھنا مقصود ہے اور بدن سے نفس کی تھیل "نزکیہ 'اور علم واخلاق کے پھولوں سے اس کا چن مرکانا مقیود ہے 'جو قض اس ترتیب سے واقف ہو گاوہ مال کی حیثیت ے انجی طرح دانف ہوگا اور اس کے خربونے کے سب پر ہمی مطلع ہوگا الس کے لیے منروری ہے اور نفس ہی اصل جوہر ہے جو مخص کسی چیز کا فائدہ سمجھ کر'اس کی غایت اور مقصد ہے واقف ہو کراس کا استعمال کرے اور بیشہ اس کی غایث اور مقصود کو پین نظرر کے توبیہ استعال اس کے حق میں بمتراور مغیرے ال جس طرح کسی صحیح مقعد کا وسیلہ ہوسکتا ہے اس طرح وہ فاسد مقاصد کا بھی ذریعہ بن سکتا ہے اور یہ وہ مقاصد ہیں جو سعادت اُخروی سے اکراتے ہیں اور علم و عمل کی راہوں پر بندشیں لگاتے ہیں'اس طرح مال محمود بھی مجود اور خدموم بھی محود اس وقت جب کہ اس کی نبیت محمود مقاصد کی طرف ہو'اور خدموم اس وقت جبكه اس كى نبت فدموم مقاصد كى طرف بوجيها كم مديث شريف بي ب كم جو فض دنيا كوقدرت كفايت سے زائد مال ليتا بود كويا غير شعوري طور براي موت كي آواز ويتاب اور كيونكه انساني طبائع شموتون كي طرف ميلان رمحتي بين اوران كي إتباع من الذت پاتی ہیں اور شہوتیں راہ حق سے روکنے والی ہیں اور مال ان شہوتوں کے حصول کا برا زریعہ ہے اس کیے قدر کفایت سے زائد مال لینا خطرے سے خالی نمیں ہے'اس لیے انبیاء کرام نے ال کے شرسے بناہ ماکی ہے انخضرت صلی الله علیه وسلم سے بدوعا منقول

اللهماجعل قُوت آلمحمد كفافا (بخارى ومسلم ابوهريرة) الدارة ال فرى دوى بدركايت ك

غور بیج آپ نے دنیا میں ہے مرف اتا ماٹا ہو فیر بھن ہو آپ ہے ایک دعایہ متقول ہے۔ اللّٰہم احینی مسکینا وامننی مسکینا واحشرنی فی زمر ۃ المساکین (در ٹائدی۔انس م

اے اللہ الحجے مسکین زندہ رکھ مسکینی کی حالت میں موت دے اور مساکین کے دُمرے میں اُٹھا۔ حصرت ابراہیم علیہ السلام نے رب کریم کے حضو دید دعاکی تھی۔ واجنگینے کی وکینے گاک نُفہ کھ الا صناع کہ سار کا آیت ۳۵) اور جھے اور میرے خاص بندہ کو بھول سے بچاہیے۔ 744

احياء الطوم جلدموم

امنام سے انہوں نے یک دو پھر مراد لیے سونا اور چاندی اس لیے کہ منعب نوٹ اس بات سے پاک ہے کہ کوئی نمی پھروں کو اپنا معبود مجھنے لگے ، جب کہ نبوت سے پہلے بچپن میں بھی نمی کو بتوں کی بوجا سے دور رکھا جاتا ہے ، سونے چاندی کی حمادت سے مراد قیہ ہے کہ دل میں ان کی حمیت ہو اور آدمی ان کی وجہ سے دھو کا کھا جائے۔ جیسا کہ حدیث شریف میں ہے۔

تعسى عبدالدينار عس عبدالدرهم تعس ولاانتقش واذاشيك فلاانتعش

(۱) (بخاری ابوهریره)

ہلاک ہوبندہ ویتار 'ہلاک ہوبندہ درہم کرے اور نہ المجے اور جب اس کے کائیا گلے تو نکال نہ ہوگا اور کائیا بھے گاتو مطلب یہ ہے کہ بندۂ درہم و دیتار کی کمیں ہے کوئی مد نہیں ہوگی وہ گرجائے گاتو اسے کوئی افعانے والانہ ہوگا اور کائیا بھے گاتو اس میں اتن سکت بھی نہیں ہوگی کہ کائیا ہی نکال لے 'اس جدیث میں مال ہے قبت کرنے والے کو اس کا عابد اور پرستار قرار دیا ہے 'کمی بھی ہم کرکا عابد بنوں کا پہاری ہے ملکہ جو محص بھی فیراللہ کی پرستش کرتا ہے وہ کویا بنوں کی پرستش کرتا ہے 'وہ مشرک ہے تاہم شرک کی دو تھیں ہیں ختی اور جل شرک ختی ہیشہ بیشیر کے لیے دو زخ میں رہنے کا موجب نہیں ہے مؤمن اس سے کم ہی خالی ہوتے ہیں شرک ختی چونٹی کی جال ہے بھی زیادہ مختی ہے 'شرک جلی کا مرتکب بیشہ کے لیے جنم میں رہے گا ہم شرک جلی و

#### مال کے نقصانات اور فوا کد

مال میں سانپ کی طرح زہر بھی ہے اور بڑیا ت ہی 'رٹریا ت اس کے فوائد ہیں 'اور زہر اس کے نقصانات ہو ھنص اس کے فوائد و نقضانات دونوں سے واقف ہوگا اس کے لیے بید ممکن ہے کہ وہ اس زہرہے نکے سکے اور اس کے بڑیا ت سے فائدہ اٹھا سکے '

مال کے فوائد : دین بھی ہیں اور دنیوی بھی ونیاوی فوائد بیان کرنے کی ضرورت ہی شیں ہے اس لیے کہ وہ اسٹے متعارف و مشہور ہیں کہ سب لوگ واقف ہیں اگر ایسانہ ہو آ تو حصول مال کے لیے ہلاکت و تباہی میں کیوں پڑتے 'البتہ دینی فوائد قامل ذکر ہیں۔

<sup>(</sup>١) كين اس من انتقش نين به ملك مس وانتكس الفاظ عناري من تعليق اورائن اجه وما كم من موسولا معول به

احياء العلوم جلد سوم 🕒 🕓

ے ہے ہیں کہ اس طرح آدی بھائی اور دوست بنالیتا ہے اور سخاوت کی صفت سے متصف ہوکر سخاوت پیٹے اوگوں کے ذمرے میں شامل ہوپا آ ہے کیونکہ آدی اس وقت تک منی کملانے کا مستق نہیں ہو آ' جب تک وہ اوگوں کے ساتھ احسان اور مروّت کا سلوک نہ کرے ' یہ عمل بھی بڑے اجرو تواب کا باعث ہے چنانچہ ہدایا دینے اور دعو تیں کرنے کے متعلق ہے شار دوایات موجود بیں ' اور ان میں کیس یہ قید نہیں کہ ہدیہ صرف ضرورت مندوں کو دیا جائے یا وعوت صرف ان اوگوں کی جائے جو مفلس ہوں یا جن کے پاس کھانے کو کچھ نہ ہو' آبرہ بچانے کی غرض سے خرچ کرنا بھی دینی منعت سے خالی نہیں ہے مثلاً کی ایسے شاعر کو پکھ دینی منعت سے خالی نہیں ہے مثلاً کی ایسے شاعر کو پکھ دے یا سے جائے جو مفلس ہوں یا دے دیا جائے جو مفلس ہوں یا دے بات خرچ کرتا ہی دینی منعت سے خالی نہیں ہے مثلاً کی ایسے شاعر کو پکھ دے باس کھانے کو پکھ اور ان کے شرسے نیخ کے لیے اور ان کے شرسے نیخ کے لیے مال خرچ کرتا ' حضور اکرم صلی اللہ علیہ و معلم کا ارشاد ہے۔

ماوقی بمالمر عرضه کتب لعبه صدقة (ابوسل ابرا) جس جزے آدی اپن عزت بچائے وہ اس کے لیے مدقد کھی جاتی ہے۔

عزت بھائے گئے لیے مال خرج کرنا ہوں بھی آواب کا باصف ہے کہ اس سے فیبت کرنے والا فیبت کے گناہ سے محفوظ رہتا ہے'
اور اس کے کلام سے فقد نہیں پھیانا' مسلمان عداوت کا شکار نہیں ہوتے' اور جس کی فیبت کی جائے وہ بھی انقام کے جذب سے
مجور ہوکر ابیا جواب نہیں دیتا' جو صدود شریعت سے متجاوز ہو' استخدام (فدمت لینے) پر اجرت دیتا بھی اجر و آواب سے خالی نہیں
ہجر رہوکر ابیا جواب نہیں دیتا' جو صدود شریعت سے متجاوز ہو' استخدام (فدمت لینے) پر اجرت دیتا بھی اجر و آلگ ضائع ہو'
ہجر رہوکر ابیا جواب نہیں دیتا' جو صدود شریعت سے متجاوز ہو' استخدام (فدمت لینے) پر اجرت دیتا بھی اجر و آلگ ضائع ہو'
ہور راہ آخرت پر چلنا دشوار ہوجائے اور ذکر و آلکر کی فرصت نہ لیے مالا کلہ سال کین کا اعلیٰ مقام ہی ذکر و آلگر ہے۔ خلا ہر ہے
مرک پاس مال نہ ہوگا وہ اپنے تمام کام جو دو سرے کرائے جائے ہیں تھا انجام دے گایہ ذہردست خسارہ ہو دو است مند اس خدارت ہو اس کی متحین آدی پر فرج نہ ہو' بلکہ اس سے عام فاکدہ گا قو وہ عمل' علم اور ذکر و آلمرے فیلینا دور رہ
کا سورت ہو اس کی متعین آدی پر فرج نہ ہو' بلکہ اس سے عام فاکدہ عاصل ہو' جسے مساجد' پل' مسافر خالے' شفا خالے'
ہما اور اللہ کے نیک بڑے کاموں کے لیے ذین' جاکدا دوقف کردیا ہے ایے افراجات ہیں جو آدی کو مرفے کے بعد بھی فعی پہنیا تھا ہوں اس کی متعین آدی ہو کہا ہوں جو بھی اندوں مال می متعین آدی ہو گاری دیا ہوں دوقف کردیا ہے ایے افراجات ہیں جو آدی کو مرفے کے بعد بھی فعی پہنیا ہو گاران دینی فواکد
کے علادہ مال سے دندی حظوظ بھی حاصل ہوئے ہیں مثل ہوں دوہ فقری ذلت اور مفلم کے عیب سے محفوظ رہتا ہے'
کو علادہ مال سے دندی حظوظ بھی حاصل ہوئے ہیں مثل ہو تھوں کرتے ہیں اور وقت پڑنے پر کام بھی آتے ہیں نیک اور مخلص مالداروں کالوگ دل سے حزارات مرائے ہیں۔

مال کے نقصانات : مال کے نقصانات بھی دو طرح کے ہیں دی اور دیوی وہی تقصانات بین طرح کے ہیں ایک یہ کہ مال آدی کو کناہ کے راستے پر ڈال رہتا ہے کیونکہ شہوتیں آدی کے ول پر مسلسل پلخار کرتی رہتی ہیں ' ہے باقیکی اور جوز کے ذریعہ ان شہوتوں سے تحفظ کیا جاسکتا ہے کیوں کہ جب آدی کمی گناہ کے ارتکاب سے باہی ہو تا ہے تو ول ہیں اس کا داعیہ پیدا نہیں ہو تا ، اور جب یہ احساس ہوجا تا ہے کہ اب ہیں اس گناہ کا ارتکاب کرسکتا ہوں تو یہ داعیہ ابھرتا ہے مال کا موجود ہونا بھی ایک طرح کی تدرت ہی ہے مال ہوتو آدی کے ول میں گناہ کرنے اور فیق و فجور میں جٹلا ہونے کی خواہش جنم لیتی ہے 'آگر وہ اپنی خواہش پر عمل کرلے تو ہلاک ہوجا کا در مبر کرے تو تکلیف میں جٹلا ہوناس کے کہ قدرت رکھتے ہوئے مبر کرنا انتما کی دھوا رہے مالداری کا فتنہ مفلس کے فتنے سے بردا ہے ' دو سرا نقصان یہ ہے کہ مال سے مباحات میں تنتیم تک نوبت پہنچتی ہے ' اور یہ مال کے غلط استعمال کا پہلا درجہ ہے ' کیوں کہ مالدار سے یہ تو ہو نہیں سکتا کہ وہ جو کی روثی کھائے اور مونا کرنا پہنے ' اور تمام لذیذ کھائے ترک کردے جیسا

احياء العلوم جلدسوم

کہ حضرت سلیمان نے اپنی سلطنت و مملکت کی وسعت اور زمین کے خزانوں پر اپنی قدرت کے باوجود ایساکیا تھا، لیکن ہر مخص ایسا نہیں کرسکتا، جے مالی وسعت میشر ہوگی وہ مباحات میں تتقم ضرور افتیار کرے فائیجی اچھا کھائے گا'اور نفس کو اس کا عادی بنائے گا اور جب تنظم میں اے لذت طف کے گی تو محراس سے رکتا مکن نہ ہوگا بلکہ محرات یہ مال ہوجائے گا کہ آکر طال امن تنظم كالقاض يورك كرف عة قاصرت كي ومكلوك اورحرام ذرائع القتيار كرفي مجور موكارا سن جموث نفاق اور دوسرے فاسد اخلاق وعادات کوول میں جگہ بنانے کا موقع دے گا باکد اس کی دنیا کا تکم اس کی اپنی پندے مطابق بنا رہے اور اس کے تنقیم میں کی نہ آئے جس کے پاس مال زیادہ ہو تا ہے اسے لوگوں کی حاجت زیادہ ہوتی ہے اور جو لوگوں کا مختاج ہو تا ہے وہ اپنا کام نکالنے کے گیے منافقانہ رُوش افتیار کر آہے اور ان کی رضا حاصل کرنے کے لیے اللہ تعافی کی نافرانی سے بھی آریز نہیں کر آ' اگر انسان پہلی آفت سے چ جائے تو اس آفت سے بچنا مشکل ہے اور خلوق کی احتیاج سے دوستی اور دمشنی پیدا ہوتی ہے اور اس سے حسد کینہ' ریاؤ کبر' جموث' چفل خوری' فیبت اور ان تمام معاصی کو چھٹنے پھولنے کا موقع ملتا ہے جو دل و زبان کے ساتھ مخصوص ہیں ' پھریہ مجی امکان رہتا ہے کہ یہ معاصی ول و زبان سے تجاوز کرے دو سرے احصاء کی طرف بھی منتقل ہو جائیں 'یہ سب مال بی کی نوشیں ہیں، تیسری آفت اور اس سے گوئی مالدار خالی نہیں یہ ہے کہ آدمی مال کی اصلاح اور حفاظت میں لگ کراللہ ك ذكر سے فافل موجا يا ہے اور جو چيز آدى كواللہ سے فافل كردے وہ الك اليا احسارہ ہے جس كى اللق كسى طرح مكن نيس اس لیے حضرت عیسیٰ علیہ الصلاۃ والسلام نے ارشاد فرمایا کہ مال میں تمین آتیں ہیں ایک آفت تو یہ ہے کہ جائز طریقے سے ندلے ' كى نے عرض كياكہ أكر آمنى طال مو؟ انہوں نے جواب ديا اس صورت ميں وہ ناحق خرچ كريگا ، يد دوسرى افت ب كى نے عرض کیا کہ اگر وہ حق میں خرج کرے 'فرمایا مال کی حفاظت اسے اللہ کی یا دے غافل کردیگی 'یہ تیسری اور بردی آفت ہے 'ذکر اللی ے غفات ایک لاعلاج اور تنگین مرض ہے کیونکہ تمام عبادتوں کی غایت اور منشاء اللہ کا ذکر اور اس کی ذات وصفات میں محکر ہی تو ہے'اور ذکرو کھرکے لیے فاریخ قلب کی ضرورت ہے'الرئمی کے پاس زمین ہے تووہ رات دن کیتی کے جنگزوں میں الجما رہتا ہے' تبنی حساب کتاب کر رہا ہے بمبھی شرکاء سے برسر پیکار ہے بمبھی پانی اور حدیثدی پر اختلافات کا شکار ہو رہا ہے بمبھی ان لوگوں سے جھڑرہا ہے جو بادشاہ کی طرف سے زمین کا خراج وصول کرنے پر مقرر ہیں۔ میمی معماروں اور مزدوروں کے مسائل سے نبرد آنما ہے ، تجارت پیشہ آدمی کویہ غم ستائے رہتا ہے کہ اس کا شریک تفع میں برابر کا شریک ہے ، لیکن کام میں برابر ہتھ نسیں بنا تا ، کمیں شریک پرچوری اور خیانت کے الزامات تراشتا نظر آ تا ہے ' یکی حال جانوروں کے مالک کا ہے ' بلکہ جٹنے بھی اموال ہیں ان سب کے مالکان کائم وہیں میں مال ہے کہ وہ اللہ کے ذکر کے بجائے اسے اموال میں مشخول ہیں اور ان کی اصلاح و مفاظت کے بارے میں منظراور پریثان ہیں سب سے کم منفل زمین کے گڑے ہوئے فزانے سے ہو آ ہے، لیکن مدفون فزانہ ہمی دل کو بہت کچھ الجماليتا ہے'اس کے ضافع جانے'یا چروں کے ہاتھ لگ جانے کے اندیشے ول میں سرابحارتے ہیں توذکرو فکر میں طبیعت کو یکسوئی حاصل سیں ہویاتی ہر اور اس کی حفاظت کی فکر دامن گیررہتی ہے ونیا کے افکار اور سکاے لا محدود ہیں ان کی کوئی انتماء نسی ہے ،جس کے پاس ایک دن کی غذا ہے۔ وہ تمام افکار پریشاں سے دور اور ان بنگاموں سے محفوظ ہیں۔ یہ ہیں مال کے دینی نقصانات۔ ان میں اسکانجی اضافہ کر میں کہ دولت مندمال حاصل کرنے کے لیے کیا کھ جدوجمد نہیں کرتے ، پھرجب مال حاصل ہوجا تا ہے تواس کی حفاظت کے لیے کس طرح دل و جان سے بے قرار رہتے ہیں ' صامدوں کے حمدسے بچنا اس پر مستزاد ہے۔ ہروقت یہ دھڑکا لگا رمتا ہے کہ کمیں محنت و مشافت سے کمایا ہوا یہ مال ضائع نہ ہوجائے اس سے معلوم ہوا کہ مال تی الحقیقت زہرہے 'رتریاق صرف اس صورت میں ہے جب کہ اے گذربسر کا ذریعہ سمجما جائے 'اور ذائداز ضرورت مال الله کی راویس خیرات کردیا جائے۔ جرص وطمع کی نرخمت و تناعت اور لوگوں سے توقعات نہ رکھنے کی تعریف

جانتا چاہیے کہ مفلسی ایک عمرہ وصف ہے جیسا کہ ہم نے کتابُ الفقریں اس کی تفصیل کی ہے 'کیکن تنها فقر کوئی قابل تعریف

74

احياء العلوم جلدسوم

وصف نہیں 'جب تک صاحب نقریں قاعت نہ ہو'وہ مخلوق کے مال کی طمع نہ رکھتا ہو'ان کے مال کی طرف نظرنہ کرتا ہو'اور نہ
مال کمانے کا حریص ہو'اور یہ بات اس وقت ممکن ہے جب کہ وہ بقدر ضورت غذاؤ لباس اور مسکن پر قانع ہو' بلکہ ان میں بھی ادنیٰ
چزیر قناعت کرے 'اپنی امید کو ایک روزیا ایک ماہ سے زائد نہ بدھائے' اور نہ دل کو ایک ممینہ کے بعد کے مشخط میں لگائے' کرتت شوق اور طولِ اَس سے آدی قناعت کی عزت سے محروم ہوجا تا ہے اور طمع و حرص کی گندگی سے آلودہ ہوجا تا ہے' طمع و حرص سے دہ در سری برائیوں کے ارتکاب پر مجبور ہوتا ہے اور ایسے ایسے کام کرتا ہے جن سے جہین شرافت داغدار ہو' ویسے طمع و حرص اور قلنت قناعت آدی کی فطرت میں واخل ہیں چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے

مٹی ہے بھرسکتا ہے اور جو مخص توبہ کرے اللہ اس کی توبہ تبول فرہا تا ہے۔

ابو واقد اللیثی روایت کرتے ہیں کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا معمول یہ تھا کہ جب آپ پروی نازل ہوتی تو ہم آپ کی خدمت میں حاضر ہوتے آپ ہمیں وی کے احکام سکھلاتے 'ایک روز میں آپ کی خدمت میں حاضر ہوا تو آپ ارشاد فرمایا۔
انا انز لنا المال لا قام الصلوة وایتاء الزکاۃ ولوکان لا بن آ دم وادمن ذھب لا حب
ان یکون له ثانی ولوکان له الثانی احب ان یکون لهما ثالث ولا یملا جوف ابن
آ دم الا النر اب ویتوب اللہ علی من تاب (احمة البیہ قبی) فی الشعب)
ہم نے ال نماز قائم کرنے اور زکوۃ اوا کرنے کے لیے اتارائ آگر ابن آدم کے ہیں سونے کا ایک جگل ہو
تو وہ دو سرے کی خواہش کرے اور دو سرائل جائے تو تیرے کی خواہش کرے ابن آدم کا پیٹ مرف خاک ہی
سے یُر ہو تا ہے اور جو تو بہ کرتا ہے اللہ اس کی تو بہ تحول فرما تا ہے۔

حضرت ابوموی اشعری روایت فرماتے ہیں کہ سورہ برأت کی طرح ایک سورت نازل ہوئی تھی بعد میں وہ اٹھالی می محراس کی بید

آیت لوگول کویا دہے۔

ان الله يئويد هذا الدين باقوام لا خلاق لهم ولوان لابن آدم واديين من مال لتمنى واديا ثالثا ولا يملا جوف ابن ادم الا التراب ويتوب الله على من تاب (مسلم مع اختلاف طبراني)

الله تعالی اس دین کی ایسے لوگوں سے تائید کرائے گاجن کو دین کا کوئی حصہ نعیب نہ ہوگا اور اگر ابن آدم کے پاس مال کے دو جگل ہوں تو وہ یہ تمنا کرے کہ تیسرا جگل بھی مل جائے 'ابن آدم کا پیپ مٹی ہی بھر سکتی ہے اللہ توبہ کرنے والے کی توبہ تبول فرما آہے۔

ایک مدیث میں ہے۔

منهومان لایشبعان منهوم العلمومنهوم المال (طبر انی ابن مسعود) دو دریس بمی هم برنس بوت ایک علم کا دیس دو سرا بال کا دیس -

ارشاد نبوی ہے۔

یهرمابن آدمویشبمعها ثنتان الامل وحب المال (بخاری ومسلم-انس ) انسان بو را ما بوجا ایم از در اور بال کی مجت

کیوں کہ مال کی محبت اور اس کی زیادتی کی خواہش انسان کی مرشت میں وافق ہے اس میں بھی شک نمیں کہ یہ ایک گراہ کن اور مملک عادت ہے 'میں وجہ ہے کہ اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے قاحت کی تعریف فرمائی۔ ارشاد نیوی ہے۔

طوبى لمن هدى للاسلام وكان عيشه كفافا وقنع به (ترمني نسائى ـ فضاله اد عيد)

اس کے لیے خوشخری ہے جواسلام کی ہدایت پائے اور اس کی معیشت بقدر کفایت ہواوروہ اس پر قانع ہو۔

اس مضمون کی کچھ روایتیں ہیں۔

مامن احدفقير ولاغنى الاوديوم القيام انه كان اوتى قوتا فى الدنيا (ابن ماحدانس )

قیامت کردنکوئی ال دار اور فقرایانه موگاجس کویه تمنانه موکدات دنیا می گذر بر کی بقد رویا جا آلد لیس الغنی عن کثر قالعرض انما الغنی غنی النفس (بخاری و مسلم ابو هریر ق)

مالداری سامان کی کثرت سے نہیں ہے ، الکہ مالداری نفس کی فنی ہونے کا نام ہے۔

الاايهاالناس اجملوافي الطلب فانه ليس لعبد الاماكتب لهولن يذهب عبد من الدنياحتي ياتيهماكتب لممن الدنياوهي راغمة (١) (مام - ماير)

من الليا حسى المهما كتب الممن الله العلى راعمه (١) (طام - جابر) خبردار! ال لوكو! خش اسلوبي سے ما تكوبند كو اتنا ى ملتا ہے جتنا اس كى تقدير ميں ہو تا ہے اور كوئى بنده اس وقت تك دنيا سے نہيں جائے گاجب تك كه اس كوجس قدر دنيا اس كى قسمت ميں لكھى ہے مل نہ جائے در آن حاليكہ دنيا ذليل ہو۔

روایت ہے کہ حضرت موٹی علیہ السلام نے اللہ تعالی سے سوال کیا کہ تیرے بیروں میں زیادہ خن کون ہے؟ فرمایا جو پی میتر ہے اس پر زیادہ قناعت کرنے والا عرض کیا کہ زیادہ عادل کون ہے فرمایا وہ مخص جو اپنے نئس سے انصاف کرے۔ حضرت عبداللہ ابن مسعود موایت کرتے ہیں کہ رسول آکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔

ان روح القدس نفث في روعي ان نفساً لن تموت حتى تستكمل رزقها فاتقو اللهواجملوافي الطلب (إبن ابتي الدنيا - حاكم)

جبرئیل نے یہ بات میرے ول میں والی ہے کہ کوئی ذی نفس اس وقت تک شیس مرے گاجب تک اپنا رزق ہورا ہورا نہ حاصل کرے گا اس لیے اللہ سے ورواور خوش اسلولی سے ما کلو۔

حضرت ابو ہریرہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جھے سے فرمایا کہ ابو ہریرہ جب تختے بھوک زیادہ ستائے تو تو ایک چپاتی کھالے اور ایک بیالہ پانی بی لے ونیا پر لعنت بھیج یہ بھی حضرت ابو ہریرہ کی روایت ہے کہ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔

كنورعاتكناعبدالناس وكن قنعاتكن اشكر الناس واحبللناس ماتحب لنفسك تكن مؤمنا (ابن ماج)

<sup>(</sup> ۱ ) بر روایت ای باب کے پھیلے منوات میں گذر بھی ہے۔

www.ebooksland.blogspot.com احياه العلوم جلد سوم

ورع افتیار کرتولوگول میں سب سے زیادہ عبادت کرنے والا ہوجائے گا۔ قناعت پند بن تولوگول میں سب سے زیادہ شکر کرنے والا بن جائے گا۔ اور لوگول کے لیے وہی چڑ پند کرجو تو اپنے لیے پند کرتا ہے ایسا کرنے سے تو مؤمن ہوجائے گا۔

رسول اکرم ملی اللہ علیہ وسلم نے طع کرنے ہے منع فرایا 'چنانچہ حضرت ابوابوب الانصاری دوایت کرتے ہیں کہ ایک اعرابی سرکاردوعالم ملی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضرہوا اور کنے لگا کہ جھے کوئی مختر بعنی ہیمیت فرادیجے آپ نے اس نے فرایا۔
افا صلیت فصل صلاۃ مودع ولا تحدثن بحدیث تعتذر منه غدا واجمع
الیاس ممانی ایدی الناس (ابن ماجہ حاکم نحوم سعدان ابی وقاص )
جب قیماز پڑھے تو رخصت ہونے والے کی نماز پڑھ اور کوئی الی بات نہ کرجس کی تھے کل معذرت کرنی

پڑے اور لوگوں کے پاس جو پکھ ہے اس سے مایوس رہ۔

حضرت عوف ابن مالک الا بھی روایت کرتے ہیں کہ ہم آو وس یا سات افراد سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کی فدمت میں ماضرتے کہ آپ نے فرمایا کیا ہم بیعت نہیں کر بھے؟ ماضرتے کہ آپ نے فرمایا کیا تم اللہ کے رسول سے بیعت نہیں کر ہے ہم نے عرض کیا یا رسول اللہ اکیا ہم بیعت نہیں کر بھے؟ آپ نے فرمایا کیا تم اللہ کے رسول سے بیعت نہیں کو مے اور کہتے ہیں کہ فقیل تھم میں ہم نے اپنے ہاتھ آگے بوحادیے اور آپ کے دستِ مبارک پر بیعت کر ہم میں سے کی نے عرض کیا بیعت تو ہم کر بھے تھے اب کس بات پر بیعت کریں مے؟ آپ کے دستِ مبارک پر بیعت کریں مے؟ آپ نے فرمایا۔

ان تعبدوالله ولا تشركوا به شيئا وتصلوا الخمس وان تسمعوا وتطيعوا واسركلمة خفية ولاتسالواالناس شئيا

اس بات پر کہ اللہ کی عبادت کو 'اس کے ساتھ کسی کو شریک مت ٹھراؤپانچوں وقت کی نماز پڑھو' دین کی بات سنواور اطاعت کرواس کے بعد کوئی بات آہت سے فرمائی 'اور لوگوں سے پچھے نہ مانگو۔

راوی کتے ہیں کہ ان بیعت کرنے والوں میں ہے بعض نے آپ کی تھیعت پر اس قدر عمل کیا کہ اگر کسی کے ہاتھ سے کو ژاگر جا آتو وہ دو سرے سے ہرگزید نہ کہتا کہ مجھے اٹھا کردو۔ (مسلم 'ابوداؤر'ابن ماجہ)۔

حضرت عمررمنی اللہ عنہ فراتے ہیں کہ طبع مفلس ہے اور لوگوں ہے ناامید ہونا مالداری ہے 'یہ بھی فرمایا کہ جو آدی لوگوں کے مال سے مایوس ہوجا تا ہے اسے کسی چیز کی پروا نہیں رہتی 'کسی دانشور سے پوچھا گیا کہ مالداری کسیر کہتے ہیں؟ اس نے جواب دیا ' آرزؤوں کا کم ہونا'اور قدرِ کفایت پر راضی رہنا'اسی مضمون کو کسی نے شعر کالباس پہنایا ہے۔

العيش ساعات تمر وخطوب ايام تكر اقنع بعيشك ترضه واتركهواك تعيش حر فرب حنف ساقه نهب وياقوت ودر

(ترجمہ) عیش کی چند ساعتیں ہیں جو گذر جاتی ہیں اور مصیتوں کے بے شارون ہیں چو ہار ہار آتے ہیں 'اپنی معیشت پر قناعت کو خوش رہو کے خواہشات چھوڑو آزادانہ زندگی ہر کرد گے بہت می موشی سوئیا قوت اور جوا ہر کی دچہ ہوتی ہیں۔
محمد ابن الواسع خلک روٹی پائی سے بھگو کر کھالیا کرتے تھے اور کھا کرتے تھے کہ جو اس رزق پر قناعت کرے گاوہ کسی کا مختاج نہ ہوگا 'سفیان توری فرماتے ہیں کہ تمہاری دنیا اس وقت تک بھڑے جب تک تم اس میں جٹلا نہ ہو اور جس چیز میں تم جٹلا ہو وہ اتی ہی بھڑے جو تمہارے ہا تھوں سے نکل جائے حضرت عبداللہ ابن مسعود فرماتے ہیں کہ ایک فرشتہ ہرروزیہ اعلان کرتا ہے اے ابن تی بہترے جو تمہارے ہاتھوں کے تارہ اللہ اس سے بہترے کہ زیادہ ملے لیکن تھے سر کش بنا دے 'سمیط ابن عبلان کہتے ہیں اے انسان! تیرا آدم! تھوڑی چیز بقدر کھایت ملائا سے بہترے کہ زیادہ ملے لیکن تھے سر کش بنا دے 'سمیط ابن عبلان کہتے ہیں اے انسان! تیرا

أرفهبالفتى المسىعلى ثقة أنالذى قسم الارزاق يرزقه فالعرض منهم صون لايدنسه والوجهم نه جليديمس يخلقه ان القناع من يحلل بساحتها لميلق في دهره شيئا يورته

(ترجمه) وہ جوان خوش ہے جے یکنین ہو کہ جس نے رزق تقیم سے ہیں دہی مجھے بھی رزق عطا کرے گا'اس کی آبرہ محفوظ ہے وہ اسے داغ نہیں لگا ہا'اور چیکتے و کتے چرے کو سوال کی ذلت سے بدنما نہیں کر ہا'جس محض کو قناعت میسر ہے وہ اپنی زندگ میں کسی ناپندیدہ صورت حال سے دو چار نہیں ہوگا۔

اس مضمون کے بید چند شعریں۔

حتى متى انافى حل وترحال وطول سعى وادبار واقبال وناز حالدار لاانفك مغتربا عن الاحبة لايدرون ما حالى بمشرق الارض طور اثم بمغربها لايخطر الموت من حرصى على بالى ولوقنعت أثناني الرزق في دعة ان القنوع الغنى لا بكثرة المالى

ترجمت میں جب تک سفرو حضر طول جدوجمد' آمدورفت میں لگار جوں گاو طن سے بیگانہ آوردوستوں سے دور جوں وہ نہیں جانتے میں کس حال میں جوں' میں بھی زمین کے مشرقی حصہ میں جوں اور بھی مغربی حصے میں میری حرص کا عالم یہ ہے کہ موت کا تصور تک دل میں نہیں آیا' اگر میں قناعت کروں تو مجھے رزق مل جائے آدی قناعت سے غنی ہو آئے نہ مال کی کثرت سے۔

حضرت عرض فرمایا میں تمہیں یہ بتلا تا ہوں کہ اللہ کے مال میں سے میرے لیے کتنا طلال ہے دوجو ڑے ایک سردی کے لیے اور گری کے لیے 'ج و عمرے کے لیے سواری اور قریش کے دوسرے لوگوں کی طرح کھانا پینا نہ میں ان سے اعلیٰ غذا تکھا تا ہوں اور نہ اوئی بخدا! جمعے معلوم نہیں کہ میرے لیے یہ مال جائز بھی ہے یا نہیں آگویا انہیں شبہ تھا کہ مال کی یہ مقدار قدر کھایت سے زیادہ تو نہیں ایک اعرابی نے ہمائی کو حرص پر طامت کی 'اور کھا اے بھائی تو طالب بھی ہے اور مطلوب بھی جو تیرا طالب ہے اس سے تو نہ بچ سکے گا یعنی موت اور جس کا تو طالب ہے یعنی رزق کا وہ تجھے مل کررہے گا یوں سمجھ کہ تیرا طالب (موت) اگر چہ نظروں سے

## www.ebooksland.blogspot.com احیاء العلم

لوجمل ہے لیکن سامنے موجود ہے اور اب تو جس حال میں ہے اس میں ہر کز نہیں رہے گا تہیں یہ غلط فنی تو نہیں کہ حریص محروم نہیں رہتا اور زاہد کورزق نہیں ملتا۔

اراكيزيدكالاثراء حرصا على الدنياكانكلاتموت فهل لكغاية ان صرتيوم اليهاقلت حسبي قيرضيت

(ترجسنہ میں دیکھتا ہوں کہ مالداری نے دنیا کے سلط میں تیری حرص بدها دی ہے گویا اب تخفے مرنا ہی نہیں ہے کیا تیرے حرص کی کوئی انتہائی ہے 'اگر کسی دن مجھے دنیا مل جائے توکیا ہے کہ سکتا ہے کہ بس میں اس پر رامنی ہوں۔

ی دی ساوی سے ایک دکاری نے ہزار داستان مکڑی اس نے پوچھاتم میراکیا کد تے؟ دکاری نے جواب دا فن کرے کھاؤں گا، بڑارداستان نے کماکہ میرایہ تموزا ساموشت نہ تیری بھوک منائے گانہ تھے فکم سیرکرے گا البتہ میں تھے تین باتی اسی ہلائے دی مول جو تیرے لیے میرے کوشت سے زیادہ مغید ابت موں کی ایک بات میں اہمی بتلائے دی موں دوسری اس وقت بتلاؤں كى جب توجهے آزاد كردے كا اور من تيرى قيدے كل كرورخت ير جاجموں كى اور تيرى اس وقت جب من بها ركى چونى پر پہنج جاؤں گی کاری نے کما اچھا پہلی بات بتلا اس نے کما گزری ہوئی بات پر افسوس مت کرنا کھاری نے اے آزاد کردیا ،جبوہ اڑ كرور خت پر بين من شكاري نے كما اب دو سرى بات بيان كر 'اس نے كما جو بات نامكن ہو اس كاليتين مت كرنا' اتا كمه كروه درخت سے اڑی اور پہاڑی چوٹی پر جا بیٹی کاری نے کہا اب تیری بات تلا۔ اس نے کما اے بدبخت! اگر تو جھے زے کر تا تو میرے معدے سے دو بیش قیت موتی نطلتے ہرموتی کا وزن بیں مثقال ہو نا۔ راوی کتا ہے کہ یہ س کر شکاری خم وضعے کی شرات ے اپنے ہونٹ کاٹ لیے 'اور کنے لگا مجھے تیری بات بتلا چریا نے کما تیری بات کیے بتلاؤں تو پہلی دو باتیں بمول کیا ہے 'کیا میں نے تجھے یہ نہیں بتلایا تھا کہ جو گذر جائے اس پر افسوس مت کرنا 'اور جونا ممکن ہو اس کا یقین مت کرنا 'میرا گوشت خون اور ترسب ال كر بمى بيس مثقال كے برابر نبيس موسكتے چه جائيكه ميرے پوٹے ميں بيس مثقال كے دو موتى موں 'اتا كمه كرچزيا اوعني 'بيه واقعہ انتائی حریص اور طامع آدی کی مثال ہے وہ شدت حرص وطمع کی وجہ سے جن کے ادراک سے ابنی آکھیں بد کرلیتا ہے اور غیر ممکن کو ممکن تصور کر بیٹمتا ہے 'ابن سیرین فرماتے ہیں کہ امید تیرے دل میں ایک رتی کی طرح ہے جس سے دونوں پاؤں بندھے ہوئے ہیں 'اپنے دل سے امید نکال دے پاؤں خود بخود قیدسے آزاد ہوجائیں گے۔ ابو محر الیزیدی کتے ہیں کہ میں باردن دشید کے پاس کیا وہ ایک کاغذ پر نظریں جمائے ہوئے تھے اس پر سونے کے پانی سے کچھ تحریر تھا مجھے دیکھ کروہ مشکرائے میں نے عرض کیا امیرالمؤمنین برے خوش نظر آرہے ہیں کیا کوئی کام کی بات ہاتھ لگی ہے انہوں نے کما ہاں! بنوامیہ کے نزانوں میں سے جھے یہ دو شعر کے بیں تیرے شعر کامی نے اضافہ کیا ہے۔

أَذَاسُدُبابِعنكُمْنُ دُونَ حَاجِةً فَدَعَهُ لا خَرَى يَنفَتَ حِلْكَبَابِهَا فَانَقْرَابِالْبَطْنِ يَكْفَيكُمُلُوءَهُ وَيَكْفِيكُسُواتِ الأموراجِتَنَابِهَا وَلاَتَكُمْبُنَالِالْعَرْضُكُواجِتَنِبُ رَكُوبِ المعامِي يَجْتَنِبُكُ عَقَابُهَا وَلاَتَكُمْبُنَالْالْعَرْضُكُواجِتَنِبُ رَكُوبِ المعامِي يَجْتَنِبُكُ عَقَابُهَا

عبداللہ بن سلام نے حضرت کعب بن احبار سے پوچھا کہ علاء کے دلوں سے علوم کس طرح نکل جاتے ہیں جب کہ وہ انہیں دائے کرنے میں سخت ترین جدوجہد کرتے ہیں انہوں نے جواب دیا طبع انس کی ہو س ادر حاجوں کی طلب سے علوم دلوں سے من جاتے ہیں ' فنیل نے عرض کیا جناب کعب احبار کے قول کی وضاحت فرمائیں ' انہوں نے کہا آدی ایک چزی حرص کر تا ہے اور اس کا جو تا ہے گہ جہاں کوئی چزیر نظریزی یہ خواہش ہوئی کہ اس کا اے پانے کے اپنا دین ضائع کردتا ہے اور قس کی ہوس کا یہ عالم ہو تا ہے کہ جہاں کوئی چزیر نظریزی یہ خواہش ہوئی کہ اس کا مالک بن جاؤں ' کی چز کا نہ ملنا اس کے لیے سخت تکلیف کا باحث ہو تا ہے ' اپنی خواہشات کی سخیل کے لیے جمع کی کوروازے پر دستک و تا ہے ' جمع کی کا دُر محکمت تا ہے جو محض اس کی حاجت روائی کردتا ہے کویا اس کی خیل اپنے ہمیں لے لیتا ہے جہاں پر دستک و تا ہے ' بمی کی کا دُر محکمت تا ہے جو محض اس کی حاجت روائی کردتا ہے کویا اس کی خیل اپنے ہمیں لے لیتا ہے جہاں پر دستک و تا ہے ' بمی کی کا دُر محکمت تا ہے جو محض اس کی حاجت روائی کردتا ہے کویا اس کی خیل اپنے ہمیں لے لیتا ہے جہاں

عاب لے جائے 'جس طرح عاب کام لے 'وہ سرناز خم رکھتا ہے 'راہ میں الناہ وسلام کرتا ہے بیار پر تا ہے قو میاوت کرتا ہے ' لیکن نہ اس کا سلام اللہ کے لیے ہوتا ہے اور نہ عباوت اللہ کے لیے ہوتی ہے اس سے قوبہ بھڑ تھا کہ حمیس اس کی ضورت ہی نہ پڑتی 'اس کے بعد عبداللہ ابن سلام نے ارشاد فرمایا کہ کعب احبار کا پید قول تممارے لیے سومند مد شوں سے بھڑے 'کی واٹا کا قول ہے کہ انسان بھی مجیب چیز ہے آگر یہ اعلان کردیا جائے کہ اب قو بھی دنیا میں رہے گا اس وقت جننی حرص اسے ہوگی اس سے زیادہ اب ہے 'طالا نکہ اب زندگی انتمائی مختمراور عمر محدود نی بھونا گئی ہے عبدالواحد بن ذید کتے ہیں کہ میں ایک راہب کے پاس سے گذرا میں نے پوچھا حمیس کھانا کمال سے ماتا ہے؟ اس نے جواب دیا جس ذات پاک نے داعوں کی چکی بنائی ہے وہی اس میں دانے ذاتا ہے۔

# حرص وطمع كاعلاج اور قناعت پيدا كرنے والى دوا

یہ دوا تین مغردات سے مرکب ہے 'مبر'علم'اور عمل'اور ان کا مجوعہ پاٹھ امور ہیں'اول عمل بینی معیشت میں اعتدال اور
اخراجات میں گفایت جے قناعت کی عزت مطلوب ہو اسے چاہیے کہ جمال تک ہو سکے اپنے نفس پر اخراجات کے دروازے بند
کرے'اور صرف ضروریات پر خرچ کرے'اس لیے کہ جس کے اخراجات کا دائرہ وسیع ہو تا ہے وہ قناعت کری نہیں پاتا۔اگر
کوئی فض تما ہے تو اسے لباس میں ایک موٹے کپڑے'اور غذاویں انتائی معمولی غذام قنام قنام کی چاہیے' ہو سکے تو سالن کے
کوئی فض تما ہے تو اسے لباس میں ایک موٹے کپڑے'اور غذاویں انتائی معمولی غذام قنام افراد کو معمولی لباس اور کھانے کی ترغیب دے
کردے'اور بغیرسالن کے کھانے کاعادی سے'اگر عمال دار ہے تو اپنے گھرے تمام افراد کو معمولی لباس اور کھانے کی ترغیب دے
اور انہیں بھی اپنے ہی رنگ میں دیکنے کی کوشش کرے'کیوں کہ اتنی مقدار معیشت ذرائی جدوجہد کے بعد عاصل کی جاعتی ہو۔
اس میں طلب بھی کم ہوگی'اور ذندگی بھی اعتدال کے ساتھ گزر جائے گی اور قناعت میں اصل ہی ہے' خرچ میں زی کرنے کا مطلب بھی کم ہوگی'اور ذندگی بھی اعتدال کے ساتھ گزر جائے گی اور قناعت میں اصل ہی ہے' خرچ میں زی کرنے کا مطلب بھی کم ہوگی'اور ذندگی بھی اعتدال کے ساتھ گزر جائے گی اور قناعت میں اصل ہی ہے' خرچ میں زی کرنے کا مطلب بھی کی ہوگی'اور فناک مسلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں:۔

انالله يحب الرفق في الإمركلة (بخارى ومسلم عائشة)

الله تعالی برمعاملے میں زم روی کو پیند کر تاہے۔

ایک مدیث میں ہے۔

ماعالمن اقتصد (احمد طبرانی ابن مسعود) میاندُرد مفلس نیس بوتا۔

رسول الله صلى الله عليه وسلم كاارشاد ہے۔

ثلاث منجيات خشى الله فى السر والعلانية والقصد فى الغنى والفقر والعدل فى الغنى والفقر والعدل فى المنطق المنطق والفقر والعدل فى الرضًا والغضب (بزار طبرانى البونعيم انسن) تمن باتى نجات دين والى بن فا بروباطن من الله كافوف الدارى اور معلى من ميانه روى فى اور

نادا متكى مي انعياف.

روایت ہے کہ آیک مخص نے معرت ابوالداردا کو دیکھا کہ دہ زمین ہے دانے چن رہے ہیں اور یہ کہ رہے ہیں کہ زندگی میں خرم روی آدی ہے نوی کے دندگی میں خرم روی آدی ہے فعم پر موقوف ہے معرت عبداللہ ابن عبال روایت کرتے ہیں کہ نمی اکرم صلی اللہ علیہ و سالہ و حسن السمت والهدی الصالح جزء من بضع و عشرین جزامن النبوة (ابودا ؤد ابن عباس مع تقدیم و تاخیر)

www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم جلد سوم میانداردی احسن وضع اور نیک کرداری نوت کے کھ اور بیں جزؤیں سے ایک جزء ہے۔ ایک مدیث میں بدالفاظ ہیں۔ (ابومنصور ديلمي-انس) التلبير نصف المعيشة تربیرنفف معیشت ہے۔ ارشاد نبوی ہے۔ من اقتصد اغناه الله ومن بنر افقره الله ومن ذكر الله عزوجل احبه الله (بزار-طلحة ابن عبيدالله) جو مخض میانہ ردی اختیار کر آ ہے اللہ اسے مالدار کرتا ہے جو منول خرجی کرتا ہے اللہ اسے محتاج کردیتا ہاور جواللہ کا ذکر کر آہا اللہ اس سے محبت کر آہے۔ ایک حدیث میں ہے۔ فرمایا: اذالردت امرافعليك بالتودة حتى يجعل الله لك فرجا ومخرجاة جب تم کی کام کا ارادہ کرو تو اس میں مجلت سے کام نہ لویماں تک کہ اللہ تعالی تمهارے لیے کشادگی اور نکلنے کی صورت کردے۔ اور خرج کرنے میں نری کرنا بھی اس قبیل سے ہے اور انتائی ایمیت رکھتا ہے۔ دوم ند اگر فی الوقت به قدر کفایت موجود موتومستقبل کے لیے زیادہ مضطرب اور بے چین ند مونا چاہیے 'اگر آدی ائی امیدیں مخصر كردے اور اس اعتقاد كو رائح كركے كه جو رزق مقدر بو و ل كرد ب كا خواه حرص بويا نه بو تو مستقبل كا ككر پريثان سيس کرے گا حرص یا امید ہے رزق حاصل نہیں ہو تا مؤمن کو اپنے خالق عزّوجل کے وعدہ رزق پر ایمان رکھنا چاہیئے۔ وَمَا مِنُ كَابَّةٍ فِي أَلَا رُضِ الْآعُلَى اللَّهِ رِزْقُهَ السَّارِ آيت ٢) اور کوئی جانور روئے زمین پر چلنے والا ایسا نہیں جس کی روزی اللہ تعالی کے ذمہ نہ ہو۔ حرص شیطان کی خیشانہ کاروائیوں کا نتیجہ ہے ، وہ معلون آدی کو فقروفائے سے ڈرا آ ہے۔ اور اسے مکرات کی ترفیب دیتا ہے' اور کہتا ہے کہ اگر تو نے مال جمع نہ کیا اور اشیاء ذخیرہ نہ کیں تو معتقبل میں پریشانیاں پیدا ہوں گی تو بیار بھی پڑ سکتا ہے' تو عاجز بھی ہوسکتا ہے اس صورت میں سوال کی ذلّت افعانی پڑے گی اور کاسٹ کدائی لے کرورور بھٹنا ہوگا اس طرح آدی مستقبل میں مشقت کے خوف سے زندگی بحرطلب زرے کیے مشقت افحا ا رہتا ہے اور شیطان اسے معروف جدوجد دیک کرہنتا ہے کہ احق مستقبل کے ڈرے اپنی جان ہلکان کے دے رہا ہے' اور اللہ کی یاد سے قافل ہے' اسے کیا پید کہ مستقبل کی جس پریشانی کا اسے اندیشہ ہے وہ واقع بھی ہوگی یا نہیں۔ ومنينفق الساعات فى جمعماله مخافة فقرلنى فعل الفقر حفرت خالد کے دو بیٹے سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئ اپ نے ان سے فرمایا:

لاتياسامن الرزقماتهز هزت روسكما (ابن اجد مروسواء ابنافاله)

اللہ کے رزق ہے مایوس نہ ہوجب تک تمہارے مراشانوں پر) حرکت کرتے رہیں گے رزق باتا رہے گا۔ مطلب یہ ہے کہ زندگی کے کمی بھی لمد میں رزق سے نا امید مت ہونا 'غور کرد کہ انسان کو اس کی مال نگ دھڑ تک جنتی ہے اس کے باوجودات رزن ماتا ہے'ایک مرتبہ حضور آکرم ملی اللہ علیہ وسلم معزمت حبداللہ ابن مسعود کے پاس سے گزرے وہ ممکین بیٹے ہوئے تنے آپ نے ان سے فرمایا۔

لاتکثر همک مایقدریکنوماترزقیاتک (ابرهم خالداین دافع)
نیاده رنج نه کو جومقدر معدر معدر کاجورزق نعیب ی مودل کررم کا۔

ایک مدیث میں آپ نے ارشاد فرایا۔

الاايهاالناس اجملوافي الطلب فانه ليس لعبدالا ماكتب له ولن يذهب عبد من الدنيا حتى ياتيه ماكتب من الدنياوهي راغمة

خبوار! آپ او کو! طلب میں احترال سے کام او اس کے کہ بندے کو دی ملے گاجواس کی نقد بریس لکھا ہے ' اور بندہ اس وقت تک دنیا سے رخصت نہیں ہو گا جب تک اسے اتنی دنیا ذلیل و خوار ہو کرند مل جائے جتنی سریر جب میں کہ سریک

اس کی قسمت میں لکعی ہوئی ہے۔

انسان کے دل سے حرم اللہ کی تدبیر کمل بھین کے ذراعہ ہی ختم ہو عق ہے اگر بندے کو یہ بھین ہو کہ اللہ نے رزق کی تقیم میں جو تقدیر بنائی ہے اور جو تدبیرافتیار کی ہے وہ برخی ہے اور آگر میں طلب میں اجمال کروں گاتو میرے مقدر کا رزق مل کررہے گاتو کوئی وجہ نہیں کہ اس کے دل سے حرص کی برائی دور نہ ہو بلکہ بندے کو یہ بات ہیشہ یا در کھنی چاہیے کہ اکثرالیا ہو تا ہے کہ اللہ ایس جگہ سے رزق بہم پہنچا تا ہے ، جس کا گمان مجی نہیں ہو تا ، جیسا کہ قرآن کریم میں ہے۔

وَمُنْ يُتُونِ اللَّهُ يَخْعَلُ لَّهُ مُخُرِّجًا وَيُرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يُحْتَسِب (ب١٢٨ اتت ٣)

اور جو مخص اللہ سے ڈر آ ہے اللہ اس کے لیے نجات کی شکل نکال دیتا ہے اور وہ اس کو ایسی جکہ سے رزق پنچا آ ہے جمال اس کو کمان بھی نہیں ہو آ۔

اکر بھی ایا ہو کہ وسلے سے اسے رزق ملتا تھاوہ ہاتی رہے تو پیشان نہ ہونا چاہیے اور نہ قلب کو تشویش میں جلا کرنا چاہیے۔ ارشاد نبوی ہے۔

ابی اللمان درق عبده المؤمن الامن حیث لایحتسب (ابن حبان علی الله الدوی منفور ب کداید برد این جدے رق کا کان بھی نہ ہو۔

حضرت سفیان قوری قرائے ہیں کہ اللہ ہے ڈرو میں نے کسی ایسے قض کوجو اللہ ہے ڈر آ ہو گئاج نمیں دیکھا۔ اس کا مطلب
یہ نمیں کہ اللہ تعالیٰ مثل کو تمام ضور توں ہے بہنا زکر دیا ہے یا اس کی ضورت خود بخود پوری ہوجاتی ہے بلکہ وہ اپنے برئروں کے
دلوں میں اس کی محبت ڈال دیا ہے 'اور وہ اس کے کھانے پنے کا خیال رکھتے ہیں 'مفل ضب پی قرائے ہیں کہ میں نے ایک اعرابی
ہے پوچھا کہ تیرا ذریع معاش کیا ہے ؟ اس نے کما تجاج کے نزرانے میرا ذریع دا آمنی ہیں 'میں نے پوچھا جب وہ چھا جب وہ چی ہی تب
کیا کرتے ہو' یہ من کروہ دونے لگا اور کھنے لگا آگر یہ معلوم ہو تا کہ رزق کمال سے ماتا ہے اور کس طرح ماتا ہے تو یہ زندگی ہی نہ
ہوتی معرب ابو حازم فرماتے ہیں کہ میرے نزدیک دنیا میں وہ چیزیں ہیں ایک وہ جو میرے لیے ہے اسے میں وقت سے پہلے حاصل
نمیں کرسکا آگرچہ اسے حاصل کرنے کے لیے زمین و آسان کی تمام تو تیں صرف کردوں 'ود مری وہ جو فیرکے لیے ہے' یہ نہ مجھے
ماضی میں کی اور نہ مستنبل میں ملنے کی تو تع ہے 'اس لیے کہ جو ذات میری چیز کو فیرسے محفوظ رکھتی ہے 'وہی ذات فیر کی چیز کو

<sup>( 1 )</sup> برروایت ای باب کے بچھلے صفات میں گذر بھی ہے۔

### www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم جاد رو

مجھ سے محفوظ رکھتی ہے ' پھر بھلا مجھے ان دونوں چیزوں کی خاطر جان دینے سے کیا فائدہ؟ یہ شیطان کے ان وسوسوں کاعلاج ہے جو وہ انسان کے دل میں نقرو افلاس کے سلسلے میں بہا کر تا ہے اور اسے بیاری اور عجز کے حوالے سے ڈرا آبا اور خوفزوہ کرتا ہے ' یہ دوائے معرفت ہے۔

ارشاد نبوی ہے۔

عز المؤومن استغناءه عن الناس (طبر اتی حاکم سهل ابن سعد) مومن کی عزت لوگوں سے بنیاز رہے میں ہے۔

قناعت میں آزادی اور خُوداری ہے اس لیے کما جاتا ہے کہ اگر تم کمی ہے بے نیاز رہو گے تواس کے برابرہو گے اور حاجت مند ہوجاؤ گے تواس کے قیدی بن جاؤ گے 'اور احسان کرد گے تواس کے قائد بن جاؤ گے۔

چہارم :- اس حقیقت پر غور کرے کہ یہود' نصاری' ارذال' احمق' کرد اور بے دین کتے مالدار ہیں۔ دو سری طرف' انہاء اولیاء' خلفائے داشدین' اور صحابہ و آبعین کی سادہ زندگی ہے' ان دونوں گروہوں کا موازنہ کریے' ان کے واقعات سے' ان کے حالات زندگی کا مطالعہ کرے' کھر عقل کو یہ افقیار دے کہ وہ کس گروہ کی مشاہت افقیار کرنا چاہتی ہے' ارذال کی یا انہیاء و صلحاء کی' امید کئی ہے کہ اس طریقہ کارے تئی اور قاعت پر مبرگرنا آسان ہوجائے گا' مؤمن کو سوچنا چاہئے کہ کھانے میں تنظم افقیار کرنا کوئی قابل تعریف نمیں' خزیر افقیار کرنا کوئی قابل تعریف نمیں کورفی نمیں اس لیے کہ یہود میں اس کے کہ یہود میں تریف کے قابل نمیں اس لیے کہ یہود میں اس کے کہ یہود میں تریف کے تابل نمیں اس لیے کہ یہود میں اس کے کہ یہود میں تریف ہے کہیں زیادہ لبابی فاخر پہنے والے اور عمرہ سواری کرنے والے موجود میں آگروہ قلیل پر قانع اور داھے ہو تو یہ با شبہ قابل تعریف ہے کہ تاب کوئکہ تھوڑے کے تابل خیل موجود میں آگروہ قلیل پر قانع اور داھے ہو تو یہ با شبہ قابل تعریف ہے کوئکہ تھوڑے کے تاب فیقا ور اور الیام کا اسوگ ہے۔

بنجم :- اس پر غور کرے کہ مال جمع کرتے میں محطرات ہیں جسا کہ مال کی آفات کے بیان میں ان خطرات کی تفصیل گذری پھراس میں چوری لوٹ اور ضیاع الگ ہے 'جب مال پاس ہو با ہے تو یہ دھڑکا لگا رہتا ہے کہ کمیں یہ مال ضائع نہ ہوجائے اور جب ہونا کے خوب کہ مال کی دجہ سے میں جنت ہے پانچمو ہرس دور رہوں گا' جب ہاتھ خالی ہو تا ہے تو دل کو کسی طرح کا غم نہیں ہو تا' یہ بھی سوچ کہ مال کی دجہ سے میں جنت ہے پانچمو ہرس دور رہوں گا' اور اگر میں نے قدر کفایت سے خارج قرار دیا جاؤں گا اور فقراء کی فرست سے خارج قرار دیا جاؤں گا' اور فقراء اغذیاء کے مقابلے میں پانچمو ہرس پہلے جنت میں جائیں گے' آدی کو بیشہ اپنے سے ادتی پر نظرر کھنی چاہئے اپنے سے اعلی کو اور فقراء اغذیاء کے مقابلے میں پانچمو ہرس پہلے جنت میں جائیں گے' آدی کو بیشہ اپنے سے ادتی پر نظرر کھنی چاہئے اپنے سے اعلی کو

احياء العلوم جلدسوم

نہ دیکنا چاہیے شیطان دنیا کے معاطے میں اعلیٰ کو نمونہ بنا کرچش کرتا ہے اور اس طرح کمتا ہے کہ تو کیوں ست ہے الداروں کو دیکھہ کس طرح مزے اڑاتے ہیں اندیذ اور خوش ذا نقبہ کھانا کھاتے ہیں اور جمعہ حمدہ لیاس پہنتے ہیں اور دین کے معالمہ میں اوٹی کو نمونہ بنا آئے اور کہتا ہے تھا کہ دیا ہے قال جمعی کو دیکھ کہ تھے سے زیادہ علم رکھنے کے باوجود اللہ سے بنا آئا ہو اور کتا ہے تو کیوں اپنے آپ کو نتی میں جنا کے دیتا ہے قال جمعی کررہے ہیں تو ان سب سے جدا کیوں ہے حضرت ابو نسی ڈر آ اور تو اللہ کے خوف سے ہروقت لرزہ براندام معلی اللہ علیہ وسلم نے یہ تھیجت قربائی ہے کہ میں دنیا کے معاملات میں ذر گوایت کررہے ہیں کہ جمعے میرے طیل سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ تھیجت قربائی ہے کہ میں دنیا کے معاملات میں اسی سے کہتری طرف دیکھوں برتری طرف نہ دیکھوں (ابن حبان) حضرت ابو ہریرہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اکرم معلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فربایا۔

اذا نظر احدکم الی من فضله الله علیه فی المال والخلق فلینظر الی من هم اسفل منهممن فضل علیه (بخاری و مسلم) اسفل منهممن فضل علیه (بخاری و مسلم) جب تماری نظر کسی ایے مخص پر پڑے جے اللہ نے الله اور علق میں برتری سے نوازا ہوتو جمیں اس مخص کودیکنا چاہیے جس پر تمیس فوقیت عاصل ہے۔

یہ ہیں دویا کی آمور جن کی مدت قناعت کا ومف پدا کیا جاسکتا ہے ان میں بنیادی اہمیت مبراور کو تاہ امیدی کو حاصل ہے مبر کرے تو یہ یقین رکھے کہ دنیا کی چند روزہ زندگی میں دائی زندگی کی سعادتیں اور تعتیں حاصل کرنے کے لیے مبر کرنا مقصود ہے 'یہ ایسا ہی ہے جیسے مریض بیشہ صحت منداور تندرست رہنے کے لیے دواکی تلی پر مبر کرتا ہے۔

### سخاوت كي فضيلت

اگر آدمی کے پاس مال نہ ہو تو اسے قانع رہنا چاہیے اور حرص سے بچنا چاہیے اور اگر مال ہو تو ایٹار پیشہ اور تخی ہوتا چاہیے لوگوں کے ساتھ حسن سلوک کرے بحل سے دور رہے سخاوت انہاء علیم السلام کے اخلاق میں سے ایک فحلق ہے اور نجات کی بنیا دول میں سے ایک بنیا دہے۔ بنیا دول میں سے ایک بنیا دہے۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کی ان الفاظ میں تعییر فرماتی ہے۔

السخاء شجرة من شجر الجنة أغصانها متدليته الى الارض فمن اخذ بغصن منهاقادهذلك الغصن الى الجنة

(ابن حبان-عائش ابن عدي وار تطني ابوهرية)

سفاوت جنت کے درختوں میں سے ایک درخت ہے'اس کی شنیاں زمین تک لکی ہوئی ہیں جو اس میں سے ایک شنی کارلیتا ہے دو شنی اسے جنت میں معینج لے جاتی ہے۔

حضرت جابر مدایت كرتے بين كه رسول أكرم صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا:

قال جبرئيل عليه السلام قال الله تعالى ان هذا دين ارتضيته لنفسى ولن يصلحه الاالسخاء وحسن الخلق فاكر مومبهما مااستطعتم

(دار تعنی فی المستجار)

جرئیل علیہ السلام اللہ تعافی کا یہ ارشاد نقل کرتے ہیں کہ یہ وہ دین ہے جے ہیں نے اپنے لیے پند کیا ہے یہ سخاوت اور حسن علق بی سے درست رہ سکتا ہے جمال تک ہوسکے ان دونوں کے ذریعہ دین کا اکرام کرد۔ حضرت عائشہ صدیقة موایت کرتی ہیں کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔

احياء الطوم جلد سوم ٣٨٢

ماجبل الله تعالى ولياله الاعلى حسن الخلق والسخاء (دار تعنى في المتجار) الله تعالى على ولياله المعادي الله تعالى على المرادي الله تعالى ال

حضرت جابڑے روایت کرتے ہے کہ کئی نے سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں عرض کیاافضل ترین عمل کون سا ہے آپ نے ارشاد فرمایا مبراور چٹم پوٹی '(ابو علی ابن حبان) حضرت عبداللہ ابن عمر کی روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔

خلقان يحبهما الله عزوجل وخلقان يبغضهما الله عزوجل فاما اللذان يبغضهما الله فسوء يحبهما الله تعالى فحسن الخلق والسخاء واما اللذان يبغضهما الله فسوء الخلق والبخل واذار ادالله بعبد خير الستعمله في قضاء حوائج الناس البوضورويلي)

دوعاد تیں ایس میں جنبیں اللہ پند کرتا ہے اور ودعاد تیں ایس میں جو اللہ کو ناپند میں جو عاد تیں اللہ کو پہند میں وہ میں خوش خلتی اور سخاوت' اور جو ناپند میں وہ میں بدخلتی اور محل۔ جب اللہ کسی بندے سے خیر کا ارادہ کرتا ہے اس سے لوگوں کی ضرور تیں یوری کرا تا ہے۔

مقدام ابن شراع است والدے اوروہ است داوا سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے عرض کیا! یا رسول الله مجھے کوئی ایسا عمل بتلا دیجے جو میرے جنت میں داخلے کا باحث ہو آپ نے ارشاد فرمایا 'کھانا کھلانا' سلام کو رواح دینا' اور اچھا کلام کرنا' مغفرت کو واجب كرنے والى عاد تي بي (طبرانى) حضرت ابو جريره روايت كرتے بي كه سركار دوعالم صلى الله عليه وسلم نے ارشاد فرمايا سخاوت جنت میں ایک درخت ہے جو سی ہو تاہے دواس درخت کی ایک شنی گھڑ لیتا ہے اور یہ شنی اے اس وقت تک نہیں چموڑتی جب تک وہ جنت میں داخل نہیں ہوجا تا۔ اور بھل دونرخ میں ایک درخت ہے جو فض بخیل ہو تا ہے وہ اس درخت کی ایک شنی پکر لیتا ہے، وہ شنی اسے اس وقت تک نہیں چھوڑتی جب بک وہ دوزخ میں داخل نہیں ہوجاتا (دار ملنی نی المستجار) حضرت ابوسعید الحدری سركار دوعالم صلّى الله عليه وسلم سے يه حديث قدى نقل كرتے بين كه ميرے رحم دل بندوں سے عطائى درخواست كرواوران ك سائے میں زندگی بسر کرو میں نے ان کے پہلوؤں میں وحمت رکھ دی ہے "سخت داوں سے نہ ما گواس لیے کہ میں نے ان پر غضب نازل کیا ہے (ابن حبان فرا علی) معترت مبداللہ ابن مباس سے روایت ہے کہ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: کی کی غلطی سے در گزر کردیا کرد اس لیے کہ جب وہ افزش کرتا ہے اللہ اس کا ہاتھ پکڑلیتا ہے (ملرانی اوسل) معرت عبداللہ ابن مسود کی روایت میں ہے۔ کھانا کھلانے والے کے پاس اتن جلد رزق پنجا ہے کہ اتن جلد اونٹ کی گرون پر چمری بھی موڑ نہیں ہوتی اور الله تعالی اسے فرضتوں میں کمانا کملائے والے پر فخرکر آے (این ماجد انس) ایک مدیث میں ہے فرمایا: الله تعالی عن ہے الله مكارم اخلاق كويندكريا ب اور به اخلاق كونا پندكريا ب (فواعلى) حضرت الس موايت كرتے بين كه سركار دو عالم صلى الله عليه وسلم سے جب بھی می نے بچھ مالگا اپ نے اسے مطافر مایا ایک دن ایک فض ما ضربوا اور اس نے بچھ مالگا اپ نے اسے افتیاردیا کہ وہ دو بہا ژول کے درمیان کھڑی ہوئی صدیقی بگروں میں سے جھٹی جاہے کے جائے وہ مخص اپنی قوم میں واپس بہنج كرتينے لگا اے لوگو! اسلام تبول كرلو اس ليے كه (جر صلى الله عليه وسلم) اتا دينة بيں كه فاقے كاخوف نہيں رہتا (مسلم) حضرت ابن عمر سرکار دوعالم صلی الله علیه وسلم کاید ارشاد نقل کرتے ہیں کہ الله تعالی اسے بعض بندوں کو خاص طور پر نعتوں سے نواز تا ے آکہ دو سرے بندے نفع اٹھا تیں اگر کوئی منص ان میں مجل کرتا ہے تو یہ تعتیں اس سے لے کردو سرے کی طرف خطل کردی جاتی ہیں (طبرانی کیرو اوسط) بلالی سے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں بنوا معنبر کے تیدی لائے سے اس کے انسي فل كرت كاتم ويا مرف ايك تفض كومتكى كرويا ، حضرت على ابن الى طالب في موض كيا: يا رسول الله! رب ايك ب FAF

احياء العلوم جلدسوم

ایک حدیث میں ہوں مے الکہ سات کے ابدال روزے نمازی وجہ سے جنت میں واطل نہیں ہوں مے الکہ ساتے نئس سلامت صدر 'اور مسلمانوں کی خرخوای کی وجہ سے جنت میں جائیں مے (وار تعنی فی المستجاد-انس) حضرت ابو سعید الخدری روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرایا: اللہ تعالی نے بروں کے احسان کے لیے کی صور تیں بناوی ہیں۔ ایک ہید کہ احسان انہیں مجبوب ہے 'وو مرے ہے کہ مخبنین کی مجت محلوق کے ول میں ڈال دی 'تیرے ہے کہ طالبین احسان کا رفح محسنوں کی طرف مجیردیا۔ چوتھا ہے کہ دنیا ان کے لیے این سل کردی جیے کی ہے آب و کیاہ ذخین پراول پائی پراا اس بانی سے ذخین اور اہل ذخین اور اہل ذخین کو المحسنوں کی بعد اس کو کیا کہ معروف صد بھت والدال علی النہ ہیں۔ کی احدال المحدواللہ میں سے الدال علی النہ ہور کی اعدال کی محدوف صد بھت والدال علی النہ ہور کی المحدواللہ میں سے انہ المعنوان کے لیے انہ المحدواللہ میں ہور وف صد بھت والدال علی النہ ہور کی المحدواللہ میں ہور وف صد بھت والدال علی النہ ہور کی المحدواللہ میں ہور وف صد بھت والدال علی النہ ہور کی المحدواللہ میں ہور وف صد ہور کی المحدواللہ میں کو میں کو کی معروف صد ہوالدال علی النہ ہور کی معروف میں ہور کی بھت کی کی بھت کی ہور کی معروف صد ہور کی بھت کی ہور کی بھت کی ہور کی بھت کی ہور کی بھت کی ہور کی ہور کی بھت کی ہور کی ہور کی بھت کی ہور کی بھت کی ہور کی ہور کی ہور کی ہور کی بھت کی ہور کی ہ

(دارطن - مروین شعب من ابیه من جده) مراحسان صدقد ب اور خرکا مطالب والا ایها ب جیسا خرکا کرنے والا اور اللہ کو فریاد ری کرنا اچھا لکتا

ایک روایت میں ہے۔

کلمعروف فعلنه الی غنی او فقیر صلقة (دار منی-ابوسی بابر) مراحان فراه م کی الدار بر کروا نقر رصد قد ب

روایت ہے کہ حضرت مولی علیہ السلام پر وی تافل ہوئی کہ سامری کو قبل نہ کرنا وہ می ہے۔ حضرت جابڑ روایت کرتے ہیں کہ اعضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے قبس ابن سعد ابن عباوہ کی قیادت میں ایک افتکر میمیا ، جب جماد ہوا تو قبس نے ان کے لیے اونوں کے نوعلے ذکا سے افتکروں والوں نے انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ان کی اس ساوت وایٹار ذکر کیا ، آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے فرمایا ساوت اس خاندان کی خصلت ہے۔ (وار تعنی۔ جابڑ)

سخاوت کی فضیلت آثار کی روشنی میں: صفرت علی کرم الله وجد ارشاد فرماتے میں اگر حمیس دنیا کی دولت مل رہی ہو

۳۸۲

احياء العلوم جلدموم

تو اس میں سے پچھ نہ پچھ خرچ کرتے رہا کو 'خرچ کرنے سے تمہاری دولت فاؤنیں ہوگی 'اور نہ ملتی ہو تب بھی خرچ کیا کرو کیونکہ خرچ نہ کرنے سے باتی نہیں رہے گی۔ اس کے بعد انہوں نے یہ دو شعر بڑھے:

لاتبخلن بنياوهي مقبلة فليس ينقصها التبنير والسرف وان تولت فاحرى ان تجود بها فالحمد منها اذا ما ادبرت خلف

(ترجمه: جب دنیا آتی ہو تو بھل مت کر می تکد اسراف اور فنول خرجی ہے وہ کم نمیں ہوتی آور اگر دنیا پشت پیررہی ہو تب تو بدرجہ اولی سخاوت کرنی چاہیے اس لیے کہ جب وہ چلی جائے گی تو شکر اس کا قائم مقام ہوگا۔)

حضرت امیرمعادیہ نے مقرت حس ابن علی سے مروت اوفعت اور کرم کی تعریف دریافت کی آپ نے فرمایا: مروت یہ ہے کہ آدی این دین کی حفاظت کرے اپنے نفس کو ڈرائے اور اپنی ذمہ داری ملج طور پر اداکرے اور اگر محروبات اور منازعت میں داخل ہونے کی ضرورت پیش آئے تواہے بھی امیمی طرح انجام دے۔ رفعت یہ ہے کہ ہسایہ کا دفاع کرے اور مبرے مواقع پر مبرے کام لے۔ کرم یہ ہے کہ مانتے بغیراوگوں کے ساتھ حسن سلوک کرے وقت پر کھانا کھلائے اور مال دے کر بھی سائل کے ساتھ رأفت درجت كامعالمه كرے۔ ايك مخص في معزت موصوف كي فدمت ميں أيك رقعه پيش كيا "آپ نے فرمايا تيري ماجت پوری ہوجائے گی۔ کسی نے عرض کیا پہلے آپ یہ تو دیکھ لیتے کہ اس نے کیا لکھا ہے اس کے بعد وعدہ فرماتے۔ فرمایا:جب تک میں اس کی درخواست پڑھتاوہ میرے سامنے ذلیل کھڑا رہتا 'اور قیامت کے دن جھے سے بازپرس ہوتی۔ ابن السماک سمتے ہیں کہ جھے کو بری جرت ہوتی ہے کہ لوگ اپنے مال سے باندی فلام خرید تے ہیں الیکن کمی آزاد انسان کو اپنے احسان سے زیر بار نتیس کرتے۔ ایک اعرابی سے سی نے دریافت کیا تم س محض کو اپنا سربراہ مقرر کرنا پند کرتے ہواس نے جواب دیا جو ہماری گالی برداشت كرے ' ہمارے ساكل كودے 'اور جابل سے اعراض كرے۔ حضرت على ابن الحسين كامقولہ ہے جو مخص طالب كوريتا ہو 'وہ سخى نہیں ہے تی وہ ہے کہ جو حقوق اللہ تعالی نے اپنے اہل طاحت کے سلیلے میں اس پر عائد کئے ہیں وہ انہیں پہلے ہی انجام دے لے 'نہ كه ما تكنے اور توجه دلانے كے بعد 'اور دينے كے بعد يہ خواہش نہ ركھ كه لينے والا اس كا محكريه اواكرے 'اور يہ بات اس وقت ہو عتی ہے جب اے اللہ تعالیٰ کے اجرو تواب کا بورا بورا یقین ہو۔ حن بھری سے کس نے دریافت کیا حاوت کیا ہے؟ فرمایا: راہ خدا میں ال خرج کرنا ' یوچماً احتیاط کے کہتے ہیں؟ جواب دیا خدا کی راہ میں خرج نہ کرنے کو۔اس نے سوال کیا نضول خرجی کیا ہے؟ فرمایا: اقتدار کی محبت اور جاہ و منصب کی خواہش کے لیے خرج کرنا مطرت آیام جعفر صادق کا ارشاد ہے: بال عقل سے زیادہ معین نسیں ہے ، جمل سے بدی کوئی مصیبت نسیں ہے ، مثورہ سے براء کر کوئی چنریاعث تقویّت نسیں ہے۔ اللہ تعالی کابی فرمان یا در کھو کہ میں تی کریم ہوں ، کوئی بخیل میری قربت نہ یائے گا۔ بمل مفرے ، اور الل مفركا محكانہ جنم ہے ، اور ساوت وكرم ايمان كي علامت ہے اور الل ایمان جنت میں جائیں مے۔ معرت مذاف فرائے ہیں کہ بہت سے دولوگ ساوت کی بنائر جنت کے مستحق قرار پائیں مے جو ظا ہر میں بد کار ہیں اور معیشت میں تک حال ہیں۔ است آبن قیس نے ایک محض کے ہاتھ میں روپیہ و کھے کر پوچھا یہ کس کا ے اس نے کمامیرا ہے ، فرمایا: تیرا اس وقت ہو گا جب بیہ تیرے ہاتھ سے چلا جائے گا۔ اس مضمون کا ایک شعر بھی ہے۔ انتللمال اذاامسكته فاذاأنفقته فالمالك

(جب تک ال تیرے پاس ہے وال کے لیے ہے اور حب و فات فرج کروا ال تیرا موکیا)۔

واصل ابن عطاء کا نام غزال اس لیے رکھائمیا کہ دہ سوت کا سے والوں کے پاس بیٹا کرتے سے ان کامعول تھا کہ جب کسی ضعیف عورت کو دیکھتے ہیں کہ جعزت حسن ابن علی اس حلیت ابن علی کو ضعیف عورت کو دیکھتے اسے کچھ نہ کچھ دے دیا کرتے ہے۔ اسمی کہتے ہیں کہ جعزت حسن ابن علی اس حدیث ابن علی کو کھا: مال وہی بسترے جس سے عزت کی حفاظت کی جائے۔ سفیان ابن میں تا ہے کسی نے دریا فت کیا سخاوت کیا ہے؟ فرمایا: بھائیوں کے ساتھ حسنِ سلوک کرتا اور مال دیتا۔ یہ بھی فرمایا کہ میرے والد کو میرے دادا کے ترکے میں سے بچاس ہزار درہم طے

www.ebooksland.blogspot.com

فاذااصطنعت صنیعة عمد بها للهاولدوی القر آیقاو دع اصان اصان ای الله اولدوی القر آیقاو دع اصان او است کو است کو ا (احسان اسی وقت احسان ہو تا ہے جب موقع پر ہو'اس لیے اگرتم احسان کو تو فداکی راہ میں دویا اہل قرابت کو)۔ عبداللہ ابن جعفرنے کمایہ دو شعر لوگوں کو بکل کی ہاری میں جٹلا کردیں گے'احسان قوبارش کی طرح برسنا چاہیۓ استحق تے برے لوگوں کو پہنچ گاتو یہ میری شان کے لاکت ہوگا۔ پہنچ گاتو یہ اس بات کی دلیل ہوگی کہ تو دو اس کے مستحق تے برے لوگوں کو پہنچ گاتو یہ میری شان کے لاکت ہوگا۔

## سخاوت پیشہ لوگوں کے واقعات

محراین المنکدرائم درہ سے نقل کرتے ہیں ، یہ حضرت عاکثہ کی فادمہ تھیں ، کتی ہیں کہ حضرت معاویہ نے ائم المنومئین حضرت عاکثہ کی فدمت میں دد بوروں میں ایک لاکھ اتی ہزار ورہم بحر کر بھیج ، انہوں نے ایک کلباق مگوایا اور وہ درہم لوگوں میں تنتیم کرنے شروع کردئے جب شام ہوئی تو ایک فادمہ سے فرمایا میری افطاری لاؤ ، وہ ایک ردئی اور زیتون کا تمل لے کر آئی ، میں نے عرض کیا آپ نے استے دراہم تعتیم کردئے کیا ہمارے افطار کے لیے آپ ایک درہم سے بچھ گوشت نہیں خرید کتی تھیں ؟ فرمایا : اگر تم بچھے یا دولادیتی تو میں خرید گئی۔ اب تو تمام درہم ختم ہو گئے۔ ابان ابن حثان روان تریش کے پس کہ ایک محض نے حضرت عبداللہ ابن عبان کو مورک کے بار میں مرواران تریش کے پس کہ ایک محفول نے حضرت معراللہ نے معلان کے کہ عبداللہ ابن عبان کو کول کو در کو کیا ہے۔ تمام مرواروں نے دعوت قبول کی اور مقرزہ ووقت پر عبداللہ ابن عباس کے گھر میں آج موج کے کھانے پر تمام لوگوں کو در کو کیا ہم ہم کھانے کہ کے آئے ہیں ، آپ نے یہ من کرمیوہ خرید الور ممانوں کے سانے رکھ دیا ، ورک کھانا چن دیا گئی ہوئے کہ بہ بہ بہ کو گئی کہ جن اور کھانا چن دیا گئی دیا گئی دیا گئی دیا گئی دیا ہم ہر دوار اس قدر خرج ہوئی جا میے ، تمام مرواروں سے کہ دو کہ وہ من کا امیع انہوں سے کہ دو کہ وہ من کا انوں سے کہ دوار اس مورور اس قدر خرج کھانا عبداللہ ابن عباس کے کھانا عبداللہ ابن عباس کے کھانا کر مورور ہوئی جا میے ، تمام مرواروں سے کہ دو کہ وہ من کا کہ عنا عبداللہ ابن عباس کے کھانا کر میاں عباس کے کھانا کر میاں عباس کے کھانا کر میں میں کہ کھانا عبداللہ ابن عباس کے کھانا کر میں ہیں ہوئی جا میے ، تمام مرواروں سے کہ دو کہ وہ من کا کہنا عبداللہ ابن عباس کے کھانا کر میں ہوئی جا میے ، تمام مرواروں سے کھا گھایا کریں۔

معنب ابن الزبیر روایت کرتے ہیں کہ حضرت معاویہ ج کے لیے تشریف لے محے واپسی میں مدینہ منورہ پنچے ان کی آمدی خبر من کر حضرت حسین نے اپنے بھائی حضرت حسن سے کماکہ تم ان سے مطنے کے لیے نہ جانا اگر کمیں مل جائیں تو انہیں سلام نہ کرنا۔ جب وہ مدینہ منورہ سے رخصت ہو گئے تو حضرت حسن نے فرمایا: معاویہ کا ہم پر ایک قرض ہے ،ہم اس قرض کی اوالیکی کے لیے ان

### www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم جلد للم

سے ضرور طیس کے۔ چنانچہ وہ ایک اونٹنی پر سوار ہو کر چلے 'راستے میں کی پڑاؤپر ملا قات ہوگئ 'حضرت حسن نے اپنی آلدی فرض

سے آگاہ کیا۔ اس دوران کچھ لوگ ایک او نٹنی ہٹکاتے ہوئے لائے 'اس پر اس بڑار درہم لدے ہوئے تھے 'اور وہ استے ہو ہو کو متحل نہیں ہو پاری تھی 'حضرت صاف کے کھر پہنچا دیے متحل نہیں ہو پاری تھی 'حضرت صاف کے کھر پہنچا دیے جا کیں۔ واقد ابن مجھ الواقدی اپنے والد سے نقل کرتے ہیں کہ میں نے مامون کی خدمت میں ایک درخواست پیش کی 'اس میں لکھا ہوا تھا کہ مجھ پر قرض بہت زیاد ہوگیا ہے 'اور اب میں قرض کی زیادتی کے باحث ہونے والی انتہ پر مبر نہیں کرسکا۔ مامون نے ہوا تھا کہ مجھ پر قرض بہت زیاد ہوگیا ہے 'اور اب میں قرض کی زیادتی کے باحث ہونے والی انتہ پر مبر نہیں کرسکا۔ مامون نے اس درخواست کی پشت پر لکھا کہ تم میں بیک وقت دو خصلتیں جمع ہیں سخاوت 'اور حیاء سخاوت کی خصلت نے تمہارے ہاتھ خالی کر دے ہیں 'اور حیاء کے باعث تم نے اب تک اپنی پرشانیوں کو ہم سے مخلی رکھا۔ میں حہیں ایک لاکھ درہم دیتا ہو 'اگر تمہارا دل جا ہے تو اپنی ہاتھوں کو اور کشادہ کرد 'اور لوگوں پر افعامات میں توسی کو 'ورثہ غلطی خود تمہاری ہوگی'تم نے اس وقت جب کہ تم خواست کی تھی کہ مجر ابن اسحاق زہری سے 'اور وہ حضرت انس ہی خواست کی تھی کہ مجر ابن اسحاق زہری سے 'اور وہ حضرت انس ہو سلم نے زیر ابن عوام سے ارشاد فرمایا:

يازبير اعلمان مفاتيح ارزاق العبادبازاء العرش يبعث الله عزوجل الى كل عبد بقدر نفقته فمن كثر كثر لعومن قلل قلل له (طراني)

اے زیر! یاد رکھوبندوں کے رزق کی تخیاں رس کے مقابل ہیں اللہ تعالی ہر معض کو اس کے خرچ کے مطابق رزق عطابر تاہے ، جو زیادہ خرچ کرتا ہے اسے زیادہ مطابق رزق عطابر تاہے اجو زیادہ خرچ کرتا ہے اسے زیادہ ملاہے۔

تم یہ بات مجھ سے زیادہ جانتے ہو' واقدی کتے ہیں بخدا! مامون کا مجھے مدیث یا دولاتا اس مال سے بمتر تھا جو ایک لا کھ درہم کی صورت میں اس نے مجھے عطار کیا تھا۔

ایک فض نے حضرت حسن این علی ہے کھ مانگا' آپ نے ارشاد فرایا' تم نے جھے سوال کیا اس کا بہت بواجق ہے ' لیکن میری سجھ میں نہیں آ تا میں تہمیں کیا دوں' تم جس کے مستحق ہووہ میری استطاعت سے باہر ہے' اللہ کی راہ میں بہت دینا بھی تحور ا ہے' میری ملکیت میں اتنا سرمایہ موجود نہیں ہے جو تمہارا حق اداکر سکے 'البتہ اگر تم وہ تحور ابہت مال جو میرے پاس موجود ہے قبول کرلو تو ہیں تکلف و اہتمام اور مزید سرمایہ میں کرلو تو ہیں اس کے عرض کیا: اے ابن رسول! جو آپ دیں گھیں بھی شکر اسے قبول کروں گا' اور اگر آپ دینے سے انکار کریں گے تو میں آپ کو مجبور و معند رسمچھ کرا مرار کرنے ہے گرین میں بھیر شکر اسے قبول کروں گا' اور اگر آپ دینے سے انکار کریں گے تو میں آپ کو مجبور و معند در سمجھ کرا مرار کرنے ہے گرین کوں گا' آپ نے ایک مال موجود ہے اس نے آمد و مرف کا حماب کیا' اور تین لاکھ در جم میں ہے نکے ہوئے بچاس ہزار در جم لاکر چیش کردیۓ' آپ نے ختام سے پوچھا پانچ سو در جم بھی تو تھے وہ کیا اور تین لاکھ در جم میں الکر دینے ماکل کو ایک چادر بھی مطابقہ مالی تمارے کر بہنچا سے 'وہ مورد میں کر آیا' آپ نے ان کی مزدوری اداکر نے کے لیے سائل کو ایک چادر بھی مطابقہ مائی۔ آپ کے متعلقین نے عرض کیا اب ہمارے کر آیا' آپ نے ان کی مزدوری اداکر نے کے لیے سائل کو ایک چادر بھی مطابقہ میں گاسک میں وہ ہے' فرمایا جھے بھین ہے کہ اس عمل کا براا جم و تواب ہوگا۔

بھرے کے چند قراء حضرت عبداللہ ابن عہام کی خدمت میں حاضر ہوئے 'آپ ان دنوں بسرے کے حاکم تھے 'انہوں نے عرض
کیا کہ ہمارے پڑوس میں ایک شب زندہ وار عابد رہتے ہیں 'ہم میں سے ہر فضی ان جیسا بننے کی تمنا رکھتا ہے 'انہوں نے ایک
مفلس فخص سے اپنی بیٹی کی شادی ملے کر دی ہے 'لیکن وہ اپنی فریت و افلاس کے باعث اس فریضے کی اوائیگل کے افراجات کے
متحمل نہیں ہو سکیں گے ، حضرت عبداللہ ابن عباس میہ من کرا شھے اور ان سب کو اپنے گھرلے میے 'ایک صندوق کھولا 'اس میں چھ
تعملیاں رکھی ہو میں تھیں آپ نے قراء سے فرمایا کہ میہ تعملیاں لیے جاذ 'پھر فرمایا: ٹھمویہ کوئی اچھی بات نہ ہوگی کہ ہم ایک فض
کی عبادت میں خلل ڈالیں 'چلو ہم چلتے ہیں ان کا ہاتھ بٹا کیں مے کیا ہم اولیاء اللہ کی اتنی خدمت ہی نہیں کرستے۔ روایت ہے کہ

احياء العلوم جلدسوم

عبدالحمید ابن سعد کے دور محومت میں معرکو شدید فتک سائی ہے دو چار ہوتا ہوا انہوں نے کہا: فدا کی قتم! میں شیطان کو انہی طرح ہادر کرادوں گاکہ میں اس کا دشن ہوں۔ جب تک قیمیں اعتمال پر نہ آگئیں اور ضوری اشیاء معمول کے مطابق نہ ملنے لکیں لوگوں کی ضرور تھی پوری کرتے رہے ' یماں تک کہ جب اپنے منصب ہے معزول ہوئے توان کے ذے معرکے تا جروں کے دس لا کھ درہم باتی تھے ' انہوں نے اپنی یوبوں کے تمام زبورات جن کی بایت پانچ کروڑ تھی رہن رکھ دی ' اور جب دس لا کھ درہم باتی تھے ' انہوں نے اپنی یوبوں کے تمام زبورات جن کی بایت پانچ کروڑ تھی رہن رکھ دی ' اور جب دس لا کھ درہم باتی رقم وصول کرایں ' اور ہاتی حضرت کے حوض یہ زبورات چیزائے نہ جاسکے تو آپ نے تا جروں کو لکھا کہ دو زبورات فروخت کر کے اپنی رقم وصول کرایں ' اور ہاتی حضرت ان لوگوں کو دے دیں جنیس میں اپنے دور محومت میں پکھے فہ دے سکا۔ ابو طاہرابن کیرشید تھا' کسی سائل نے اس سے حضرت طبح کا واسطہ دے کر کوئی باغ باغ بھی۔ یہ طبح کا واسطہ دے کر کوئی باغ باغ بھی۔ یہ دو سرا باغ پہلے کو مائل میں گئی دو ہے اور اس کے پہلو میں واقع باغ بھی۔ یہ دو سرا باغ پہلے کے مقابلے میں کمیں زیادہ وسیع اور سرسبزو شاداب تھا۔ ابو مرشد ایک سخاوت پیشہ فض تھا' کسی شاعر نے اس کے مقابلے میں کمی دو اس کے اس نے شاعر سے باس تھے دیے کیے نہیں ہو میں قاض جم میں قاض جم میں قاض جھے تی ہو کہ اس اور میں کہ والے دس بڑار دو ہم دی کر جھے آزاد کرائیں گئی شاعر نے ایسانی کیا۔ شام سے پہلے پہلے ابو مرشد کے اہل خاندان اور میرے گھروا لے دس بڑار دو ہم دے کر جھے آزاد کرائیں گئی شاعر نے ایسانی کیا۔ شام سے پہلے پہلے ہو مرشد کے اہل خاندان کے دس بڑار دو ہم اداکر کے قید سے رہائی دلادی۔

من ابن ذا کدہ جن دنوں عراقین کے گورنری حیثیت سے بھرے میں مقیم سے ایک شاعرید توں ان کی خدمت میں ہاریا بی کے کوش لیے کوشاں رہا لیکن ملا قات نہ ہوسکی ایک روز اس نے کمی خادم سے کما کہ جب امیرواغ میں تشریف لے جائیں جھے بتلا دیا 'ایک دن معن ابن ذا کدہ نسر کے سرے پر دن معن ابن ذا کدہ نسر کے سرے پر کفن ابن ذا کدہ نسر کے سرے پر کھڑے ہوئے تھے 'جب وہ ککڑی قریب آئی تو آپ نے اسے اٹھالیا 'اس پریہ شعر کھا ہوا تھا۔

یاجودمعن ناجمعنا حاجتی فمالی الی معن سواک شفیع (اے معن کی سخادت توبی معن سے میری حاجت کہ دے " تیرے علاوہ کوئی میرا سفارشی شیں ہے)

www.ebooksland.blogspot.com

حياء العلوم جلد سوم 🔭 😽 ۸۸~

وہیں رہنے گئے انہوں نے اونٹ کی میٹنیوں کو ذریعہ محاش بنایا ون بحر سر کوں سے اٹھاتے اور شام کو فروخت کردیے ایک روز برحمیا مدینہ کی گلیوں میں گھومتی بحرری تھی محضرت حسن آپ کھرکے باہر تشریف فرماتے 'انہوں نے برحمیا کو بہان لیا 'لیکن اس نے نہیں بہانا۔ حضرت حسن نے ایک میکانا تو جھے بہانی ہوں کیا تو جھے بہانی انہوں نے نہیں بہانا ہوں کیا تو وہ ہے جھڑت حسن نے فرمایا : میں وہ ہوں جو فلاں روز تیرا میمان بنا تھا۔ برحمیا نے کہا : میرے ماں باپ تھے پر قرمان ہوں کیا تو وہ ہے جصرت حسن نے فرمایا : میں وہ ہوں جو فلاں روز تیرا میمان بنا تھا۔ برحمیا نے کہا : میرے ماں باپ تھے پر قرمان ہوں کیا تو وہ ہے ؟ حضرت حسن نے فرمایا : مراہ دیا دولا کر اسے لیمین دلایا اور خادم کو تھم دیا کہ وہ اس برحمیا کو ایک بڑار میمان اور ایک بڑار ویٹار ویٹار ویٹار عضرت حسین نے بھی برحمیا کو ایک بڑار ویٹار اور ایک بڑار ویٹار وی

ایک مرتبہ عبداللہ این عامراین کریز مجد ہے واپی گھر جارہے تھے۔ راستے میں ایک اڑکا ان کے ساتھ ساتھ جاتے گئا عبداللہ این عامر نے پوچھا کیا تھے بھے ہے کوئی کام ہے؟ اس نے عرض گیا: نمیں! بلکہ میں نے دیکھا آپ تما جارہے ہیں اس خیال ہے آپ کے ساتھ بولیا کہ خدا نخواستہ کوئی بری بات آپ کو پیش آئے تو میں اے اپنے اوپر لوں اور آپ کی حفاظت کروں۔ عبداللہ این عامراس لڑکے کا ہاتھ پکڑ کر اپنے گھر لے گئے اور اسے ان تو میٹی کلمات کے ساتھ ایک بزار دینار عطائے کہ تیرے بدوں نے تھے حن ادب کے زبورے آرات کو بہا تھی کر کر اپنے گھر لے گول طویل سفر کے بعد ایک مشہور کئی کی قبر پہنے 'اور رات کو وہاں قیام کیا۔ ان میں ہے کہ رہا ہے اگر تم اپنے اونٹ کے عرض میرا گھوڑا لے لو تو میں تم میرا گھوڑا لے لو تو میں تم کہ رہا ہے اگر تم اپنے اونٹ کے عرض میرا گھوڑا لے لو تو میں تم کرون ہے خون بہد رہا ہے 'اگر تم اپنے اونٹ کے عوض میرا گھوڑا لے لو تو میں تم کرون ہے خون بہد رہا ہے 'اگر تم اپنے اور اس کا گوشت قافلے کے لوگوں میں تقسیم کرویا۔ جب بید لوگ کرون ہے خون بہد رہا ہے 'اور اس کا گوشت قافلے کے لوگوں میں تقسیم کرویا۔ جب بید لوگ واپس ہو نے تو انہیں راسے میں چوا ہو گھوڑا گینے ہے۔ ان لوگوں نے ای میش کا نام لیا جس نے اونٹ ذری کیا تھا۔ اس نے کہا ہے میرا نام ہے 'کہو کیا کہا تا ہو جو ان کہا کہیں ہی معاملہ خواب میں ہوا ہے 'آئے والوں میں سے ایک نے کہا کہ میں بید گواب میں ہوا ہے 'آئے والوں میں ہے ایک نے کہا وہ میرے والد ہیں انہوں نے جھے خواب میں تھم وہا ہے کہ میں یہ گھوڑا تم تک پہنچا دوں۔

ایک قرائی آپ تجارتی سفرے واپی لوٹ رہا تھا کہ راہ بی اے ایک عرب طا۔ جے مفلی اور بیاری کی شدت نے اپا بی کرویا تھا۔ اس نے راہ خدا میں کچھ دینے کی التجاکی قرائی نے اپنے نوکرے کما کہ جو کچھ افراجات سے باقی بچا ہووہ سب اس سائل کو دھی ڈال دینے اس نے انہیں اٹھانا چاہا لیکن ضعف کی وجہ سے اٹھا نہ سکا۔ اس کی آتھوں سے بے افقیار آنسو بہد پڑے تو پی گاکیا تم اس مال کو کم سمجھ رہے ہو' سائل نے کما: نہیں! میں اس لیے دو رہا ہوں کہ ذمین تممارے کرم کو بھی کھاجائے گی۔ عبد اللہ این عامر نے فالد این عقبہ این ابی معیط سے ان کا گھر نوے بڑار درہم میں خریدا' جب رات آئی تو عبد اللہ ابن عامر نے خالدے گھروالے آہ و بکا کررہے ہیں۔ انہوں نے ابل فانہ سے ان کے موالوں کو جد دریا فت کی۔ گھروالوں نے اللہ کے گھروالوں کو جد دریا فت کی۔ گھروالوں نے اللہ کے گھروالوں کو جد دریا فت کی۔ گھروالوں نے اللہ کے گھروالوں کو دریا ہوں کہ کہ ہوریا دریار پیش کے نامد کے گھروالوں کو میں بایا اور کما کہ یہ گھر بھی تم ہمار میں الماری مول تو انہوں نے ایک بڑار دریار بیسے کی ہارون رشید نے مالک ابن انس کی خد میں بیا بی صوریار روانہ کے 'بارون رشید نے کی جرات کیے کی جرات کیے گی جرات کی جرار دیار بیسے کی بارون رشید نے کی بارون رشید نے لیٹ این سعد سے کما کہ تم ہماری رعایا میں سے ہو پھر تم نے ہمارے بالیج موریار کے مقاطے میں ایک بڑار دیار بیسے کی برات کیے گی جرات کی جرات کیے گی جرات کے جو اللہ کی جرات کی جرات کیا کہ تم ہماری رعایا میں سے ہو پھر تم نے ہمارے براج میں کی جرات کیا گھر تھی جرات کی جرات کی جرات کی جرات کیا گھر تھی کی جرات کیں۔ ان کی جرات کی جرات کی کی جرات کی جرات

نے کہا! امیرالمؤمنین مجھے نقے کی تجارت سے روزانہ جو آھنی ہوتی ہوتی ہوتی آگئے بڑار دینار ہے۔ اندا مجھے اس بات سے شرم آئی کہ میں اپنی ایک دن کی آخذ ہوتی کہ بیش کوں ایٹ ابن سعد کی مخاوت معمور ہے۔ یکی وجہ ہے کہ ایک بڑار دینار ہو میہ آئی انہوں کے باوجود بھی ان پر زکوۃ فرض نہیں ہوئی۔ یہ بھی بیان کیا جاتا ہے کہ ایک مورت نے بیٹ ابن سعد سے تعور اسا شد ہا آگا انہوں نے اس بورا مشکیرہ مطاوکریا کی نے عرض کیا کہ وہ تو تعورت پر قابع تھی 'جواب ویا: اس نے اپنی ضرورت کے بقدر سوال کیا ہے 'ہم نے ان نعتوں کے مطابق مطاوکریا ہے جو اللہ نے ہمیں وقت رکھی ہیں۔ ایٹ ابن سعد ہر میج اس وقت تک کس سے کوئی بات نہ کرتے تھے جب تک تمین سوساٹھ مکینوں کو صدف نہ دے دیتے۔ اس میش کتے ہیں کہ میری ایک بھری بیار ہوگئ ' فیٹمہ ابن عبرالر حمٰن ہر روز میج و شام اسے دیکھنے کے لیے آتے اور پوچھے آیا اس نے کھاس کھائی ہے یا نہیں۔ نیز بچ بغیروورد کے کسے مبر کرلیتے ہیں؟ چلتے وقت وہ میرے گزائے کے گئے کہ دکھ دیے اور یہ جھے آیا اس نے کھاس کھائی ہے یا نہیں۔ نیز بچ بغیروورد کے کسے مبر کرلیتے ہیں؟ چلتے وقت وہ میرے گزائے کے گئے کہ دکھ دیے اور یہ جھے آیا اس نے کھاس کھائی ہے انہیں۔ نیز بچ بغیروورد کے کسے مبر کرلیتے ہیں؟ چلتے وقت وہ میرے گزائے کہ میں سورے ہاں تمین سوورنار جع ہو گئے ہیں یہ تمنا کرنے لگاگاش یہ بھی بیاری دے۔

عبدالملک ابن موان نے اساء ابن خارجہ ہے کہا کہ جھے تہاری چند خصوصیات کا علم ہوا ہے میں تہاری زبان ہے ان کی تغمیل سننا چاہتا ہوں۔ اساء نے عرض کیا: امیرا کمنومنین! اگر آپ کسی دو سرے کی زبان سے سنیں تو زیادہ بھتر ہوگا۔ عبد الملک نے تغمیل سننا چاہتا ہوں۔ اساء نے عرض کیا: امیرا کمنومنین! میں نے بھی اپنے ہم نظین کے سامنے پاؤں نہیں بھیلائے۔ اگر بھی میں نے لوگوں کو کھانے پر دعو کیا اور انہوں نے اسے احسان سمجھا تو اس سے بوا احسان میں نے اپنی ذات پر سمجھا کہ انہوں نے دعوت قبول کی اگر میں نے کسی سائل کو بھی دیا تو اسے زیادہ نہیں سمجھا 'خواہ وہ کتنائی زیادہ رہا ہو۔ سعید ابن خالہ نواہ وہ کتنائی زیادہ رہا ہو۔ سعید ابن خالہ فراخ دست تی تھے 'ان کے بارے میں مشہور تھا کہ اگر وہ سائل کو بچھے نہ دے پائے تو اسے ایک دستاویز لکھ کردیے کہ جب بھی بچھے کہیں سے روپ ملے گا میں تھے وے دوں گا۔ ایک دوز یہ سلیمان ابن عبدالملک کے پاس آئے 'سلیمان نے آئی وجہ دریافت کی کہنے گئے۔ جمیں ہزار وینار کا قرض ہے سلیمان نے ادبیں ساٹھ ہزار دینار حطا عکے۔ تمیں ہزار قرض کی اوائیکی کے لیے 'اور تمیں ہزار عطاء کے طور پر۔ سلیمان نے یہ شعر دھا۔

انی سمعت معالصباح منادیا یامن یعین علی الفتی المعوان الی سمعت معالصباح منادیا یامن یعین علی الفتی المعوان (یس نے معالک منادی کرنے والے کوید کتے ہوئے ساتھا اے وہ محص جو انتمائی مددگار جو ان کی المراد کرے)۔

قیں ابن سعد عبادہ بھار ہوئے۔ ان کے بہت ہے احباب و اقارب میادت کے لیے نہیں آئے انہوں نے نہ آنے کی وجہ دریافت کی۔ لوگوں نے بتلایا کہ انہوں نے تم سے قرض لے کرر کھا ہے 'ادائیگی نہ کرنے کی دجہ سے وہ شرمندہ ہیں 'اور تہمارا سامنا کرنے سے کترائے ہیں۔ قیس نے کہا: فدا اس مال کو ذلیل کرے یہ بھائیوں کو آپس میں طنے بھی نہیں دیتا۔ اس کے بعد انہوں نے یہ اعلان کراویا کہ جس کے ذہ بھی قیس ابن سعد کا پکھ ہے وہ معاقب ہے۔ یہ اعلان من کراتی کھڑت سے لوگ عمادت کے لیے اسے کہ ان کے کھرکی میرد می ٹوٹ گئی۔

اسحان کتے ہیں کہ میں نے ایک معروض کی تلاش میں کونے کی مجد اشعث میں نماز فجراوا کی نماز کے بعد کس نے میرے سامنے
کیڑوں کا ایک جو ڑا اور جوتے لاکر رکھے میں نے اس ہے کہا میں اس مجد کا نمازی نہیں ہوں۔ انفاق سے یہاں آگیا ہوں۔ اس
نے کہا کوئی حرج نہیں۔ کل رات اشعث ابن قیس کندی میند منورہ سے کونے تشریف لائے ہیں 'انہوں نے عظم دیا ہے کہ ہر
نمازی کو ایک جو ڑا کیڑے اور جوتے ویے جائیں۔

میخ ابوسعید حرکوشی نیٹا بوری کتے ہیں کہ میں نے محرابن محرالحافظ سے سنا وہ مجاور مکہ شافع کے حوالے سے یہ واقعہ بیان کرتے تھے کہ مصرمیں ایک مخص تھا جو فقراء اور ضرورت مندوں کے لیے چندہ کردیا کرتا تھا ایک روز ایک مخص اس کے پاس آیا اور کہنے لگا کہ میرے یہاں بچہ پیدا ہوا ہے اور میرے پاس ایک بھوٹی کوڑی بھی نہیں ہے وہ مختص اپنی عادت کے مطابق الحما اور کہنے لگا کہ میرے یہاں بچہ پیدا ہوا ہے اور میرے پاس ایک بھوٹی کوڑی بھی نہیں ہے وہ مختص اپنی عادت کے مطابق الحما اور

www.ebooksland.blogspot.com

سائل کوساتھ لے کر مختلف لوگوں کے پاس پنچا محرسب نے معذرت کردی۔ آخر میں وہ ایک قبر پر آکر پیٹے کیا اور صاحب قبرے کنے لگاکہ تو زندگی میں بوائن تھا' آج میں بہت سے لوگوں کے پاس اس مخص کی ضرورت لے کر پنچالیکن سب نے انکار کردیا۔ یہ كمدكراس نے اليك دينار نكالا اسے توڑا۔ نصف خود ركھا اور نصف سائل كو بطور قرض ديا۔ رات بيں اى مرحوم منى كى زيارت موئی جس کی قرر محکوه ال کرمیا تھا اس نے کہا تم آج محمد عاطب سے اہمیں جواب دینے کی اجازت نہیں ورند میں اس وقت تماری ضرورت بوری کردیا۔ تم میرے گرجاؤ اور میرے بحول سے کو کہ وہ فلال چو کھے کے نیچ سے زمن کودیں وہاں انسیں پائچ سو دینار ملیں مح تم وہ پانچ سو دینار لے کرسائل کو دے دینا۔ یہ مخض اس کے محرکیا اور خواب سایا جمروالوں نے زمین تحودی وا تعتد وال پانچ سودينار موجود تے انهول نے وہ تمام مال اسے لاكروے ديا اس نے كما بعالى يہ تمارا مال ب تم ركو، میرے خواب کاکیا اعتبار؟اس نے کہا: ہمارے باپ نے مرفے کے بعد بھی ساوت جاری رقمی میا ہم زندگی میں بھی اس سے محروم رہیں؟ وہ مخص یہ مال کے کرساکل کے پاس پیچا۔اسے واقعہ سایا۔اور مال اس کے سامنے رکھ دیا۔ساکل نے ایک دینارلیا اس ك دو كلاے كے " آدما خود ركما " أدم ب قرض اداكيا "اور باقى كے متعلق كماية تمام دينار فقراء من تقتيم كرادو- ابوسعيد كتے ہیں میں نہیں جانتا کہ ان میں بواسخی کون تھا۔ روایت ہے کہ امام شافع مرض الموت میں کرفتار ہوئے وہ اس وقت معرمیں تھے، انہوں نے دمیت کی کہ مرتے کے بعد میرے عسل کے لیے فلال مخض کوبلایا جائے 'جب ان کا انقال ہو کیا تو اس مخض کو اطلاع دی می جس کے بارے میں دمیت فرائی علی اس نے ان کی یادواشت کی کائی منگوائی اس میں لکما ہوا تھا کہ مجم پرستر ہزاردرہم کا قرض ب- اس مخص نے وہ تمام قرض این ذے لیا اور کھنے لگا میرے عسل دینے سے ان کی مراد می تھی کہ میں ان کے قرض کی " الودك" دور كدول- ابوسعيد واعظ حركوشي كت بين كم معرات تي بعد من قي ال مخص كا كمر قلاش كيا " كي لوكول في ميري رہنمائی کی میں نے اس کے بوتوں پر بوتوں سے ملاقات کی ان کی پیٹانیاں شرافت کا مظر تھیں اور ان کے چرے اس آیت کا معدال تصور كان ابو هم اصال عا (اوران كياب يوكارت ) معرت الم شافق فرات بي كرجب محمد حمارابن الي سلمان كايه واقعه معلوم بوائب مجمع ان سے محبت بورق ب اوريه محبت بيشه رب كي ايك روزوه اسنے كدھے پر سوار چلے جارے تے 'راستے میں ان کا گذر ایک درزی کے پاس سے ہوا' انہوں نے وہاں محمر کرایا ٹوٹا ہوا تھے درست کرانے کا ارادہ کیا' درزی دوڑ تا ہوا آیا اور متم دے کر کہنے لگا آپ سواری سے نہ اڑیں میں اس طرح آپ کا تھمہ سی دوں گا۔ چنانچہ درزی نے کھڑے کھڑے ان کا محمد سیا انہوں نے وس دینار کی ایک ملیلی تکالی اور درزی کو معاوضے میں دے دی ساتھ ہی معاوضے کی کی پر معذرت بھی کی اس موقعہ پرامام شافق کے یہ دوشعر ہمی پر معید

یالهف قلبی علی مال اجو دبه علی المقلین من اهل المروآت ان اعتذاری لمن جاءیسالنی مالیس عندی لمن احدی المصیبات (مال دیم کرول تریم کوری مغلول پر ساوت کول کین ماکل سے معذرت کرنے کے علاوہ کوئی چارہ نہیں میو تکہ میرے

پاس اتامال نیس کمه کمی معیبت میں کام اسکے)۔

رقع ابن سلیمان کتے ہیں کہ ایک فض نے امام شافع کی مواری کی رکاب کڑی۔ آپ نے ربع سے فرمایا اسے چار دینار وے دو اور میری طرف سے معذرت بھی کردو کہ اس کی قدر افزائی کے مطابق سلوک نہ کرسکا۔ ربیع حمیدی کے حوالے سے کتے ہیں کہ امام شافع صفاء سے مکہ مکرمہ تشریف لائے تو ان کے پاس دس ہزار دینار تھے کہ سے باہر انہوں نے اپنے قیام کے لیے خیر نصب کیا اور میری کی نماز پڑھنے کے بعد وہ تمام دینار اپنے سامنے ڈال کر بیٹے گئے "اور ہر آنے والے کو مطمی بحر بحر کردیے گئے "ظہری نماز کے اٹھے تو زمین پر ایک دینار بھی باتی نہیں رہا تھا۔ ابو قور کتے ہیں کہ جب امام شافع نے مکہ مکرمہ کے لیے رخت سنماند مان وال بیاس مال بہت تھا" آن ہم امام "اپنی سخاوت اور دریا ولی کے باحث مال جمع کرنے کے عادی نہیں تھے " میں نے عرض کیا کہ اس

**P4** 

احياء العلوم جلدسوم

K

مال کے عوض آپ کوئی جائداد خریدلیں آپ کے بھی کام آئے گی اور آپ کے بچوں کے بھی۔ سنرے واپسی کے بعد میں نے مال کے بارے میں پوچھا ، فرمایا: وہاں جھے کوئی الیم جائداد نہ مل سکی جے میں خریدلیت کہ کی اکثر جائیدادیں وقف ہیں۔ البتہ منی میں میں نے ایک وار المسافرین تقیر کرا دیا ہے۔ اس میں ہماری ساتھی تجاج قیام کیا کریں گے۔ اس کے بعد آپ نے یہ دو شعر پر مے:

ارىنفسىتتوقالىامور يقصردونمبلغهنمالى فنفسىلا يطاوعني ببخل ومالي لايبلغهن فعالي

(میرا دل بہت سے ایسے امور کی خواہش رکھتا ہے جن تیک میرے مال کی رسائی نمیں کول میرا بخل پر آمادہ نہیں اور میرا مال میرے افعال کا ساتھ نہیں دیتا )۔

انحراماقبول مدحتنا وتركمانرتجى من الصفد كما الدراهم والدنانير في البيع حرام الايدابيد

(ہماری مدح قبول کرنا اور جس بخشش کے ہم امیدوار ہیں وہ نہ دینا حرام ہے 'جس طرح درہم و دیناری تھے اس ہاتھ لے اس ہاتھ دے کے اس ہاتھ دے کے اس ہاتھ دے کے طریقے کے علاوہ جائز نہیں)۔

ابراہیم ابن شادنے یہ شعررد مے اور اپنے نوکرے بوچھا یہ شام کب سے مقیم ہے نوکرنے کما دو ماہ سے ابراہیم نے تھم دیا کہ اسے تمیں بزار درہم دیتے جائیں اس کے بعد قلم کاغذ متلوایا اور یہ دو شعر کھے۔

اعجلتنافاتاكعاجليرنا قلاولوامهلتنالمنقلل فخذالقيلوكن كانكلمتقل ونقولنحن كائننالمنفعل

رتم نے ہم سے جلدی دیے کا نقاضہ کیا'اس لیے جلدی میں جو کھے بن پڑا حاضرے اگر تم کھے مملت دیے تو ہم اتنا کم ہرگزند دیے'
اب تو یہ تحو الاال قبول کو 'اور سمجو گویا تم نے ہماری مدح میں کھے نہیں کما اور ہم یہ سمجیس گی گویا ہم نے تہیں کھے نہیں ویا)۔
روایت ہے کہ حضرت حثان فی کے حضرت طور پر بچاس ہزار در ہم تھے ایک دن حضرت حثان المجد میں پہنچ تو حضرت طور نے
ان سے کما کہ میں نے بچاس ہزار در ہم کا انظام کرلیا ہے آپ المحوالیں' انہوں نے فرمایا: اے ابو قبر! یہ مال تمہارا ہے' اس
سفاوت پر تمہارے تعاون کے لیے شکریہ جو تمہارا شیوہ ہے۔ سعدی بنت عوف کمتی ہیں کہ میں حضرت طور کے پاس کی 'وہ کھے
سمران بار نظر آرہے تھے' میں نے وجہ دریافت کی۔ انہوں نے کما میرے پاس کھی مال جمع ہوگیا ہے۔ اس کی وجہ سے پریثان ہوں۔
میں نے عرض کیا: اس میں پریثان ہونے کی کیا بات ہے۔ اپنی قوم کے لوگوں کو بلاؤ' اور یہ مال ان میں تقسیم کردو' یہ س کر طور نے

-4

احياء العلوم جلدسوم

اپ فادم ہے کہا کہ وہ قوم کو جمع کرے 'لوگ آئے 'اور اپنی اپنی قسمت کے مطابق مال لے کر رخصت ہوئے میں نے فادم سے پوچھا کتنا مال تھا۔ اس نے جواب دیا چار لاکھ درہم ایک اعرابی حضرت طفہ کی فدمت میں حاضر ہوا اور اس نے اپنی قرابت واری کے وسیلے سے کچھ مانگا۔ آپ نے فریایا: اس حوالے سے آئ جمک کے کچھ نہیں مانگا۔ حضرت حثان نے میری ایک زمین کے تین لاکھ درہم لگائے ہیں۔ اگر تم چاہو تو یہ زمین لے لو 'اور چاہو تو میں زمین ان کے ہاتھ فروخت کردوں 'اور وقم حمیس دے دوں۔ اس نے کہا مجھے مال کی ضرورت ہے 'چانچہ حضرت طفہ نے ذمین فروخت کردی اور اس کی قیمت اعرابی کو دے وی۔ ایک روز حضرت علی کرم اللہ وجہ نوب روئے 'لوگوں نے وجہ دریافت کی۔ فرمایا: سات روز سے میرے گھر میں کوئی معمان نہیں آیا 'مجھے ڈر ہے کہ کسیں اللہ تعالی نے میری تذکیل نہ کی ہو۔ ایک فض اپنے دوست کے پاس آیا 'وروازے پر دستک وی ووست نے آئے کی وجہ دریافت کی۔ آئے اور گھر ہے کہ کسیں اللہ تعالی کہ میری چار لاکھ درہم کا مقموض ہوں 'اس نے چارلاکھ درہم قول کراسے دے دیے 'اور گھر میں آگر روئے لگا 'بوی نے کہا اگر تمہیں یہ مال دینا اتا ہی شاق گذرا ہے تو نہ دیتے۔ اس نے کہا میں اس مال کی جدائی پر افکبار میں ہوں۔ بلکہ اس لیے رو تا ہوں کہ میں نے اپنے دوست کی خبر کیری خیس کی۔ آگر میں اس کے حالات پر نظر رکھا تو اسے اپنی مغورت سے ضرورت کے کر میرے دروازے پر نہ آنا پر تا۔ اللہ تعالی ان پا کیزہ خصال لوگوں پر رحم فرمائے 'اور ان سب کو اپنی مغفرت سے ضرورت کے کر میرے دروازے پر نہ آنا پر تا۔ اللہ تعالی ان پا کیزہ خصال لوگوں پر رحم فرمائے 'اور ان سب کو اپنی مغفرت سے نوازے۔

## بیان زمم البخل بخل کی **ز**ممت کابیان

قرآن و حدیث کی روشنی میں: ارشاد ربانی ہے۔ وَمَنُ ثِيوْفَ شُسَحَ نَفْسِهِ فَأَ وَلَئْكُ هُمُ الْمُفْلِحُون (پ ۲۸رس آیت ۹) اور واقعی جو محض اپن طبیعت کے بخل سے محفوظ رکھا جائے ایسے ہی لوگ فلاح پانے والے ہیں۔

طِدَارِتَادِ قَرَايا: وَلا يَحُسَبُنَ ٱلَّذِينَ يَبْحُلُونَ بِمَا ٱتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فُضُلِهِ هُوَ خَيْرُ ٱلَّهُمُ بِلُهُو شَرْلَهُمْ سَيُطَوِّقُونَ مَا بِحُلِمُ الْمِيوَ مُالْقِيَامُةِ

اور ہر گزخیال نہ کریں ایسے لوگ جو ایس چیز میں بکل کرتے ہیں جو اللہ تعالیٰ نے ان کو اپنے فضل سے دی ہے کہ یہ بات کے دوز ہے کہ یہ بات ان کے لیے بہت ہی بری ہے 'وہ لوگ قیامت کے روز طوق پہنا دیئے جائیں گے اس کا جس میں انہوں نے بکل کیا تھا۔

ایک موقع پریدارشاد فرایا: الذین یُنځکونکوکامُرونکالنگاس بالبُخل ویکنیمونکمالُتاهیم آلله مین فضیده انه چ راآیتگا جولوگ بخل کرتے ہوں اور دو سرے لوگوں کو بھی بخل کی تعلیم کرتے ہوں اور اس چیز کو پوشیدہ رکھتے ہوں جو اللہ نے ان کے اپنے فضل سے دی ہے۔ الخ۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔

ایاکم والشح فانه اهلک من کان قبلکم حملهم علی ان یسفکوا دماء هم ویستحلوامحارمهم (ملم جایز ابوداود نائی مبدالله این عن ا

بن ہے بچواس لیے کہ تم ہے پہلے لوگوں کو ان کی اس جہارے نے بلاک کیا کہ وہ خونریزی اور اللہ کی حرام کردہ چیزوں کو جائز قرار دیں۔

ایک مدیث میں فرمایا:۔

ارشاد فرما<u>یا</u> شب

لايدخل الجنتبخيل ولاخبولاخائن ولاسبى الملكة (احمدابوبك) جنت من نه بخيل جائح كانه مكارئد فائن اورنه برمزاج-

اك روايت مي ولا جبار (اورنه ظالم) اوراك روايت مي ولا منان (اورنه احمان جمال والا) كالفاظ ين-يبي

ثلاث مهلکات شح مطاع و هوی متبع واعجاب المر عبنفسه (۱) تین چزیں مملک ہیں وہ بل جس کی اطاعت کی جائے وہ خواہش نفس جس کی اتباع کی جائے اور خود ہندی۔

ایک روایت میں برالفاظ ہیں ہ۔

ان الله يبغض ثلاثة الشيخ الزانى والبخيل المنان والمعيل المختال (تني نائي-ابودر)

الله تعالى تين آدميوں كونالبندكرا ب بو رجے دانى كو احسان جلانے والے كو بخيل كو اور متكبر فقيركو-

ارشاد فرمایا:

مثل المنفق والبخيل كمثل رجلين عليهما جبة من حديد من للن ثديهما الى تراقيهما فاما المنفق فلا ينفق شيئا الا سبغت او و فرت على جلده حتى تخفى بنانه واما البخيل فلا يريدان ينفق شيئا الا قلصت ولزمت كل حلقة مكانها حتى اخذت بتراقيه فهويو سعها ولا تتسع (بخارى وملم-الوبرية) فرج كرنے والے اور بخل كى مثال الى بي بيے دو آدى لوب كار آپنے ہوئے ہوں سينے سے آسلى كى فرج كرنا ہے وہ كرنا اس كے جم پر فحيلا ہوجانا ہے اور اس كى فرج كرنا ہے وہ كرنا اس كے جم پر فحيلا ہوجانا ہے اور اس كى فرج كرنا ہے وہ كرنا اس كے جم پر شرج انا ہے اور اس كى فرج كرنا ہے وہ كرنا اس كے جم پر شرج انا ہے اور اس كى فرج كرنا ہے وہ كرنا اس كے جم پر شرج انا ہے اور اس كى فرج كرنا ہے وہ كرنا اس كے جم پر شرح انا ہے اور اس كى فرج كرنا ہے وہ كرنا اس كے جم پر شرح انا ہے اور ہر كرى ابنى بكر فرم مرجاتى ہے ، جب ہواں وقت كرنا ہى ہو وہ كرنا ہے كو كھيلانے كى كوشش كرنا ہے ليكن تهيل نہيں يا نا۔

رسول اكرم صلى الله عليه وسلم به دعاكيا كرت تهد

<sup>(</sup>١) يردوايت كتب العلم من كذري ب- (٢) مرالبخيل المنان كي مجد الغنى المظلوم-

حياء العلوم بجلد سوم

اَللْهُمَّ اِنِّیُ اَعُوْ دُبِکَمن الْبُحُلِ وَاَعُوْ دُبِکَ أَنُ اُرَّدَالِی أَرُّ ذَلِ الْعُمْرِ (بخاری-سوم) اے الله ایش بخل سے تیری پناہ چاہتا ہوں' بزدلی سے تیری پناہ چاہتا ہوں' اور اس بات سے تیری پناہ چاہتا ہوں کہ کہ ذلیل زندگی کی طرف لوٹا دیا جاؤں۔

ایک مدیث میں ہے۔

اياكم والظلم فان الظلم ظلمات يوم القيامة واياكم والفحش فان الله لا يحب الفاحش ولا المتفحس واياكم والشح فانما اهلك من كان قبلكم الشح المرهم بالكذب فكنبوا وامرهم بالظلم فظلموا وامرهم بالقطيعة فقطعوا (١) (مام - عبرالله ابن عمرة)

ظلم سے بچ'اس لیے کہ ظلم قیامت کے دن تاریکیوں کی صورت اختیار کرجائے گا اور فخش سے بچ'اس لیے کہ اُس کے کوگوں کو بخل لیے کہ اللہ تعالیٰ کونہ فاحش پند ہے اور نہ منتخش'اور بکل سے بچ'اس لیے کہ تم سے پہلے کے لوگوں کو بخل بی کہ النہوں نے بہت کہا انہوں نے معان کہا انہوں نے طلم کیا'اس نے قطع رحمی کا تھم دیا انہوں نے قطع رحمی کی۔

ايك روايت من بي الغاظ بين:

شرمافی الرجل شعهالع وجبن خالع آدی میں برترین چزانتائی بل اور شدید بردی ہے۔

ایک مخص سرکاردد عالم صلی الله علیه وسلم ے حمدِ مبارک میں شہید ہوا عورتوں نے اس پر نوحہ کیا ایک عورت رو کر کئے گئی : آہ شہید! آپ نے اس سے فرمایا :

ومایلر کانه شهید فلعله کان ین کلم فیمالا یعنیه او به خل فهالا ینقصه دابویعلی ابومریه) مجفی کیا معلوم که مرتے والا شهید ہے ہوسکا ہے وہ فضول کوئی میں جٹلا رہا ہو کیا اس نے ایسی چزمیں جل کیا ہوجودیے سے کم نہ ہوتی ہو۔

حضرت جیرابن مطعم روایت کرتے ہیں کہ غروہ حین سے والهی پر ہم سرکار دوعالم صلی الله علیہ وسلم کے ہمراہ تھے 'راسے میں چند اَعراب آپ کے گرد جمع ہو گئے 'اور مانگنے گئے 'انہوں نے اس سلسلے میں اتنا اصرار کیا کہ آپ کو مجبوراً بیول کے درختوں کے پیچھے پناہ لینی پڑی 'اور آپ کے چادر خار دار شاخوں میں الجھ می 'آپ نے مجدور محسر کر فرمایا :۔

اعطونی ردائی فوالذی نفسی بیده لوکان لی عددهنه العضاه نعمالقسمته بینکم شملا تجدونی بخیلاولا کناباولا جبانا (۱۵۱۰)

میری جادر بھے دے دو اس ذات کی تئم جس کے قبضے میں میری جان ہے آگر میرے پاس ان کانوں کی تعداد کے مطابق بھی تعتیں ہوں تو میں تم لوگوں تیں تقسیم کردوں پھرنہ تم جھے بخیل سمجھو 'نہ جمونا اور نہ بردل۔

حضرت عمر روایت کرتے ہیں کہ ایک بار آپ نے مال تلتیم فرمایا۔ میں نے عرض کیا کہ ان لوگوں کی بہ نبست جن کو آپ نے مال صطا فرمایا ہے وہ سرے لوگ زیادہ مستحق تھے۔ آپ نے ارشاد فرمایا :

<sup>(</sup>۱) محرماكم كى دوايت بي به الفاظ نين بي "امرهم بالكنب الغ" اس كه بجائع به الفاظ بي "وبالبخل فبخلوا وبالفجور ففجروا"مسلم بين جارى دوايت بي اي مغمون كي حال ہے۔

انهم یخیرون بین ان یسالونی بالفحش او یبخلونی ولست بباخل (ملم)
انس اختار که ده برابحلا که کرجم سے انگ لیں یا جھے بخیل کمیں والا تکہ میں بخیل نمیں ہوں۔
حضرت ابو سعید الخدری فرماتے ہیں که دو محض سرکا یودوالم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور انہوں نے ایک
اونٹ کی قیت ماتی آپ نے دو دینار مرحمت فرمائے ، با ہر لکے تو ان کی ملاقات حضرت عرصہ موکی انہوں نے آخضرت صلی اللہ
علیہ وسلم کی تحریف کی اور ان کے سلوک کا شکریہ اوا کیا۔ حضرت عرق آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے تو ان دو آدمیوں کا قول بھی
نقل کیا۔ آپ نے ارشاد فرمایا :

لكن فلان اعطيته مابين عشرة الى مائة ولم يقل ذلك وان احدكم يسالنى في نطلق في مسالته متأبطها وهي نار فقال عمر : فلم تعطيهم ماهو نار فقال يأبون الا ان يسالوني ويأبي الله لى البخل (احم الإسل برا نمو)

سین فلال فضی کو میں نے دس اور سوکے در میان دینار دیئے گئین اس نے نہ تعریف کی نہ شکریہ اواکیا۔ تم میں سے بعض مانلنے آتے ہیں' اور جب اپنی مانگ پوری کرالیتے ہیں تو آگ لے کرلوٹے ہیں' معز عمر نے عرض کیا آپ آگ دیتے ہی کیوں ہیں؟ فرمایا: وہ مانگنے سے باز نہیں آتے' اور اللہ میرے لیے بمل پند نہیں فرما آ۔

حضرت ابن عباس موى عود الله تعالى فجود وايجد الله لكم الا ان الله عزّوجل خلق الجود من جود الله تعالى فجود وايجد الله لكم الا ان الله عزّوجل خلق الجود فجعله في صورة شجرة وجعل راسه راسخا في اصل شجرة طوبي وشد اغصانها باغصان سدرة المنتهى ودلى بعض اغصانها الى الدنيا فمن تعلق بغصن منها ادخله الجنة الا ان السخاء من الايمان والايمان في الجنة وخلق البخل من مقته وجعل راسه راسخا في اصل شجرة الزقوم ودلى بعض اغصانها الى الدنيا فمن تعلق بغصن منها ادخله النار الا ابن البخل من الكفر والكفر في النار (مند الغروس)

سفادت الله تعالیٰ کی سفادت کا پر تو ہے' تم سفادت کرو' الله تم پر سفادت فرائے گا۔ الله نے سفادت کو ایک در فت کی صورت میں پیدا کیا ہے' اس کی جڑ جمزؤ طوبی کی جڑ جس راسخ کی' اور اس کی شنیوں کو سدر آہ المنتی کی شاخوں سے باندھا' اور اس کی بعض شاخیں دنیا میں لاکا دیں جو مخفس ان میں سے ایک شاخ پکڑلیتا ہے جنت میں داخل ہوجا تا ہے یا در کھو سفادت ایمان کا جزوہے اور ایمان جنت میں جائے گا اور الله نے بحل کو اپنے ضعے سے پیدا کیا ہے اور اس کی بحد شاخیں دنیا میں بھی لاکا دی ہے۔ جو مخفس اس کی کوئی شاخ پکڑلیتا ہے دونے میں جاتا ہے یا در کھو بخل کفرہے' اور اس کی بچھ شاخیں دنیا میں بھی لاکا دی ہے۔ جو مخفس اس کی کوئی شاخ پکڑلیتا ہے دونے میں جاتا ہے یا در کھو بخل کفرہے' اور کفرکا ٹھکانہ جنم ہے۔

ایک روایت میں ہے:۔

السخاء شجرة تنبت فى الجن فلا يلج الجنة الاسخى والبخل شجرة تنبت فى النار فلا يلج البنار الابخيل فى النار الابخيل سادت أيك درفت عبو جنت من الآلب السلي جنت من مرف عنى بى داهل بوگا اور بحل ايك درفت عبودن من بيرا بو آلب السلي دون من مرف بخيل بى جائك ا

روایات پس ہے کہ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے بی حبان کے وفد سے بوچھا ترازا سردار کون ہے؟ انہوں نے جواب ویا ہمارا سردار جد ابن قیس ہے، لیکن اس میں نبوی کا مرض ہے، آپ نے فرمایا: بحل سے بدھ کرکون سا مرض ہوسکتا ہے۔ تہمارا سردار جد ابن قیس نہیں بلکہ عمرابن جموح ہے (طرانی صغیر۔ کعب ابن مالک ایک روایت میں یہ الفاظ ہیں کہ ایک وفد کے ارکان نے آپ کے سوال کے جواب میں کہا ہمارا سردار جد ابن قیس ہے؟ آپ نے ان سے بوچھا تم کس بناہ پر اسے اپنی سرداری کے لیے موزوں سیمھتے ہو، انہوں نے کہا وہ ہم میں سب سے زیادہ مالدار ہے۔ لیکن وہ بحل کی تصت سے بھی بری نہیں ہے۔ آپ نے فرمایا: یہ ہم بردا سرون ہے، بحل سے بدھ کراور کیا مرض ہوسکتا ہے، وہ تہمارا سردار بننے کا اہل نہیں ہے انہوں نے عرض کیا تب ہم کے اپنا سردار منف کریں۔ انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا تہمارا سردار بھرابن البراء ہے (ماکم۔ ابو ہریہ ) حضرت علی شروایت کرتے ہیں کہ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔

ان الله يبغض البخيل في حياته السخي عندموته (١) (مند الفردوس) الله تعالى اس فض كونا يندكر تام جوائي زندگي من بخيل موادر موت كووت مخي مو-

حفرت الوجرية س اتخضرت صلى الله عليه وسلم كأبيه ارشاد موى ب

السخى الجهول احب الى الله من العابد البخيل (تذي)

جاال منی اللہ کے نزدیک بخیل عبادت گذار سے زیادہ محبوب ہے۔ معال منی اللہ کے نزدیک بخیل عبادت گذار سے زیادہ محبوب ہے۔

بن اورایمان بندے کے دل میں کیجانمیں ہو سکتے۔

به بمی فرمایا:۔

خصلتان لا يجتمعان في مئومن البخل وسوء الخلق (تذي - ابوسعية) دو خصلتين مؤمن من جمع نين بوعق بحل اور بداخلاق -

ایک مدیث میں ارشاد فرمایا:

لاينبغى لمؤمن ان يكون بخيلا ولاجبانا (٢)

مؤمن كے لے مناسب نسيس ہے كه وہ بخيل يا بردل مو-

ایک روایت ہے سرکار دوعالم صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایات

بقول قائلكم الشحيح اعذر من الظالم واى ظلم اظلم عند الله من الشح حف الله تعالى بعز تمو عظمته وجلاله لا يدخل الجنة شحيح ولا بخيل (٣) تم من الله تعالى بعز والا كتاب بني كالم كى بدنيت معنور به عالا تكه الله كنزديك بكل سے بني كركوكي ظلم نبي الله نائي مزت مظمت اور جلالت كى قتم كماكى به ندجت من حريص جائے كا اور نہ بخيل -

آیک روایت میں ہے کہ سرکار وو عالم صلی اللہ علیہ وسلم بیت اللہ کا طواف کررہے تھے 'آپ نے ایک مخص کو فلاف کعبہ سے لپٹ کریہ دعا کرتے ہوئے سنا: اس کھرکے نقد کس کے طفیل میرا گناہ معاف کردیجئے۔ آپ نے اس سے دریافت کیا جھے بتلا تیرا گناہ کیا ہے؟ اس نے عرض کی یا رسول اللہ! میرا گناہ اتنا تھین ہے کہ میں اسے بیان نہیں کرسکا۔ آپ نے فرمایا: تیرا گناہ برا ہے یا

(۱) مجھے اس کی اصل نہیں ملی۔ (۲) یہ روایت مجھے ان الفاظ میں نہیں لی۔ (۳) یہ روایت اس تفسیل کے ساتھ کمیں نہیں ملی البتہ ترزی میں معرت ابو برکڑی روایت اس مضمون کی موجود ہے اور وہ ابھی نقل ہوئی ہے۔

احياء أتعلوم جلدسوم

یہ زمین؟ اس نے عرض کیا: یا رسول اللہ! میراگناہ زمین سے بھی ہوا ہے 'آپ نے پوچھا: کیا تیراگناہ پہاڑوں سے بھی ہوہ کر 'آپ نے فرایا: تیراگناہ ہوا ہے یا سمندرد؟ ن نے عرض کیا: میراگناہ اللہ ایس نے عرض کیا: میراگناہ ہوا ہے 'آپ نے فرایا: تیراگناہ ہوا ہے 'آس نے عرض کیا: میراگناہ آسانوں سے بھی ہوا ہے 'آپ نے دریافت فرایا: تیراگناہ ہوا ہے یا آسان؟ اس نے عرض کیا: میراگناہ آسانوں سے بھی ہوا ہے 'آب نے وجھا: کیا تیراگناہ عرض کیا: تیراگناہ ہوا ہے یا آسان؟ اس نے عرض کیا: تیراگناہ ہوا ہے یا آسان؟ اس نے عرض کیا: تیراگناہ ہوا ہوا ہوا ہے اللہ بیاد باند باند برا دراطل ہے۔ آپ نے فرایا: تب پھرتو اپنا گناہ بیان کرتا۔ اس نے عرض کیا: یا رسول اللہ! بیں آخر وست سوال دراز کرتا ہو تو ایسا لگتا ہے جسے رسول اللہ! بیں ایک دولت مند آدمی ہوں۔ لیکن جب کوئی ساکل میرے پاس آخر وست سوال دراز کرتا ہے تو ایسا لگتا ہے جسے آگ کا کوئی دہتا ہوا شعلہ میری آگھوں کے سامنے آگیا ہو' آپ نے فرایا: بھے دور رہو' اپنی آگ سے جھے مت جلانا اس ذات کی تیم جس نے بھے ہدایت اور کرامت کے ساتھ مبعوث کیا ہے آگر قور کن اور مقام کے در میان دس لاکھ برس تک نماز پڑھے اور کراتنا دوئے کہ تیم نے آپ نے واللہ تعالی کھے کہا تیرے آپول اللہ تو کی اور دخت سراب ہوں اور پھر کمل کی حالت میں تیری موت ہوتو اللہ تعالی کھے اوند صدے مندوز خیں ڈالے گا۔ کیا قولے اللہ رب العزت کا ہے ارشاد نہیں سنا:

وَمَنْ يَبِحُلُ فَالِتُمَا يَبُخُلُ عَنْ فَصِهِ (١) (پ١٦٨ آيت٣٨) جو فض بن كرتاب وواي آپ يا كرتاب

بخل کی ذرخت میں آثار : حضرت عبداللہ ابن عباس روایت کرتے ہیں کہ جب اللہ تعالی نے جنبے عدن پیدا کی تواس سے ارشاد فرمایا تو آراستہ ہوئی ، مجر فرمایا : ابنی نہریں فلا ہر کر۔ اس نے چشمۂ سلبیل ، چشمۂ کا فور ، اور چشمۂ سنیم فلا ہر کئے ، ان چشموں سے جنت میں شراب ، شمد اور دودھ کی نہری نکل کر ہیں ، مجر فرمایا : ابنی کری ، تخت ، زیور ، لباس اور حور میں فلا ہر کر اس نے حکم کی تعیل کی ، مجر فرمایا : اب مجر بات کر جنب عدن نے کہا : مجھ میں رہنے والا فض خوش نصیب ہوگا۔ اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا : ابنی عزت کی تھی ہیں ہیں دول گا۔ حضرت عمر ابن عبداللہ فرماتے ہیں کہ مال دینے ارشاد فرمایا : ابنی عبداللہ فرماتے ہیں کہ مال دینے است ہو ، ابنی بین آئی ہوتی ہے لیکن ہم لوگ مبرسے کام لیتے ہیں۔ محمد ابن المسکد و کہ جی جب اللہ علی میں ہو کہ ابن عبداللہ فرماتے ہیں جب اللہ عمر ہیں ہی ہوتی ہے ہو بخیلوں میں دے دیتا ہے میں ہی ہوتی ہے ہو کہ ابن کر دوتا ہے ، اور اس کی روزی بخیلوں میں دے دیتا ہے حضرت علی ہوتی ہے اور اس کی روزی بخیلوں میں دے دیتا ہے حضرت علی ہوتی ہے اللہ کی قوم کی برائی جاہتا ہے اس کی ہاگ ڈور خود اس کے بدو کر دوتا ہے ، اور اس کی روزی بخیلوں میں دے دیتا ہے حضرت علی ہے اللہ کی ایک دوئی ہی ارشاد فرمایا : بہت جلد ایسا زمانہ آئے گا کہ خوش حال لوگ اسپنے مال کو دائتوں میں دہا کر رکھیں کے حالات کی ایسا زمانہ نہ آئی گا کہ خوش حال لوگ اسپنے مال کو دائتوں میں دہا کر رکھیں کے حالات کی ایسا زمانہ نہ آئی گا کہ خوش حال لوگ اسپنے مال کو دائتوں میں دوگر کھیں کے حالات کی ایسا کر ایسا کہ انہ کی ایسا کر ایسا کہ اس کی ایسا کر ایسا

(پ۲ رها آیت ۲۳۷)

وَلَا تُنْسُواالُفَضِ لَ بَيْنَكُمُ

اور آپس میں احمان کرنے سے غفات مت کرو۔

حضرت عبداللہ ابن عمر فرماتے ہیں شیخ بکل سے زیاہ تھین مرض ہے اس لیے کشیجے وہ ہو تا ہے جو دو سروں کے مال میں بھی

بخل کرے اور یہ چاہے کہ دو سرے کا مال بھی کمی کو نہ لیے اپنا مال بھی رو کتا ہے اور دو مرے کو دیتے ہوئے دیکھ کر بھی کڑھتا ہے
اور بخیل وہ ہے جو اپنے مال میں بکل کرے۔ شعبی فرماتے ہیں معلوم نہیں جموٹ اور بکل میں سے کون می خصلت دو زخ میں
سب سے بیچے جائے گی کہتے ہیں کہ نو شیرواں کے پاس ہندوستاں کا ایک دا نشور او۔ روم کا ایک فلفی دونوں آئے انو شیرواں نے
دا نشور سے بچھ کئے کی درخواست کی او نشور نے کہا: سب سے اچھا مختص وہ ہس میں سخاوت پائی جائے افتص کے وقت باو قار
ہو بجو بات کے سوچ کر کے ،عظمت و عزت کے باوجود متواضع ہو ، فلنی نے کہا: جو بخیل ہو تا ہے اس کے مال کا وارث اس کا دشمن
ہو تا ہے ، ناشکرے کو اس کے مقاصد میں بہت کم کامیا بی فصیب ہو تی ہوئے قابل ذمت ہیں ، چفل خور حقیر ہو کر مرتے ہیں ،

<sup>(</sup>١) يه روايت بالكل باصل اورباطل محض ب-

www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم الجلاسوم

> جو مض رحم نیس كرباس رظالم مسلط كرديا جا اي ب-ارشاد بارى ب: رأنَّا جَعَلْنَا فِي أَعُنَاقِهِمُ أَغُلُالًا ﴿ بِ٣٣ رَا اللَّهِ مِا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

ان كى كرونول من طوق دال ديم بي-

ضحاک اس تیت کی تغییر کرتے ہوئے فراتے ہیں کہ افلال سے بھی مراد ہے یعنی اللہ نے ان کے ہاتھوں کو نیکی کی راہ میں خرج كرف سے سوك ديا اب انسي بدايت كا راسته نظر نيس آيا۔ كعب كتے بيں كه برميج دو فرشتے با آواز بلنديد دعاكرتے بيں اے الله! بخيل كامال جلدتاه كر اور خرج كرف والے ك مال كاعوض جلد عطاً فريا۔ اصمى كتے بين بين في اعرابي كو كت بوع سا ہے کہ فلال فض میرے نگاموں میں حقیر ہو گیا کیونکہ دنیا اس کی نظموں میں عظیم ہے اور کسی سائل کا سامنے آنا اسے ایسالگتا ہے مویا ملک الموت المیا ہو۔ معرت امام ابو منیفہ فرماتے ہیں کوئی بخیل منصف نہیں ہوسکتا میونکہ وہ اپنے بخل کی دجہ سے اپنے حق ے زیادہ کے گائیا زیادہ لینے کی کوشش کرے گااس درہے کہ کمیں میں نقصان میں نہ رہ جاؤں جس کی حالت یہ ہواس کی امانت داري راطمينان منيس كيا جاسكاً \_ حضرت على كرم الله وجهه ارشاد فرمات بين مني مجمى ابنا بوراحق مهيس ليتا ـ الله تعالى ارشاد فرمات عُرُّ كُبُعُضُمُّ وَأَغْرُضُ عُنْ بِعُضٍ (پ٢٨) ٢٨) آيت ٣)

تموزی ی بات تو ہلا دی اور تموزی سی ٹال مئے۔

عانظ کتے ہیں کہ صرف تین لذتیں باتی رہ گئی ہیں بخیلوں کو برا کمنا ، بعنا ہوا گوشت کھانا ، اور خارش زوہ جسم کو مکجانا۔ بشرابن الحرث كتے بين كه بخيل كوبرا كمناغيب نبين ب- نبي أكرم صلى الله عليه وسلم نے كمي فخص سے فرمايا: اس صورت مين تو بخيل ے-(۱) سرکارِ دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے ایک عورت کی تعریف کی گئی کہ بدی عبادت گذار ہے دن میں روزہ رتمتی ہے اور رات بمر نماز کے لیے قیام کرتی ہے ، تاہم اس میں کو بال بھی ہے ، آپ نے فرمایا: تب اس میں اچھائی کی کون می بات ہے۔ (٢) بشركت بين بخيل كي طرف ديكيف سه دل سخت موجا تاب اور بخيلون سه طفي في الل ايمان ك قلوب تكليف محسوس كرتے ہيں سيحی ابن معاد كتے ہيں دلول ميں صرف سيول كى مجت ہوتى ہے أكرچہ وہ بدكارى كيول ند ہول اور بخيلول سے نفرت ہوتی ہے آگرچہ دو نیک ہی کیول نہ ہول- ابن المعتر بہتے ہیں جو مخص اپنے مال میں زیادہ بخیل ہو تا ہے دو اپنی عزیت میں بدا تن ہو تا ے۔ حضرت سیخی ابن ذکریا علیما السلام نے اہلیس کو اس اصل صورت میں دیکھا۔ آپ نے اس سے پوچھا بھے لوگوں میں سب سے زیادہ کون محبوب ہے؟ اور سب سے زیادہ کون مبغوض ہے؟ اس نے جواب دیا مجمع سب سے زیادہ بخیل مؤمن بیند ہے اور سب سے زیادہ فاس کی ناپندہ "آپ نے اس کی وجہ دریافت کی اس نے کما: اس کے کہ بخیل اپنے بھل کی بنا پر جھے مراہ کرنے كى مشقت سے بچاريتا ہے اور فاس كن كے بارے ميں مجھے يہ ڈر رہتا ہے كہ كيس الله تعالى اس كى سخاوت تبول نه كرلے " مجروه رخ پھر كريد كتا مواچل دياكه أكريه سوال يكي في كيا مو ما تو مي جواب ند ديا۔

بخیلوں کے قصے

بعرے میں ایک مالدار بخیل رہتا تھا کمی پڑوی نے اس کی دعوت کی اور انڈوں کے ساتھ پکا ہوا قیمہ کھانے کے لیے پیش کیا ، اس نے ضرورت سے زیادہ کھانا کھایا 'اور بار بار پانی ہوا عمال تک کر پید پھول کیا 'اور اس قدر تکلیف ہوئی کہ موت کے فرشتے نظر آنے لگے 'جب معاملہ علین صورت افتیار کر کیا تھیم کو بلایا گیا حکیم نے کما اس میں پریشان ہونے کی کوئی بات نہیں ، حمیس تے کوئی چاہے بخیل نے کمامی مرنے کے لیے آبادہ موں لیکن جو بھترین کھانامیں نے کھایا ہے اسے نے کرنے کے ہر کزتیار نہیں۔ ایک اعرابی سمی محض کی تلاش میں آیا 'وہ انجیر کھانے میں مشغول تھا 'اعرابی کو دیکھ کراس نے انجیر رکپڑا ڈال دیا 'اور اعرابی

<sup>(</sup>١) احیاء العلم کے نفول میں ای طرح فرکورہ، عراقی نے بھی اس کی تخریج نمیں کی اور نہ شارح احیاء العلوم نے اس کا ذکر کیا (٢) بدروایت كاب آفات اللّان من كذر يكى ب-

ے كما قرآن پاك ميں سے كچه پرمواس نے يہ آيت برمى: "والمنت والمور سونين"اس من نے كماتم نے إس آيت کالفظ "وَالنَّيْنِ" کيوں شيں برحا وہ کماں ہے؟ اعرابي نے جواب دوا وہ تعارئ جادر کے نیچ ہے (ياد رہے عربي من انجر کو تين کتے بیں) ایک محص نے اپنے کمی بھائی کو مرعو کیا اور شام تک روک رکھا لیکن کھانے کے لیے پچھ شیں دیا عمال تک کہ وہ من بموک سے ب تاب ہوئیا' قریب تھا کہ وہ بموک کی شدت ہے مجبور ہو کر جنونی حرکتیں کرنے لگنا میزمان نے سِتار اٹھایا اور مسمان سے بوچھا مہیں کون ی آواز پند ہے اس نے جواب دیا: دیکھی میں کوشت تھننے کی آواز محمد ابن بھی بر کی کے بارے میں مشہور ہے کہ وہ انتائی بخیل تھا اس کے ایک مخصوص قرابت دارہے کئی قض نے اس کی دسترخوان کی کیفیت دریافت کی اس نے جواب دیا 'اس کا دستر خوان جار انگشت کا ہے 'اور پیا لے است چموٹے چموٹے ہیں گویا خشخاش کے دانوں سے بنائے مجے ہیں سائل نے پوچھا آخراس دسترخوان پر کون کھا تاہے اس مخص نے کہا: کھیاں ضور کھاتی ہیں سائل نے کہا : آخرتم ابن یکی برکی کے مخصوصین میں سرفسرست ہواس کے باوجود تمہارے کپڑے بوسیدہ اور پھٹے ہوئے ہیں اور تمہارے چرے پرنا آسودگی نمایاں ے۔ اس نے جواب وا میرے کیڑے اس لیے بھٹے ہوئے ہیں کہ انہیں سینے کے لیے سوئی میسر نمیں ہے۔ اگر محر ابن کیلی کو سوئيوں كا بمرا موا بغداد سے نوبت تك وسيع ايك محل مل جائے اور بالفرض حضرت يعقوب عليه السلام حضرت جركيل اور حضرت ميائيل مليهما السلام كو مراه لے كر حضرت يوسف عليه السلام كى ده قيص سينے كے ليے ايك سوئى الكنے كے ليے آجائيں جو پيجيے سے پھٹ گئی تھی تووہ ہر طرنہ دے موان ابن حف بھی ای پائے کا بخیل تھا مدید کہ وہ اپنے ای بنل کی وجہ سے کوشت نہیں کھا تا تھا۔ اگر کبھی گوشت کو بہت زیادہ دل چاہتا تو غلام ہے کہتا کہ وہ جانور کا سرخرید لائے کسی نے اس سے بوچھا: آخراس کی کیاوجہ ہے کہ تم جب بھی کھاتے ہو سرکا گوشت کھاتے ہو؟اس نے جواب دیا:اس کی وجہ یہ ہے کہ جھے سرکا زخ معلوم ہے وکراس کی قیت میں خیانت نہیں کرسکیا اور نہ گوشت میں خیانت کرسکیا ہے اگر عام گوشت ہو تو غلام بکاتے ہوئے ایک دو ہوئی کھا بھی سکیا ہے جھے کیا تیا جلے گا کیکن سرکو ہاتھ بھی لگائے گا جھے پتا چل جائے گا۔ کیونکہ اس میں آگھ'ناک'کان ہر چیزمتعین ہے پھراس میں بیک وقت کی مزے ہیں' آگھ کا مزوالگ ہے' ناک کا ذا كقہ جدا ہے 'کان كى لذت مستقل ہے محد كى اور مغزى الك' سرمنگانے کا فاکدہ یہ بھی ہے کہ میں اے بلا تکلف خادم کے سرد کردیتا ہوں اور پکانے کی مشقت سے نی جاتا ہوں۔ ایک روز جب ور خلیفة مهدى كے دربار میں جائے لگا اس كے كمرى كى عورت نے كما أكر حميس خليفة نے مال ديا تو جھے كيا دو مے؟ اس نے كما أكر جھے ایک لاکد درہم ملے تو بچنے ایک درہم دوں گا۔ خلیفۂ نے ساٹھ ہزار درہم دیتے اس نے ای اعتبارے عورت کو درہم کے تین مس دے۔ ایک مرتبہ پکانے کے لیے ایک درہم کا گوشت خریدا۔ انفاق سے کئی دوست نے دعوت کردی۔ اس نے وہ کوشت اسکلے وقت کے لیے رکھنے کے بجائے قصائی کوچو تھائی درہم کے نقیبان سے واپس کردیا۔ اور یہ کماکہ مجمعے نفنول فرجی پند نسیں ہے۔ حضرت الممض کا ایک پروسی نمایت بخیل تھا' اس کی خواہش مٹی کہ مجمعی الممش میرے خریب خانے پر تشریف لائنس اور روثی کا ایک مكرًا نمك سے تناول فرماليں و ابني اس خواہش كا برابر اظهار كريا مهنا معزت اعمش معذرت فرمادية " آخر آيك دن جب اس نے اپنی دعوت کا اعادہ کیا آپ نے حامی بھرلی' پچھ بھوک بھی تھی جھرپنچے' صاحب خانہ نے روثی کا ایک گلزا اور نمک کی ڈلی سامنے لاكرركه دي اتنے ميں ايك فقيرنے صدالكائي ميزيان نے كما معاف كو اس كے دوباره مالكا انهوں نے محرمعذرت كى جباس نے تیسری باراللہ کے نام پر کھے دینے کے لیے کما انہوں نے کما ہماک جاورنہ ڈوٹ سے خبرلوں گا۔ اعمق نے سائل سے کما ہمائی خیریت جاہتے ہو تو آمے بید جاؤ میں نے ان سے زیادہ دعدے کاسچا دد سرا نہیں دیکھا 'انہوں نے جھے نمک سے روٹی کا کلزا کھلانے کا وعدہ کیا تھا ' بخد ا انہوں نے اپنے وعدے کے مطابق میں دد چزیں میرے سامنے رکمی ہیں۔

ایٹار کی حقیقت اور فضائل سخاوت اور بخل کے بہت سے درجات ہیں ان میں ایٹار کا درجہ نمایت بلند ہے ایٹار کے معنیٰ یہ ہیں کہ اپنی ضرورت کے باوجود

کی دو سرے کو مال دے رہنا۔ اور سخاوت یہ ہے کہ وہ مال کس مختاج یا غیر مختاج کو بہہ کردینا جس سے اپنی کوئی ضرورت وابست نہ بو۔ ضرورت کے باوجود خرج کرنا یقینا ایک دشوار گذار مرحلہ ہے 'اور بہت کم لوگ اس مرحلے ہے کامیاب گذرتے ہیں جس طرح سخاوت اس درجے پر ختی ہوتی ہے کہ آدی اپنی ضرورت کے باوجود دو سرول کو اپنا مال دے ڈالے اس طرح بخل کا بھی انتمائی درجہ ہے اور وہ یہ کہ آدی مال رکھنے کے باوجود اپنی ضرورت میں استعال نہ کرے کتنے ہی بخیل ایسے ہیں جن کی تجوریاں دولت سے لرز ہیں اور وہ بہتر مرض پر ایزیاں رگز رگز کر مرکئے' لیکن علاج پر ایک حبّہ بھی خرچ کرنے کی ہمت نہ کرسکے 'ول کھانے کے لیے مچاتا ہے 'لیکن خرچ کرنے کی ہمت نہ کرسکے 'ول کھانے کے لیے مچاتا ہے 'لیکن خرچ کرنے کی ہمت نہ کرسکے ول کھانے کے لیے مچاتا ہے 'لیکن خرچ کرنے کا حوصلہ نہیں 'ہاں مفت مل جائے تو کھانے میں کوئی عار نہیں 'ان دونوں مخصوں میں کتنا مختیم فرت ہے 'افلاق عطائے غداوندی ہے 'حوام کہ کا جا ہو کہ کا الفاظ میں تعریف فرائی۔

وَيُوُ ثِرُ وَنَ عَلَى اَنْفُسِهِ مُ وَلَوْكَانَ بِهِم حَصَاصَةُ (ب٨١٨ آيت ٩) اورائ قيد مارم آيت ٩)

آنخضرت صلی الله علیه وسلم ارشاد فرماتے ہیں:۔

ایماامر اءاشتهی شهوة فردشهوته واثر علی نفسه غفرله (ابن حبان ابوالشخ-ابن عمر) جس مخص کوکی خوابش بوکی اوراس نے اپنی خوابش کوپس پشت ڈال کرایٹار کیااس کی مغفرت ہوگا۔

حضرت عائد مدیقہ فراتی ہیں کہ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی بین دن متوا ترپیٹ بھرکر کھانا نہیں کھایا 'یہاں تک کہ اس دنیا سے پردہ فرالیا'اگر ہم چاہے پیٹ بھر کھانا کھاسکتے سے لیکن ہم نے دو سروں کو اپنے آپ پر ترجے دی (بیعتی) سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے بہاں ایک فض مہمان ہوا گھر میں اس وقت مہمان کی خاطرداری کے لیے بچھ موجود نہیں تھا'استے میں ایک انصاری صحابی حاضر فدمت ہوئے اور دہ آپ کے مہمان کو اپنے گھرلے گئے'اور جو کھانا گھر میں موجود تھاوہ مہمان کے سامنے ایک انصاری صحابی حاضر فدمت ہوئے اور دہ آپ کے مہمان اندھرے میں یہ سمجھے کہ میزمان بھی کھانے میں شریک ہے' حالا نکہ میں صرف ہتھ بدھا تا رہوں گا کھاؤں گا نہیں'میزمان انصاری نے ایمان کیا'مہمان نے شکم سیرہوکر کھانا کھایا' مج ہوئی تو سرکار دو عالم صرف ہتھ بدھا تا رہوں گا کھاؤں گا نہیں'میزمان انساری نے ایمان کے ساتھ جو معالمہ کیا ہے وہ اللہ تعالی کو پند آیا۔ اس موقع پر یہ آیت صلی اللہ علیہ و سلم نے ان سے فرمانی انسلیم ہوگ تو گوگان بھی خصاصہ گاریوں مسلم۔ ابو ہریوں)

اورائے سے مقدم رکھتے ہیں آگر چدان پر فاقد ہی ہو۔

بسرحال سخاوت الله تعالی کے اخلاق میں سے ایک خلق ہے 'اور ایٹار سخاوت کا اعلیٰ ترین درجہ ہے جس پر سرکار دوعالم صلی الله علیہ وسلم فائز رہے۔ یہاں تک کم اللہ نے آپ کے اس وصف کی ان الفاظ میں تعریف فرمائی۔

وَالْكُكُلُعُلِي خُلُقِ عَظِيْمٍ (بِ٣٠ ٢٦ ابت)

اور ب دل آپ اطلاق (صنه) محامل پانے رہیں۔

سہیل ابن عبداللہ تست کی فرائے ہیں کہ حضرت موٹی علیہ السلام نے اللہ رب العزت سے یہ دعا ک۔ اے اللہ! مجھے محمہ صلی اللہ علیہ وسلم اور ان کی امت کے بعض درجات کا مشاہرہ کرا دیجئے۔ اللہ تعالی نے فرمایا :اے موٹی تم اس مشاہرے کی تاب نہ لاسکو گے۔ تاہم میں حمیس ان کے عظیم مراتب میں ہے ایک مرتبہ عظیم کا مشاہرہ کراتا ہوں جس کے ذریعے میں نے انہیں تم پر اور اپنی تمام مخلوق پر فضیلت دی ہے چتانچہ حضرت موٹی کی نگاہوں کے سامنے آسانوں کے ملکوت کا حجاب اٹھالیا گیا' آپ نے سرکارِ دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کی مزلت کا مشاہرہ کیا' اور آپ کے قرب خداوندی اور مزلت کے انوار سے گویا نگاہیں خیرہ ہوگئیں۔ انہوں نے بوچھا :اے اللہ! محمد اس مرتبے تک کس طرح بنچی؟ ارشاد فرمایا :ایک ایسے قلق کی بناء پر جے میں نے ہوگئیں۔ انہوں نے بوچھا :اے اللہ! محمد اس مرتبے تک کس طرح بنچی؟ ارشاد فرمایا :ایک ایسے قلق کی بناء پر جے میں نے

احياء العلوم جلدسوم مرف ان كے ساتھ مخصوص كيا ہے اوروہ فلل ہے ايار۔ اے موى الله الى الله الله الله الله الله مرجد بلى اياركيا جھے اس کا عامبہ کرتے ہوئے شرم آنے گی اور میں اے بالحاب جے میں جانے دوں کا جمال اس کا دل جانے کا رہے گا۔ رہا ہے ہے کہ عبداللہ ابن جعفرای ملی تعلقہ زمین سے معالمے سے الے معے رائے میں کی قوم سے باغ میں قیام کا۔ اس میں ایک مبعی غلام كام كردما قعال است على ما كالحمانا الما الما كالحري الله كالمحلي المعين الميا اور علام ك قريب الربيخ الما على فالم روفی کے کے ایک وال دی اس نے روفی کھالی ظلام نے دو حری وال وی اس نے دو می کھالی جر تیری روفی بھی کے و کملادی یمال تک کہ کھانا ختم ہوگیا عبداللہ ابن جعفر سید تمام مطروکا رہے ہے المون نے قلام سے پر جانوری بوت فلام کے است تواس نے جواب دیا ای قدر جنتی آپ نے دیکھی۔ آپ لے جرب کے کما: پر اوٹ اپنا کھانا اس سے کو کیون کھا دیا۔ خلام کے کما بات یہ ہے کہ یہ جگہ جمال ہمارا باخ ہے کول کے رہنے کی جگہ نمین ہے۔ یہ کما کی دوروراز علا ہے جس کمانے کے لائے جم يهال آياكرات ، محص احيمانيس لكناكه بيه يهاره بموكاره جائد اوريس كهانا كمالون انهون في بحصا تب تم ون مركيا كريخ ال ے کیا: فاقد کروں گا۔ مرداللہ ابن جعارے ول میں کما میں اے حادث پر مات کررہ بول قالا کد یہ جھے نیادہ کی ہے آپ نے ای وقت مالک کوبلا کروہ باغ فلام اور باغ میں موجود تمام الات واساب خرید لے اور فلام کو ازاد کردیا۔ اوروہ باغ اے بہد كرديا- حفرت عردوايت كرت بين كرايك محالي كوكري في ايك برى في مري بريد من بيبي ان محابي في سوچاكم ميرافلان بھائی اس کا زیادہ ضرورت مند ہے انہوں نے وہ سری اس کوہدیہ کردی دو سرے کے تیبرے کو میج دی آئی طرح دہ مات اور پوس تك ينجى اور آخريس بملے مديد كرنے والے كي إس أعى جرت كى رات معرت مل كرم الله وجد بريش كور وكاوين كي اليے سركارِ دوعالم صلى الله عليه وسلم كيسترر لين الله في معزت جركل اور معزف ميكاكل عليها اللام في فرايا كم على يحتم دونوں میں افوت قائم کردی ہے۔ اور تم دونوں میں سے ایک کی مرزیادہ کی ہے اب یہ بات تہیں بٹلائی ہے کہ تم میں سے کس کی عرنیادہ کی جائے؟ دونوں نے یک چاہا کہ میری عرزیا وہو این ایک دوسرے سے لیے آیار اس کے پینر میں کیا۔ اور عالی کے ارشاد فرایا: تم دونوں علی کے برابر مجی نہ ہوئے کہ میں نے ان کے اور اپنے ہی اور ملی اللہ علیہ وسلم کے در میان اوست قائم کردی متن و آج رات اپی جان محر صلی الله علیه وسلم کی خاطر قد اکرے کے ان سے بستر رکیتے ہیں اور ان کی زندگی اپنی زندگی مقدم سجعتے ہیں اب تم زمین پر جاؤاور دشمنوں سے علی کی فاقت کرد۔ مفرت جرئیل علیہ السلام اب کے سرمائے موسے

كونى نيس الد تعالى است فرشتوں من محمد و فركر من بين اس كر بعديد آت نازل مولى: وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَسُرِ ى نَفْسَ مَا اِرْ عَامَمُ وَ صَالِبَ اللّهِ وَاللّهُ وَكُوفِ عِلْ الْعِبَادِ (بُ ال اور بعض آدى ايدا ہے كہ الله تعالى رضا مولى من ابى جان تك مرف كروان ہے:

ادر حضرت ميكائيل عليه السلام آپ كے پيتائے كمرے موسكة وضرت جرئيل قراب واوا يوطالب كر بينے واو واو اور تاج جمع ا

احاء العلوم جلدسوم

ادھراشارہ کردیا 'جب میں ان کے پاس پنچا تو وہ دم تو ڑھکے تھے 'ہشام کے پاس آیا تو ان کی روح بھی تفسی عضری ہے پواز کر گئی تھی بھازاد بھائی کے پاس واپس آیا تو وہ بھی دخصت ہو بھی تھے۔ اللہ تعالی ان سب پر رحمت نازل کرے۔ عباس ابن دہقان کتے ہیں کہ بشرابن الحارث کے علاوہ کوئی ونیا ہے ایسا نہیں نکلا جیسا وہ آیا تھا۔ ایک فض اس وقت ضرورت لے کر ان کے پاس آیا جب وہ مرض الموت میں جٹلا تھے 'انہوں نے اپنی تیمی اتار کر سائل کو دے دی 'اور کمی دو سرے سے تیمی مستعار لے کر پان کی اس قبل کی اس کے بیدوہ مرض الموت میں بتلا تھے 'انہوں نے اپنی تیمی آباد کر سائل کو دے دی 'اور کمی دو سرے سے تیمی مستعار لے کر پان کی اس مین انہوں نے وفات پائی۔ ایک صوئی اپنا واقعہ نقل کرتے ہیں کہ ہم چندلوگ طرسوس کے باب جماد کی طرف روانہ ہوگئا ۔ ایک ساتھ ہو گئی کرتم ایک جگہ بیٹھ گئے وہ ان قریب ہی کسی جگہ ایک مردار پر اموان کی بھاکر شروا پس گیا 'اور اپنے ساتھ ہیں بھی گؤں کو لے کر آیا اور خود ایک طرف بیٹھ گیا وہ گئے اس مردار پر ہواتھاوہ کتا مردار کی بھی کر مردا ہیں کہ مرف ہوگئا ہوگیا' مرف ہٹھی رہے گئی 'جب تمام کئے کھاکر رخصت ہو گئے تو یہ کتا اٹھا اور ان کو منہوڑ نے لگا۔

، ہم نے کتاب الفقروالزہدیں اولیاء اللہ کے حالات اور ایٹار کے سلطین وارداخبارو آثار ذکر کردیے ہیں۔ اب یمال اعادے کی ضرورت نہیں ہے۔

سخاوت وبخل کی حدود اور حقیقت

شری شواہ سے بیات فاہت ہو چک ہے کہ بخل ملکات میں ہے ہے کین یمان یہ سوال دہ جاتا ہے کہ بخل کی تعریف کیا ہے۔

اپنے کس عمل ہے انسان بخیل ہوجاتا ہے کوئی فخص بھی ایبا نہیں ہے جو اپنے کو تخی تصور نہ کرتا ہو 'کین عمکن ہے کہ کوئی دو سرا

اسے بخیل سمجتا ہو۔ ایک فخص کے عمل کے بارے میں لوگوں کے خیالات فخلف ہو بچتے ہیں 'کوئی اسے بخل کہ سکتا ہے 'کوئی اسے سخا ہے 'کوئی اسے سخا ہے نکے مال کا جمع و اسے سخان ہو اور وہ اپنے لئے مال کا جمع و اساک نہ کرتا ہو 'اگر مرف مال کی حبت نہ ہو 'اور وہ اپنے لئے مال کا جمع و اساک نہ کرتا ہو 'اگر مرف مال کی حفاظت کرنے اور اسے دو کئے سے آدی بخیل ہوجاتا ہے تو اس سے کوئی بشر بھی خالی نہیں ہے '

اور اگر امساک ہے آدی بخیل نہیں ہو تا تو پھر بخل کے معنیٰ کیا ہیں 'بخل نام ہی امساک کا ہے۔ پھروہ کون سا بخل ہے جے مملکات میں شار کیا جاتا ہے۔ اس طرح یہ سوانات سخاوت کے بارے میں بھی اٹھتے ہیں 'اس عمل کی کیا تعریف ہے جس سے آدی سخاوت کے وارباتا ہے؟

بخل کی تعریف : بخل کی تعریف کے لیے متعدد تعیرات افتیار کی گئیں ہیں بعض لوگوں کے خیال میں واجب حق ادا نہ کرنے کا عام بخل ہے اس افتہارے وہ فض بخیل نہ ہوگا جو اپنے ذے واجب حقوق اوا کر تا رہے۔ لیکن یہ تعریف کافی نہیں ہے اس لیے کہ معاشرے میں اس فعض کو لاانفاق بخیل کماجا تا ہے جو قصائی ہے گوشت یا ناجائی ہے دوئی ٹرید کرلائے گھراسے بھی کم تیست پر واپس کردے اس طرح وہ فض بھی بخل مقرر مقدارے زائد روٹی کا گلاا طلب کریں یا اس کے مال میں ہے ایک مجور کھالیں تو وہ منح کرے لیکن اگر اس کے اہل و میال کو قاضی کا مقرر کردہ دوئیند دیے میں کو آئی نہر کے اس کے کھانے پر گپڑا وال دے کہ آنے والا شریک ہوجائے گا حالا ہے۔ ان میں ہے کوئی بھی ایسا نہیں ہے جس کے بارے میں یہ کہا جائے کہ اس نے گوشت واپس کرے یا اہل و میال کو مقررہ مقدارے زائد کوئی بھی ایسا کوئی بھی کوئی بھی کوئی بھی کوئی کی ہو ، پھر انہیں بخیل کیوں کہا جا آئے ، بعض لوگوں کی رائے یہ ہے جس کے بارے میں ہو اپنے تعین کوئی بھی کوئی کی ہو ، پھر انہیں بخیل کیوں کہا جا تا ہے ، بعض مطید اس پر گران گذر تا ہے حالا تکہ بہت ہے بخیل ایسے بھی جس جو دانے دو دانے دے دیے ہیں تو یہ ہے اس کے کہ آگراس سے مرادیہ ہی ہو تے ہیں تو یہ بات کی میں بھی ہے کہ بعض عطایا دیے بین مطایا ہو تا معلوم ہوتے ہیں تو یہ بات تی میں بھی ہے کہ بعض عطایا دیے معلوم موتے ہیں تو یہ بات تی میں بھی ہے کہ بعض عطایا دیے مسال کیا بات میں بھی ہی ہی ہے کہ بعض عطایا دیے ہیں اس کے کہ تمام مال کیا پیشترمال کی جائے ہو اس بنائم کی کوئی گرائی نہیں ہوتی ہیں تو یہ بات تی میں بھی ہی کہ بعض عطایا دیے ہیں تو یہ بین تو یہ بات تی میں بھی ہے کہ بعض عطایا دیے بین اور اس کے کہ تمام مال کیا پیشترمال کی جائے ہو اس بھی ہوئی کہ تمام مال کیا پیشترمال کی جو اس بھی ہوئی کہ تمام مال کیا پیشترمال کی جو اس بھی ہوئی ہی تو کہ تمام مال کیا پیشترمال کی جو اس بھی ہوئی کے تمام مال کیا پر تعرب مواس بھی ہوئی ہوئی کہ تمام مال کیا پر تعرب مواس بھی ہوئی ہوئی کے تمام مال کیا پر تعرب مواس بھی ہوئی ہوئی کیا کہ کوئی کی اس بھی ہوئی کے تمام مال کیا پر تعرب

فض کو بخیل نہیں کما جاسکا۔ اس طرح سفاوت کے بارے میں پھی مختلف اقوال ہیں "کچو لوگوں کا کمنا ہے کہ سفاوت بلا آبال ضرورت پوری کرنے اور احسان جنائے بغیرویے کا نام ہے بعض لوگوں کے نزدیک سفاوت ایسے عطیہ کو کتے ہیں جو بغیرہا نکے رہا گیا ہو اور اس نصور کے ساتھ ویا گیا ہو کہ میں نے تھوڑا دیا۔ ایک دائے ہے کہ سائل کو دیکے کرخوش ہونا اور اپنی دہش سے مسرت پانا سفاوت ہے۔ بعض کے خیال میں مال کو اس نصور کے ساتھ وینا سفاوت ہے کہ مال اللہ کا ہو کہ مال اللہ کا ہزہ اللہ کا ہزہ ہے اس کے ادنی اند کا ہزہ اللہ کا ہزہ کہ اللہ کا ہزہ کہ اللہ کا ہزہ کہ اللہ کا ہزہ اللہ کا ہزہ اللہ کا ہزہ اللہ کا ہزہ کو منا آبار کے خرج نہ کرنا کا ہوں کے اور خود مشات ہوا ہوا ہوں کہ خرج نہ کرنا کا ہیں دو سرے کو تکلیف نہ ہونے ویٹا آبار کی خرج نہ کرنا کا ہو ہوں کی منا کا ہے۔

بخلوسفاء کی حقیقت : بخل اور ساوت کی تعریف میں یہ مخلف اقوال بیان کے گئے ہیں لیکن ان میں ایک بھی قول ایسانہیں ہے جو حقیقت کا پوری طرح احاطہ کرلے اس لیے ہم اس پر تفسیل ہے روشنی والتے ہیں۔

الله نے مال کو ایک تحمت اور ایک مقعد کے لیے پیدا گیا ہے 'اور یہ کہ اس سے مخلوق کی ضوریات زندگی ہوری ہوں۔ اب اگر
کی مخص کو مال بل جائے قودہ اسے مخلوق کی ضوریات میں خرج کرنے سے روک بھی سکتا ہے۔ اور ان مواقع پر بھی خرج کرسکتا
ہے جمال خرج کرنا ٹھیک نہیں ہے 'اور یہ بھی ممکن ہے کہ وہ اس مال کو اعتدال کے ساتھ خرچ کرے جمال خرچ کی ضورت ہو
دہاں خرج کرے 'اور جمال اساک ضروری ہو وہاں خرچ کرکے مال ضائع نہ کرے اس سے معلوم ہوا کہ جمال خرچ کرنا ضروری ہو وہاں اس خرچ کرنا اسراف ہے اس سے معلوم ہوا کہ جمال خرچ کرنا ضوری ہو وہاں مال خرچ کرنا اسراف ہے ان دونوں کے درمیان بھی ایک صورت ہے وہاں مال مرح کرنا اسراف ہو ان درمیان بھی ایک صورت ہو اس کی دلیل ہے ہے کہ ایک طرف تو سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ و سلم کو سخاوت کا محم ویا جا تا ہے اور دو سری طرف ہے آیت نازل ہوتی ہے:۔

وُلاتُجعل يَدُّكُ مَعَلُوْلَ قَالِي عُنْقِكَ وَلَا تَبْسُطُهَ اكُلُّ الْبَسُطِ (پ١٥١٣ مه ٢٠١٠)

اورنہ تو اپنا ہاتھ کردن ہی سے باندھ لیما چاہئے اور نہ بالکل ہی کھول دیما چاہئے۔

ایک جکه ارشاد فرمایا:

وَالَّذِيْنُ الْإِنَّا أَنْفَقُوا لَهِي سُرِ فَوَا وَلَهُ يَقَنُّرُوا وَكَالَ بَيْنَ الْالْكِفَوَا مُلَابِهُ ٢٠ آيت ١٧) اورجب وه فرج كرك المين المرجب و من المين المين

ان آیات ہے ثابت ہوا کہ جود اسراف و کی اور قبض و سطی درمیانی راہ کا نام ہے اور وہ درمیانی راہ یہ ہے کہ آدمی اپنے خرج و اساک کو مقدار واجب اور مواقع وجوب پر مخول کرے ساتھ ہی ہی خوری ہے کہ خرج کا نعل صرف اعتماء ہے صادر نہ ہو بلکہ دل بھی رامنی ہو اور دینے میں نزاع نہ کرتا ہو۔ چنانچہ آگر کسی مخص نے موقع وجوہ میں مال خرج کیا کین دل نے اس پر نظم مرف اتنا محسوس کی تو اسے منی کہلانے کا حق نہیں ہے ' بلکہ وہ منسخی ( بتکاف منی بنے والا) ہے۔ اس کے دل کو مال کے ساتھ صرف اتنا علاقہ ہونا چاہئے کہ وہ ضرور تول میں کام آئے۔ اس کے علاوہ کوئی علاقہ نرہ ہو۔

خرج کی مقدار واجب : اس تفصیل سے پتا چلا کہ یہ بات واجب مقدار کی معرفت پر موقوف ہے 'یماں یہ سوال پیدا ہو تا ہے کہ مقدار واجب کیا ہے جانا چاہئے کہ واجب دو طرح ہیں ایک وہ جو شریعت کی طرف سے واجب ہے اور دو سرا وہ جو عادت اور مرقت و مرقت کی ہنا پر واجب ہے معنی میں منی کھلانے کا مستق ہے اور دو سرا وہ جو واجبات کی اوائیگی سے کریز کرے 'اور نہ مرقت و عادت کی روسے عائد واجبات سے۔ اگر اس نے ان میں سے کسی ایک واجب سے گریز کیا اسے بخیل کما جائے گا۔ اور واجبِ شرع عادت کی روسے عائد واجبات سے۔ اگر اس نے ان میں سے کسی ایک واجب سے گریز کیا اسے بخیل کما جائے گا۔ اور واجبِ شرع

4.4

regarding the men

احياء العلوم جلدموم

اس سے ثابت ہوا کہ بخیل اے کہتے ہیں جو الی جگ مال فوج ند کرے جمال اسے شریعت یا مروّت کی رو سے خرج کرنا جا ہینے۔ اس کی کوئی مقدار اعلین کرما ممکن نہیں ہے۔

بخل کی دو سری تعریف : بخل کی تعریف بول بھی کی جاستی ہے کہ کئی ایسے مقعد کی فاطرال خرج نہ کرتا بخل ہے جو ال جمع کرنے سے زیادہ اہم ہے۔ اس لیے کہ دین کی حفاظت مال کی حفاظت سے زیادہ اہم ہے۔ اس لحاظ سے زکوۃ اور اہل و حیال کا نفقہ اوا نہ کرنے والا بخیل ہے۔ مرؤت کی حفاظت مال کی حفاظت سے زیادہ اہمیت رکھتی ہے جو محض معمول چڑوں میں تکلی کرے 'فاص طور پر ایسی چڑول میں جن میں ایسے لوگول کے ساختہ جن کے ساتھ تکلی کرتا مناسب میں وہ محض اپنی مرقت کو بھروح کرتا ہے۔

بخل کا ایک اور درجہ : یماں ایک اور درجہ رہ جاتا ہے اور وہ یہ کہ ایک جمنی داجب شری بھی ادا کرتا ہے اور مؤت کے تقافے بھی پورے کرتا ہے لیکن اس کے باوجودوہ بت ہوا کا بالک ہے۔ یماں حفظ مال بھی اہم ہے کہ آئندہ کام آئے گا۔ اور زمانے کے مصائب نے غیر آنا ہوئے میں معاون ثابت ہوگا اور آخرت کا اجرد تواب حاصل کرنا بھی اہم ہے۔ آخرت کی اہمیت بہرحال زیادہ ہے اس لیے اگر کوئی الدار آخرت میں اپند درجات کی رخصت کے لیے خرج نہ کرے وہ معلندوں کے زدیک بخیل ہم ہواں نا الدار آخرت میں اپند درجات کی رخصت کے لیے خرج نہ کرے وہ معلندوں کے زدیک بخیل ہم ہواں کی دوجہ ہے کہ عام اوگوں کی قطر مرف دنیاوی افراض پر رہتی ہے اس لیود ہے ہے کہ عام اوگوں کی قطر مرف دنیاوی افراض پر رہتی ہے اس لیود ہو ہے اور میان کا بخل منظف ہوجا تا ہے۔ شاکوئی حکومت کے بیان کی حفاظت زیادہ انہم ہے بعض او قات عام اوگوں پر بھی ایسے محتمل کا بخل منظف ہوجا تا ہے۔ شاکوئی حکومت کے معاور ہوجہ کی دوجہ کا دوجہ کی دوجہ کی دوجہ کا دوجہ کی دوجہ کی دوجہ کی دوجہ کی دوجہ کا دوجہ کو اور جات کا دوجہ تک دوجہ خوجہ کا دوجہ کی دوجہ کی دوجہ کا دوجہ کی دوجہ کی دوجہ کی دوجہ کا دوجہ کی دوجہ کی دوجہ کی دوجہ کی دوجہ کا دوجہ کا دیکھ کی دوجہ کا دوجہ کی دوجہ کا دوجہ کی دوجہ کا دوجہ کی دوجہ کی دوجہ کی دوجہ کا دوجہ کی دیکھ کی دوجہ کی دوجہ کی دوجہ کی دوجہ کو دوجہ کی دوجہ کو دوجہ کی دوجہ کی

www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم جلد سرم

درجات حاصل کرنے کے لیے واجبات سے زائد مال خرج نہ کریے گا۔ اگر کی مخفی پر کوئی شری واجب نہ ہو اور وہ محض مرقبات کے تقاضے سے خرج کرنا چاہتا ہو ' حالا تکہ اگر وہ خرج نہ کرے تو اسے بف ملامت بھی نہیں بنیا پڑے گا 'ایسا محص اتا ہی تی ہے بعنی اس کے اندر خرج کرنے کی خواہش ہے بخواہ وہ کم ہویا نیادہ قلت و کثرت کے دید شار درجات ہیں۔ اس لیے بعض اوک بعض سے زیادہ مخی ہوتے ہیں۔

ر آبادہ می ہوتے ہیں۔ سرحال کی کے ساتھ مرقت اور عادت کی ردے اچھا سلوک کرنا ہے 'الشرطیک رود ال کی خرشی کے ساتھ ہو' کی لاچ 'طورت کی توقع بدلے ، فکر اور تعریف کی خاطرنہ ہو ،جو محض تعریف و توصیف کی خاطر کمی کے ساتھ حسن سلوک کرتا ہے وہدواصل تاجر ے تی نمیں ہے 'وہ اپنے مال سے تعریف خرید رہا ہے ، تعریف کی لذت سے انکار نہیں کیا جاسکتا' وہ ای لذت کے حصول کے لیے مال خرج كردمائ والانك ساوت بلاعوض خرج كرنے كانام ب انسانوں بر لفظ ساوت كالطلاق عنى نين ب مجازى ب اس لیے کہ وہ بلا مقصد خرج نہیں کرنا۔ اگر اس کا بقا ہر کوئی ونیاوی مقصد نہ بھی ہوت بھی آخرے کے تواب اور علاق کی نظیات کا حسول اور بن كے روائل سے نس كى تطبيراس كے مقامد ميں ضرور شائل ہوتى ہے۔ اور اس ليے اسے عن بمي كما جاتا ہے اگر فرامت کے خوف اور او کول کی طامت کے اندیشے کی وجہ سے دے کیا جے بتا ہے اس سے لیا کا علی مو واس خرج کو فوروا ساوت نيل كما جادع كالديو كل ووان اسباب و مركات كانتار في الريخ ورجوا بياس في من الدروق جذب ياول يرا بي ے فرج نیس کیا اے وفن لینے والا کمیں محری فی میں کمیل محر ایک طاہرہ سبان ابن باال سے پاس مزی ہوتی وہ اپنے دوستون میں منظم موے مے اس فال مع بوج اکیا فہایا کول اینا ہے جس مے میں وقی مطروریا دی ارکوں نے کہا: بال جو جا بو حبان ابن بدال سے بولوں فی مو مورت نے سوال کیا تم خادے کے کیا سوئی لیے ہو؟ الدوں نے کہا کہ خارت کے سعنی مين دعا من الدوايار كرناد أن كامناديد ولياي علادت يج وين في حادث كيا جي المول ي كما دين في عادت يه بي ك بم في دون في ما و الله في عبارت كرين كاور عبادت كي شفت مارك داون اور جسون بركران دوكدرت اس في بويمانيا تم ائی اس جاورف سے قراب کی میلی سے رکھے ہو ا الاوں نے جواب رہا : بان ایوں فیں ایم واب کی بیت رکھے ہیں عور ۔ \_ لے وریافت کیا: کیوں؟ امتوال نے کہا: اس لیے کہ اور حوال نے اس کے ایک کو در کے دس دیے کا ویود کیا ہے ، مورت کے جرت ہے كُنّا فِي وَبْ الْكِ وَمِعْ كُرُمْ وَلَ لِيكُ فَي وَاللِّي رَجِيعِ إلى وَرَاحَ مَا وَيَعْمَى لِلْهِ الماوف كاكيا حطلب عبال ح كما البيرع ووكيك والوجيد الم الله الي ماوت الل من ورد المدين الم يق لذت علم تسارے داول پر کرائی در مواور تم اپی اس فاصف پر کئی مطیرا اول تواند رکھے ہوا بیال تک کر اللہ تحالی تمارے ماتھ ہو علية سلوك كرب - كوا تهين اس مات مع من الله كالله تعالى و تمادت دلون كي مالت كاعلم ب وديد بان الم كرتم ایک کے جوش دس نیکول کے لائے میں عمادت کردنہ موسد اللہ واللہ واللہ واللہ کا ایمی کرنے کر کو کی مخت انہیں کو وے اور 

ایک اور عادہ خاتون کی ہیں۔ کہ تمارا خال ہے ہے کہ خادت دن موجہ دیا دہ مردی ہے۔ اوکوں نے پہا کور خادت کی چر کے جا اس مردی ہے۔ کا بھی کے قام ان ہے کہ ایک ہوئی ہے۔ اس مردی تعلیم ان ہے کہ ایک ہوئی ہے۔ اس مردی تعلیم ان کی تعلیم موتی ہے۔ اور ایس کی خاطر جان کی تعلیم میلام ہے۔ اور ایس کی خاطر جان کی قربانی ہی میلام ہے کہ محمل میں میلام ہے۔ اور ایس کی خاطر جان کی قربانی ہی میلام نے اور ایس کی خاص ہوئی ہی میلام کی موتی ہے اور ایس کی خاص ہوئی ہی میلام کی اور کی خال میں کہ اور ایس کی خاص ہوئی ہی میلام کی موتی ہے اور ایس کی خاص ہوئی ہی ہوڑے کے اور ایس کی موتی ہے کہ اور ایس کی موتی ہے کہ اور ایس کی موتی ہے کہ اور ایس کی خاص ہوئی کے اور ایس کی اور ایس کی موتی ہے کہ اور ایس کی کردی ہے کہ اور ایس کی موتی ہے کہ اور ایس کی کردی ہے کہ کردی ہے کہ اور ایس کی موتی ہے کہ کردی ہے کردی ہے کہ کردی ہے کردی ہے کہ کردی ہے کہ کردی ہے ک

بفل كاعلاج : على مال كي موت في يوالموالي الوالل كالمبت مع والبلبين وسالله

مال کی محبت کا پہلا سبب: شوات کی محبت ہے کہ مال کے بغیران کا حصول ممکن نہیں ہے'اس طول اُسلسلین اپنی زیادتی عمر کی آرزو بھی دا تھل ہے'اس لیے کہ اگر انسان کو یہ معلوم ہوجائے کہ وہ ایک دن بعد اس دار قانی ہے کوج کرجائے گاتو شاید بھل نہ کرے'اس لیے کہ وہ مقدار جو ایک دن' یا ایک ماہ' یا ایک سال کے لیے کانی ہو تھوڑی ہوتی ہے'اس کے علاوہ وہ اپنا باتی تمام سرمایہ خرج کرسکتا ہے' بعض او قات آدمی طول عمر کا حققی نہیں ہوتا لیکن اولاد طول اُس کے قائم مقام بن جاتی ہے' وہ ان کی بقا کے لیے اس کے حدوجہ در کرتا ہے' مرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے اس طرح جدوجہ در کرتا ہے' اس لیے سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد فرمایا:

(این ماجد علی ابن مرة)

الولدمبخلةمجبنةمجهلة اولادے بكل برولى اور جمالت پيدا موتى ہے۔

اور اگراس پر فقر کا خوف اور رزق کی آریر بے احمادی ذا کد ہوجائے توبیہ کی اور فی موجا تاہے۔

روسراسب : بہ ہے کہ کوئی فخص کفس مال ہے مجت رکھتا ہو۔ بہت ہو گوگ ایس جی جن کے پاس باتی تمام زندگی گذار نے کے سرمایہ موجود ہے بشرطیکہ وہ معمول کے مطابق خرج کریں ' بلکہ اتنا سرمایہ ہے کہ خرج کرنے کے باوجود باتی وہ جائے اولاد سے محروم ہیں دولت کے ابار لگے ہوئے ہیں 'لین زلوۃ نکالنے کو دل نہیں چاہتا' مدید ہے کہ اپنی بیاری کا علاج کرنے پر طبیعت آمادہ نہیں ہوتی' بلکہ وہ دینار سے مجت کرنے والے اور درہم کے مضاق ہیں 'اپنے پاس ان کے وجود' اور ان پر اپنی قدرت سے الحف اندوز ہوتے ہیں انہیں زیر زہین دفن کردیتے ہیں صالا نکہ وہ اس حقیقت ہے المجھی طرح واقف ہیں کہ انہیں مرحانا ہے 'اور موت کے بعد یہ تمام خزانہ ضائع ہوجائے گایا دشمنوں کے ہاتھ گئے گا۔ اس کے باوجود نہ وہ اپنے آپ کو کھانے کی اجازت دیتے ہیں اور نہ سرس سے ایک دبید بھی خرج کرتے ہیں 'یہ دل کا نمایت مظیم اور تھین مرض ہے 'اس مرض کا علاج انتائی مشکل ہے' خاص طور پر برمعانے ہیں یہ ایک لاعلاج مرض کی صورت اختیار کرجاتا ہے۔ ایسے مخص کی مثال اس عاش کی ہی ہو اپنے ہیں کو خوب کو فراموش کردے مال بھی سفیر کی حیثیت رکھتا محبوب کی فراموش کردے مال بھی سفیر کی حیثیت رکھتا ہے 'اس کے ذریعہ آدی اپنی مرور تیس پوری کرتا ہے 'اس کے والے مال بھی سفیر کی حیثیت ہما دی جاتی ہیں اور مال حقیق محبوب ہوجاتا ہے یہ انتائی گراہی ہے۔ سوئے اور ایس مرت کے جوب ہوجاتا ہے یہ انتائی گراہی ہے۔ سوئے اور کا براسے لائے ہیں اور مال حقیق محبوب ہوجاتا ہے یہ انتائی گراہی ہے۔ سوئے اور کی براہ ہے۔ اس کے ذریعہ تو باتائی گراہی ہے۔ سوئے اور کی براہ ہے۔ ان کے لوگ ہیں اور مال حقیق محبوب ہوجاتا ہے یہ انتائی گراہی ہے۔ سوئے اور کی براہ ہے۔

علاج کے مختلف طریقے : یہ ہیں بال کے اسب یہ بات معلوم ہے کہ ہرعلّت کا علاج اس کے سبب کی ضد ہے ہوا کر تا ہے چنانچہ شہوتوں کی مجب کا علاج کم پر قناحت اور مبر کے ذریعہ ہوگا۔ اور طول امل کا علاج موت کے ذکر کی کثرت اور ہم حصوں کی موت ال جمع کرنے میں ان کے نقب اور مرتے کے بعد جمع کردہ مال کے ضیاع کے مسلسل مشاہرے ہے ہوگا۔ اولاد کی طرف دل کے میلان کا علاج اس اصقاد ہے ہوگا کہ جس طرح میرے ظالق نے جمعے رزق مطاکیا ہے اس طرح اولاد کے ماتھ بھی رزق بیدا ہوا ہے اس طرح اولاد کے ماتھ ہمی رزق بیدا ہوا ہے 'کتنے نیچ ایسے ہوتے ہیں جنیں باپ ہے وراث میں کھی نہیں ملکا لیکن وہ اس سے زیاد خوش طال زندگی گذارتے ہیں ایسے مختص کو یہ جمی یاد رکھنا چاہیئے کہ وہ اپنی اولاد کے لئے ظال اس کیے چھوڑ تا ہے کہ وہ ٹیک رہیں لیکن دولت پاکر وہ شرک رائے پر چل پرتے ہیں 'اگر کسی کی اولاد نیک صالح اور دل میں اللہ کا خوف رکھنے والی ہے تب اسے اللہ کانی ہے 'اسے اپنے باپ رائے جس کی مرورت نہیں ہے۔ اور اگر فاس و بدکار ہے تو اس کے لئے ترکے میں مال چھوڈ کر بدکاری اور فسی پراس کی اعانت کے باعث مختوا روہ بھی ہوگا۔ دل کا علاج اس طرح بھی کیا جاسکتا ہے کہ بھل کی خرمت اور سادے کی تریف اور بخیل کے بیا جاسکتا ہے کہ بھل کی خرمت اور سادے کی توریف اور بخیل کے بیا دارو اعاد میں وارد ہوئی ہیں ان پر نظرد کے 'اور انہیں اپنے منتقل غورو فکر کا

موضوع بنائے رہے۔ ایک مفید دوا یہ بھی ہے کہ بخیلوں کے احوال کا مطالعہ کرے اس سے طبیعت میں ان سے نفرت پیدا ہوگی اور ان کے نعل بخل کو اچھا نہیں سجھتا۔ ان کے احوال کے مطالعہ سے یہ در ان کے نعل بخل کو اچھا نہیں سجھتا۔ ان کے احوال کے مطالعہ سے بتیجہ نکالے کہ اگر میں نے بخل کیا تو دو سرے لوگ بھی اس طرح پر اسبھیں ہے ، جس طرح میں بخیلوں کو برا سبھتا ہوں۔ مال کے مقاصد تک اپنا وائرہ فکر وسیع کر کے بھی قلب کا علاج کیا جاسکتا ہے ، یہ سوچ کہ مال کوں پیدا کیا گیا ہے؟ اس سوال کا صرف ایک ہی دوریا سے جمعی ضرورت ایک ہی جمیل کے لیے پیدا کیا گیا ہے۔ اس طرح صرف اتنا مال خرچ کرنا چاہیے جمعی ضرورت ہو ، باتی مال راہ خدا میں خرچ کرنا چاہیے جمعی ضرورت ہو ، باتی مال راہ خدا میں خرچ کرنا چاہیے جمعی ضرورت ہو ، باتی مال راہ خدا میں خرچ کرکا ہے لیے لیے انہوں کی اس طرح کرنا چاہیے۔

یہ وہ دوائیں ہیں جن کا تعلق علم و معرفت ہے۔ اگر کوئی فضی چیم ہمیرت ہے یہ دیکھ لے کہ خرج کرنا اس کے لیے دنیا می بھی بہتر ہے اور آخرت میں بھی تو خرج کی طرف خود بخود طبیعت را فب ہوگی جس فخص کا دل خرج کرنے پر مائل ہوا ہے اپ دل کے الالین آواز پر لینک کتے ہوئے خرچ کردیا چاہیے اس لیے کہ شیطان فقروا فلاس ہے ڈر آ ہے اور اعمال خیرسے روک دیتا ہے۔ ابوالحن البوشنی کا واقعہ ہے کہ انہوں نے بیت الخلاء ہے اپ شاگرد کو آواز دی 'اور فرمایا کہ میراگر آا آبار کرفلال فخص کو دے دو'شاگرد نے عرض کیا کہ آپ بیت الخلاء ہے نگلے تک مبر بھی فرمائے ہیں 'انہوں نے فرمایا میں اپ ففس پر مطمئن نہیں ہوں' یہ بدل بھی سکتا ہے 'میرے دل میں اسی وقت یہ خیال پیدا ہوا ہے کہ میں اپناگر آفلال کو ہدیہ کردوں' اس خیال کو اسی وقت عملی جامہ پہنا دینا مناسب ہے 'میرے دل میں اسی وقت یہ خیال پیدا ہوا ہے کہ میں اپناگر آفلال کو ہدیہ کردوں' اس خیال کو اسی وقت عملی جامہ پہنا دینا مناسب ہے 'میرے دل میں اسی وقت یہ خیال پر ا

بتكلف خرج كرنے سے بخل كى صفت كا زالہ : بكل كى صفت بتكك خرج كے بغيردائل نبيں ہوتى۔جس طرح عشق اس وقت تک ختم نیس ہو تا جب تک سفرے دوری پر انہیں ہوتی اگرچہ معثوق کو چھوڑ کر جانا اور اس سے جدا ہونا انتمالی شاق ہو تا ہے الین اگر ایک مرتبہ یہ مشعت برداشت کرلی جائے تو دور وہ کر لی قلب کا یحمد نہ کچم سامان ضور پیدا ہوجا تا ہے۔ ای طرح جس محض کو اپنا بھی زائل کرنا ہوا ہے ، شکلت ایٹ مال سے مفارقت افتیار کرلنی چاہیے ، خواہ مال خرج کر کے ، یا دریا میں وال كر- دريا مين بما دينا جمع ركھنے سے بمتر ہے۔ كل سے بيخے كي ايك مره تدبيريہ ہے كد اپنے آپ كو فريب دے اور نفس كوباور كرائ كردود ومش سے شرت اور وقار حاصل موكا اوك عي كيس مح شروع مين اس كابيد عمل رياد كملائ كا محريد طبيعت كا وصف بن جائے گا' اور نام و نمود کی خواہش کے بغیری دل یہ جاہے گاکہ مال خرج کیا جائے یہ مجے ہے کہ اس تدہرے بھل کی صفت توزائل موجاتی ہے الیکن دل ریائی خباشت سے الودہ موجا یا ہے لیکن ریا کا ازالہ اتنا مشکل نمیں مثنا مشکل بمل کا زالہ ہے اس لیے اگر بکل کا وصف باتی ند رہے تو ریاری صفت دور کرنے میں کوئی دشواری نمیں ہوگ۔اصل میں نام و نمود اور شرت مال جانے کے بعد تسکین دل کا ایک سامان ہے ،جس طرح چھوٹے بچوں کو دودھ چھڑانے کے بعد چرہوں سے بسلایا جا تا ہے ، ٹاکہ وہ کھیل میں منمک ہوکردودھ کی طرف متوجہ نہ ہوں۔ پھرجب وہ دودھ سے بے پواہ ہوجاتے ہیں تو انسیں کھیل سے بھی دور کردیا جا آ ہے۔ ان عادات خیشہ کا بھی میں مال ہے کہ ان میں سے ایک کو دو سری پر مسلط کردیا جا آ ہے میلا شوت کو فضب پر مسلط کر ے اس کی حدّت کم کی جاتی ہے' اور غضب کو شہوت پر مسلط کرے اس کی رقونت ختم کی جاتی ہے 'لیکن یہ تدہیر صرف ایسے فض ے حق میں منید ہے جس کی طبیعت پر حب جاہ اور ریا مے مقابلے میں بھی کی صفت زیادہ اثر انداز ہو'اس طرح قوی کو ضعیف ہے بدلا جائے گا۔ لیکن آکر کوئی مخص اتنابی جاہ پندہے بقناوہ مال کو محبوب رکھتا ہے تب بکل کوجاہ کے ذریعے محم کرنے سے کوئی فائدہ نسیں ہے اس طرح ایک خبث فتم ہوگا اور ای درج کا دوسرا خبٹ پیدا ہوجائے گااس کی علامت کہ فلال مخص پر بحل غالب ہے یا ریا و ہے کہ اس مخص کوریا کی خاطر خرج کرناشاق ند گذر تا ہو۔ اگر ایسا ہے تو کما جائے گا کہ اس پر ریا تالب ہے کول کہ وہ ریاء کے لیے ال جیسی محبوب چیز خرچ کرنے کے لیے تیار ہے۔ اور اگر ریائی خاطر خرچ کرنے میں طبیعت کو گرانی ہوتی ہوتو کہا جائے گا کہ اس پر بخل کا غلبہ ہے کیوں کہ وہ ریائے لیے مال خرچ کرنے پر آمادہ نہیں ہے۔

www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم جلد سوم

یکل کا علی اور عملی علاج ، حلافد کام بیاب کر بحل کا علاج علی بھی ہے اور عملی بھی علی علاج یہ ہے کہ بحل کے نقسانا شافر علاقت کے وائد کا علم ما اس کیا جائے اور علی علاج یہ کہ بحل کے نقسانا شافر معاوت کے وائد کا علم ما اس کیا جائے اور علی علاج یہ کہ طبیعت کو بتکان فرج کرنے رہ آبادہ کیا جائے ہی اور اسے بحل کا کو مف اتنا قوی اور بھل کا کو مف اتنا قوی اور غالب ہو تا ہے کہ آدی کو اندھا ہمرا کردتا ہے اور اسے بحل میں کوئی پرائی اور سے اور اسے بحل میں کوئی پرائی اور سے اور ما دو تا میں کوئی انجمائی نظر نمیں آتی ایعنی معرفت ما میں ہوتی کے بعد اور کوئی علاج کی اور کوئی علاج کا گرنہ ہو۔ جائے ہیں کی دوائی بھائن مرت کے بعد اور کوئی علاج کا گرنہ ہو۔

صفائی کی مادت نے کل کے علاج کے سلے میں بھل معانی مادویا ہی مادویا ہی کہ دو اپنے مردی کو سی خاص کو ہے میں بواج اللہ بول یا جہ بال موجود ہے بیال موجود ہے بیا

دنیا کے تمام مال و متاع کا یمی حال ہے دنیا اللہ کے دشمنوں کی دشمن ہے اس لیے کہ وہ انہیں دوزخ کی طرف بنکاتی ہے 'اور اللہ کے دوستوں کی بھی و مثمن ہے اس لیے کہ انہیں دنیا پر مبر کرنے کی مشعت افعاتی ہوئی ہے 'یے آللہ کی بھی دشمن ہے کہ اس کے بندوں کو اس کے راستے پر چلنے ہے رو کتی ہے 'خود اپنی دشمن بھی ہے کہ اپنے آپ کو کھاتی ہے 'اور وہ اس طرح کہ مال کی حفاظت بیں مونیا جاتی ہے 'یمان تک کہ فا پاسالان ہے ہوئی ہے 'اور پاسالوں کا نظم مال خرج کرنے ہے ہو تا ہے ہو یا دنیا کی حفاظت بیں دنیا جاتی ہے 'یمان تک کہ فا ہو جو اس ہے انوس نہیں ہو تا 'اور نہ اس کے حصول پر ہوجائے 'اور پر بھی باتی نہ رہے۔ جو محض مال کی آفت ہے واقف ہو تا ہے وہ اس ہے انوس نہیں ہو تا 'اور نہ اس کے حصول پر خوش مثالات ہے۔ اور جو محض قدر ضوورت پر قائع ہو تا ہو وہ بھی کرتا ہوں کہ نہیں کرتا ہوں ہے باتی وہ بھی کوئی پرشانی نہیں دو اس کی مثال ایس ہے جیسے کوئی دجلہ کے کنارے کھڑا ہو اسے پائی وہنے بھی کوئی پرشانی نہیں وہ آت کا دائے گئی ہوتا ہو اسے پائی وہنے بھی کوئی پرشانی نہیں وہ آت کا دائے نظر میں کہ سلسلے میں انسان کے فرائی پر ایک نظر ایک نظر میں کا کے سلسلے میں انسان کے فرائی پر ایک نظر ایک کے مقالات کی مثال کے سلسلے میں انسان کے فرائیش پر ایک نظر ایک کا میں کہ میں انسان کے فرائیش پر ایک نظر کی مثالات کے سلسلے میں انسان کے فرائیش پر ایک نظر کی مثال کے سلسلے میں انسان کے فرائیش پر ایک نظر کی مثال کے سلسلے میں انسان کے فرائیش پر ایک نظر

جیسا کہ ہم پہلے بھی بیان کر پچے ہیں کہ مال ایک اعتبارے خیرہے 'اور ایک اعتبارے شرہے۔ اس کی مثال ایسی ہے جیسے سانپ کہ اس میں سے بڑیات بھی لکتا ہے 'اور اس کا زہر جان لیوا بھی ہو تا ہے 'مال میں بڑیات بھی ہے 'اور زہر بھی۔ اس کے زہرہے وہی مخص محلوظ رہ سکتا ہے جو اپنے فرائض پر نظرر کھے۔

سلا فریضہ: بیہ ہے کہ مال کے مقسود کا علم حاصل کرے 'اور بیا جاننے کی کوشش کرے کہ اللہ تعالی نے مال کیوں پیدا کیا ہے ' انسان مال کا مختاج کیوں ہے؟ یہ جاننے کے بعد آدی اتا ہی کمائے گا جتنا اسے آئی ضور مات کے لیے کافی ہوگا 'مقدارِ ضورت سے ذائد مال کی جفاظت نہ کرے گا 'اور فیرمستق کو اینا مال نہ دے گا۔

دوسرا فریضہ: یہ ہے کہ آمنی کے ذرائع پر نظرر کے بینی اس درجہ آمنی سے اجتناب کرے جو خالص حرام ہویا جس پر حرام کا غلبہ ہو جیسے بادشاہ کا مال۔ اس طرح ان محمد ہات ہے بھی ہی جی جس سے جین شرافت داغدار ہوتی ہو بھیے دہ ہدیہ جس میں رشوت کا شائبہ ہو 'یا دوسوال جس میں رسواکی اور ذکرت ہو۔

تیرا فریضر : یہ ب کہ معیشت کی مقدار طوق رہے۔ در ضرورت سے زیادہ عامل کرے اور در ضرورت سے کم ضرورت کا العمال تری تعلق تین چروں سے ب دوئی کرا اور مکان ان میں سے ہرایک کے تین در سے بیل اوٹا اعلی اور اوسا۔ جب تک آدی قلت کی جانب یا کل اور حد ضرورت سے قریب رہے کا اور اس سے تجاوز کرے کا قراعت کرے عاد میں کرے کا جس کی کوئی اعتمال میں میں ہوگ ہم کے کاب از برمیں ان درجات کی تعمیل میان کی ہے۔

چوتھا فریضہ: یہ ہے کہ خرج کے مواقع بھی نگاہ میں رہیں خرج میں اعتدال ہو'ندا مراف ہو'اور نہ جدسے زیادہ میلی'جس کمرج طال فریقے پر کمایا ہے اس طرح طال طریقے پر خرج کرے۔ جس طرح ناحق لینا گناہ ہے اس طرح ناحق خرج کرنا ہمی گناہ یانچواں فریضہ: یہ ہے کہ مال لینے' وسیخ' روکنے اور خرچ کرنے میں اپنی نبیت میمج رکھے۔ جو مال لے اس سے عمادت پر استفانت کی نبیت ہو' اور جو مال چھوڑے اس میں زہد کی نبیت ہو' ایسا کرے گاتو مال کا وجود نقصان دہ نمیں ہوگا۔ اس کے معنزت علی کرم اللہ وجہہ نے ارشاد فرمایا کہ اگر کوئی فرض دنیا کے تمام خزانوں کا مالک بن جائے اور باری تعالیٰ کی رضا جوئی کے علاوہ اس کا کوئی دو سرا مقصد نہ ہوتو اسے زاید کما جائے گا'اور اگر تمام مال خرچ کردے لیکن اللہ کی خوشنودی مقضود نہ ہوتو اسے زاید خبیس کہا جائے گا۔ تمہاری تمام حرکات و سکنات صرف اللہ تعالیٰ کے لیے ہوئی چاہئیں یا وہ حرکات عمادت ہوں' یا ان سے عمادت پر مدد ماتی

ہو۔ عبادت بعید تر عمل دوہیں کھانا اور قضائے حاجت کرنا۔ لیکن یہ دونوں عمل عبادت پر آدمی کی مدد کرتے ہیں۔ اس لیے آگر
کوئی خوص کھانے اور قضائے حاجت ہے آجمی نیت رکھے تو یہ عمل ہمی اس کے حق میں عبادت بن جائیں گے 'ہر عمل میں تہماری
کی نیت ہونی چاہیے' تم اپنے کسی معمول ہے مال کی حفاظت بھی کرد تو کہی سمجھ کر کرد کہ اس سے دین پر مدد ملتی ہے 'گر آ 'پاجامہ '
ہر' برتن کوئی چڑائی نہیں ہے جس سے دین پر اعانت نہ ہوتی ہو 'ادر یہ تمام چزیں زندگی کے لیے ضود ری ہیں ضرورت سے زائد
چیزوں کو آپنے پاس رکھنے کے بجائے یہ سوچنا چاہیے کہ اللہ کے دو سرے بندے ان سے نفع حاصل کرلیں۔ اس لیے آگر کوئی فخص
ابن اصولوں پر کاربند رہنے والے کی مثال اس فخص کی ہے جو سانپ سے اس کا اصل جو ہریتیاق نکال لے 'اور اس کے زہر
سوخ رکھتا ہو 'کور اس کا علم انتمائی اعلیٰ ہو۔ جو فخص کی ہے جو مانپ سے ساکا اس فخص کو حاصل ہوتی ہے دورین میں کا ال
سون رکھتا ہو 'کور اس کا علم انتمائی اعلیٰ ہو۔ جو فخص مال بحق ہوں ایک ادے کہ میں مالدار صحابہ رضی اللہ تعالیٰ عشم کی طرح
ہوں جس طرح دود دولت رکھتے تھے اس طرح میں بھی رکھتا ہوں ایسا فخص نادان نیچ کے مشابہ ہے جو کسی اہر فن سیرے کو سانپ
ہوں جس طرح دود ودلت رکھتے تھے اس طرح میں بھی رکھتا ہوں ایسا فخص نادان نیچ کے مشابہ ہے جو کسی اہر فن سیرے کو سانپ
ہوتا ہی طرح میں بھی کرلوں گا یہ بچہ یقینا ہا کہ ہوگا۔ ان دونوں میں بھی فرق ہے کہ جس طرح اس نے سانپ کا کانا ہوا معلوم ہو آ ہے 'کیکن مال کے ہوتوں قتل ہونے والا متعقل دکھائی نہیں دیتا۔ اس شعر میں دنیا کوسانپ سے تشید دی گئی ہے۔

هی دنیا کحیة تنفث السم وان کانت المحسة لانت (یه دنیاسانی کی طرح در مراکلتی می آرچه چمونے میں نمایت نرم ونازک می

جس طرح بہا ثوں کی چوٹیال بر کرنے 'سمندروں کے سینے چرنے 'اور خاردار واویاں طے کرنے میں کسی بیٹا کو نا بیٹا کے مشابہ منسل کہ مال کو صبح طور پر استعال کرنے میں عام آدی عالم کامل کے مشابہ ہو۔ منسل کہ مال کو صبح طور پر استعال کرنے میں عام آدی عالم کامل کے مشابہ ہو۔

### مالداری کی ترمت اور فقر کی تعریف

الداری افضل ہے یا فقر ؟ اس سلط میں لوگوں کا اختلاف ہے کہ شاکر ہالدار کا رتبہ بلند ہے یا صابر غریب کا۔ ہم نے اس اختلاف کی تفسیل و محتیق کاب الزہ والفقر میں کی ہے 'یہاں ہم صرف اتنا کھتے ہیں کہ بجیشت مجموعی فقر افضل ہے 'اس موقع پر ہم صالات کے اختلاف کا ذکر کر کے موضوع کو طول دینا نہیں جا ہے بلکہ فقر کی فنیلت میں ہم صرف وہ کلام نقل کرنا چاہتے ہیں جو حرث محاسب ہے وہ الدار محابہ اور عبد الرحمٰن مرشوع ایس نقل کیا ہے 'اس کے ذرایعہ انہوں نے ان مالدار علاء پر روکیا ہے جو مالدار محابہ اور عبد الرحمٰن ابن عوف کی بہ پناہ دولت کے حوالے سے خود کو ای سطح پر دیکھتے ہیں۔ کا بسی گان یہ ہے کہ وہ علم معاملت پر عبور رکھتے والے برگ ہیں اور اس میدان کے ہم فقی علاء و معتفین پر انہیں برتری حاصل ہے 'ان کا کلام اس لاگن ہے کہ اسے بہ لفظ نقل ابنی بحث کا موضوع بنانے والے تمام محتی علاء و مصنفین پر انہیں برتری حاصل ہے 'ان کا کلام اس لاگن ہے کہ اسے بہ لفظ نقل کیا جات کا ایس کے علائے ہوء کے دعوت عیلی علیہ السلام نے علائے ہوء کہ متعلق ارشاد فرمایا ''در کے علائے ہوء کہ میں یہ دوایت کی ہے کہ حضرت عیلی علیہ السلام نے علائے ہوء کے متعلق اور جو نہیں کرتے ہو 'ایکن جس بات کا تہیں تھی ہوا ہر زبان سے تو ہو ایک برا عمل ہے 'بطا ہر زبان سے تو ہو ایک برا عمل ہے 'اور ہو میں کرتے ہو ایک برا عمل ہے 'اظا ہر زبان سے تو ہو ایک برا عمل ہے 'اور ہو می باقی ہو ایک برا عمل ہے 'اور ہو می باقی رہ اور ہو کہ بیا ہوں کہ تم چھنی کی طرح مت بو 'جس میں سے آٹا نکل جاتی اور بو می باقی ہو۔ دو آگ ہو جس میں سے آٹا نکل جاتی اور بو کی باقی رہ و ایک برا عمل ہو ای بات کا حموں باقی ہیں۔ دیا کے ظاموا وہ حال کے ظاموا وہ حال دیا ہوں کہ تم چھنی کی طرح مت بو 'جس میں نوانس کے مور کو کی ہوں ہو ہو آئی ہو ۔ اس کی خواہم ما محادف کے مور کو گھتے ہیں 'ایکن باطن میں نوائی ہو ہو آئی ہیں۔ دیا کے ظاموا وہ وہ آئی ہیں۔ دیا کے ظاموا وہ حال ہو گئی ہو کہ اس کی مور کو کیا ہوں کی خواہم مور کیا ہوں کی تو کیا ہو کی ہو کی ہوں کی بات کی مور کی تو کی ہو کی خواہم کی مور کی ہو کی ک

فض آخرت کیے بائے گاجس کی دنیاوی شوتوں' اور تفسانی خواہوں کا سلسلہ منقطع نہ ہو۔ میں بیج کہنا ہوں' تمهارے قلوب تمهارے اعمال پر آنسو بماتے ہیں۔ تم نے اپنی دنیا اپنی زمانوں کے میچے رکھ دی ہے۔ اور اعمال قدموں کے تلے ڈال دیے ہیں۔ میں ہے کتا ہوں تم نے اپنی آخرت جاہ و بریاد کرلی ہے۔ ملیس وٹیا کی فلاح آخرت کی فلاح سے زیادہ محبوب ہے تم سے زیادہ نقصان میں كون بوگا؟ كاش تم اين انجام كى خرابى سے واقف بوجات تم كب تك اند جروں ميں چلنے والوں كو راسته و كملاؤ مح ورود مر رواں رہو مے۔ایا گانا ہے کہ تم ونیاوا روں کو ترک ونیا کی اس کیے تلقین کرتے ہو کہ ساری دنیا تمهاری ہوجائے۔ اس کرد بس كرو- جمال تك جا يكي بواس سے آئے مت جاؤ- بھلايہ بمي كوئي فقلندي ہے كہ كمرى جمت پر فقد مليں روش كردى جائيں اور اس كے كرے محن اور نچلے مصے ماريكيوں ميں دوبے رہيں۔ اى طرح اگر تمهارے جسموں سے نور پھوٹا رہے اور تمهارے دلوں میں اندھرے پروان چڑھتے رہیں تو کیا اس سے کوئی فائدہ ہوگا۔ ونیا کے غلامو! نہتم میں خوف خدا ہے 'اور نہ بزرگی عجب نہیں کہ دنیا تهیں جڑے اکھاڑ بھیکے اور اوندھے منے ڈال دے ' پھر تہیں پیٹ کے بل تھیٹی پھرے ' تمهارے گناہ تمهارے بال جکڑلیں اور مہیں پیچے سے دھکا دیں۔ اور اس حالت میں مہیں اللہ تعالیٰ کے سرو کردیں کہ نہ تمارے بدن پر کراے مول 'اور نہ کوئی منص تمارا ساتھی اور مدرد ہو۔ پر اللہ تعالی تمہیں تمارے بد مملیوں پر مشمل فرد جرم سائے اور منہیں سزا دے جس کے تم مستحقّ ہو۔" اس کے بعد حرث المحاسي نے فرمايا: روستو! بيه علاءِ سوء 'انسانوں کے شياطين ہيں 'اور دنيا ميں فتنہ و نساد بريا كرنے والے ہیں۔ یہ لوگ دنیا کے مال و متاع اور جاہ و رفعت کے حریص ہیں اور دنیا کو آخرت پر ترجیح دیتے ہیں انہوں نے دین کو دنیا کی مَا طرز لَيْلَ كيا ہے۔ يه دنيا ميں بھي باحث نگ و عار ہيں 'اور آخرت ميں بھي نقصان اثمانے والے ہيں' ہاں آگر الله كريم ہي انہيں ا پنے دامن عنویس مجکہ دے تو اور بات ہے۔ میں نے دنیاوی لذات میں منتفق اور اس کے عارمنی مال و متاع کو ترج دیے والے مخص کوخوشی دیکھی ہے کہ وہ کدورت آمیزہے۔اس کوخوشی کے بعن سے بے شار تھرات اور اندیشے اور طرح مرح کے مناه جنم لیتے ہیں۔ اس مخص کا انجام بھی اچھا نہیں ہو تا۔ نہ اسے دنیا ملی ہے 'اور نہ دین سلامت رہتا ہے۔ وہ بالکل اس آیت کا مصداق ہو تاہے۔

خَسِرَ التُنْيَاوَ الآخِرَ وَذَلِكَ هُوَ الْحُسْرَ انُ الْمُبِين (ب ١١٥ آيت ١١) دنياد آخت وزير المُرابِين (ب ١١٥ آيت ١١)

## احیاء العلم المبلد www.ebooksland.blogspot.com

کثیر'اورا جرعظیم ہے محروم رہے' تمہارے اس گمان کامطلب اس کےعلاوہ کچھ نہیں کہ پیغبرصلی اللہ علیہ وسلم نے یہ جانے کے باوجود کہ مال جمع کرنا افضل ہے اپنی امت کو اس فنیلت ہے محروم رکھا اور انہیں مال جمع کرتے ہے منع فرمایا۔ (١) تیرایہ مگمان باطل اور لغوب الخضرت ملى الله عليه وسلم الى امت كي نمايت شيق من وواس من مي فغيلت بي خواوده كني بي ادنيا کیوں ند ہو محروم نمیں رکھ سکتے تھے اس ہے میر بھی لازم آتا ہے کہ اللہ تعالی نے اپنے بندوں پر نظر نمیں فرائی کہ انہیں مال جمع کرتے سے منع کردیا 'جب کہ مال جمع کرنے کی بری فسیلت ہے یا یہ بات ہے کہ اللہ تعالی (معود باللہ) اس ہے واقف شیں کہ مال جئ كرئے ميں نعنيات ہے اس ليے مال جمع كرنے سے روك روا ، جب كه تو مال كے خيرو فعنل سے واقف ہے۔ كويا تو خير كے مواقع الله تعالى سے زيادہ جانيا ہے۔ اے مراہ! اپني عقل سے كام لے شيطان مجم محاب كى الدارى كا حوالہ دے كرد موسے ميں وات ہے۔ کم بخت! مجھے عبدالرحن ابن عونب کے مال کی کثرت کو اپنے لیے دلیل بنانے سے کچھ فا کدہ نہ ہوگا۔ ان کی خواہش تو یہ حتی کہ وہ مال و دولت سے محروم رہے انہیں مرف اتا میشر ہو آجس سے دہ گذر سر کرتے۔ مجھے یہ روایت معلوم ہو کی ہے کہ جب عبدالرحن ابن عوف نے رحلت فرماتی توہمی محالی نے فرمایا کہ عبدالرحن نے جو مال چھوڑا ہے ہمیں اس کی وجہ ہے ان پر پچھ خوف ہے کعب نے فرایا: سجان اللہ! ان يركيا خوف؟ انبول نے جائز طريقے سے كمايا جائز طريقے ير فرج كيا اور جائز دولت تر کے میں چمور دی۔ کعب کی بدیات حضرت ابودر تک بھی دو نمایت فکل کے عالم میں گھرہے لکے اونٹ سے بالوں کی رہی لی ا اور کعب کو تلاش کرنے کیے ہمی نے کعب ہے کہا کہ ابوز واتساری تلاش میں ہیں 'وہ ہماک کر معزت مثان کے پیچے پناہ لی ابوز ر نے فرمایا: اے یہودی کے بینے! تیرے خیال میں عبد الرحل کے ترکے کا دجہ سے جمیں ان برخوف نہ کرنا جاہیے حالا تکہ ایک دن سركار دوعالم صلى الله عليه وسلم جل أحدى طرف تشريف في معيم من آب يرسائد قدا آب في محاجب فهايا: اعدابودرا! من عرض كيانيا وسول الله إمي حاضر مون آب في فرايات

الأكثرون هم الأقلون يوم القيامة الأمن قال هكناوه كناعن يمينه وشماله

وقدامه وخلفه وقليل ماهم

زیادہ دولت مندی قیامت کے دن کم ان ہول مح محرجس نے کماالیا دیبادائیں ہے اکیسے "آھے ہے"

میجے سے اور ایسے لوگ کم ہوں گے۔

اس کے بعد آپ نے پر میرانام لے کر آوادری میں نے عرض کیا: فرائے اوارسول اللہ! آپ پر میرے ال باپ فدا ہوں ، آپ نے ارشاد فرایا:۔

مايسرنى ان لى مثل احدانفقه فى سبيل الله اموت يوم اموت واترك منه قير اطين قلت اوقنطارين بارسول الله قال بل قير اطان ثمقال يا اباذر انت

تريدالاكثر والاريدالاقل (امر الوسط معمراً)

اگر میرے پاس اللہ کی راہ میں خرج کرتے ہے لیے امد کے برابر خزان ہو ' کار جس دن میں جمون اور اس خزانے میں سے بڑکے دو دانوں کے برابر مجمی کچھ چھوڑوں تو جھے بیابات انچمی نہیں گئے گی میں نے عرض کیا: یا رسول افٹد دوؤ میر؟ آپ نے فرمایا ' در نمیس کا کہ اور جو اسے البوڈ راتو زیادہ کھتا ہے ' اور میں کم کتابیوں۔

ر سول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد لولیہ کھتا ہے کہ عبد الزمل کے ترکے میں کوئی خوف شین ہے تو جھوٹ کتا ہے اورجو مخص بھی امیا کے گاوہ جموعا ہے 'رادی کتے ہیں کہ العب کے مارے ڈرکے ان کی تردید نمیں کی۔ ہمیں یہ روایت بھی پیٹی ہے کہ

(۱) مال بی کے عاصت کی روایت این مری لے معرت میراند این معود به نش کی به "مالو حی الله الی ان است می المالواکون من التا حرین"

احياء العلوم جلدسوم

ایک مرتبہ عبدالر طن ابن عوف کے اونٹ یمن سے مربعہ منورہ آئے مربیے کی گلیوں میں اوفوں کی اند سے ہوا شور بہا ہوا۔
حضرت عافقہ نے دریافت فربایا یہ شور کیا ہے؟ کمی نے عرض کیا؛ عبدالرحمٰن ابن عوف کے اونٹ یمن سے آئے ہیں۔ آپ نے
فربایا: اللہ اور اس کے رسول نے منجح فربایا؛ حضرت عبدالرحمٰن کو حضرت عافقہ کے اس مخفر تبعرے کی اطلاع ہوگی وہ تفسیل
عاضے کے حاضر خدمت ہوئے حضرت عافقہ نے فربایا؛ جس نے سرکاروو عالم صلی اللہ علیہ وسلم سے ساہیے آپ نے ارشاد
قربایا:۔ انہی رایت البحث فرایت فقر اءالمها جرین والمسلمین ید حکون سعیا ولمار
احسام ن الاغنیاء ید حکم الاعبدالر جمل ابن عوف ید جملے امرے مخفرا)
احسام ن الاغنیاء ید حکم المرائوں کے فریب لوگ وہ ان کے موقعہ حبوا (احمہ مخفرا)
میں نے جنت میں دیکھا کہ خواجرین اور مسلمانوں کے فریب لوگ وہ ان کے موقع بخت میں واعل ہو رہ
جیں 'الدادوں میں مجھے عبدالرحمٰن ابن عوف کے علاوہ کوئی نظر نہیں آیا وہ ان کے ساتھ مخفوں کے بل

عبدالرحمٰن ابن عوف فے اپنے تمام اونٹ اور ان پرلدا ہو ظہراہ ضدامیں خیرات کردیا اور ان کے گراں قلاموں کو آزاد کردیا تاکہ وہ جنت میں غربوں کی طرح دوڑ کر داخل ہو تکیں۔ ایک مرتبہ آخضرت ملکی اللہ علیہ وسلم نے عبدالرحمٰن ابن عوف سے ارشاد فرمایا:۔ اماانگ اول من یدخیل البحنیة من اغذیبا عامتی و ماکست ان قد خیلھاالا حبوا (برار-انس م مربراہ میں اللہ میں ترکیب میں اللہ میں ترکیب میں ہوئے۔ میں اس کا بھی تعوین میں مار میں س

میری امت کے الداروں میں تم سب سے پہلے بخت میں جاؤے گین شاید معلقوں کے بل مرک کر

اے بر بحت! اب بتا کہ محابہ کی الداری کو دلیل بنانا کہاں تک مجے ہے ہے مور آلر طن ابن موف ہیں جن سے بیا دولت ترج کی ہے مب سب بیند کریے کہ انہوں نے سرکار دو

ہیں جن کا تقولی معروف ہے اور جنوں نے اللہ کی راہ میں ہے بناہ دولت ترج کی ہے مب سب بیند کریے کہ انہوں نے سرکار دو

عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی عبت کا فین اضایا اور زبانِ رسالت سے جنت کی خوشجری حاصل کی (ترزی شائی۔ ابو بکر اس کے

باوجود کہ انہوں نے اپنا مال طول طریقے سے کمایا اور جاز طریقے پر ترج کیا وہ اس کی دج سے تیزی اور سرعت کے ساتھ نقراء

گرے رہیں گے اور جنت میں انتی سرعت اور تیزی کے ساتھ واطل نہ ہو سکیں گرجی تیزی اور سرعت کے ساتھ نقراء

ہا سی گرے دوبی گر جس تیزی اور سرعت کے ساتھ واطل نہ ہو سکیں گرجی تربی بین خواسی خواسی کے مب سیری خواسی خواسی کی دوستوں کو تیاس کر با ویوں نے منوات ویوں ہو انگیز

ہا سی گرے اور پر کتا ہے کہ اگر میں نے مال جن حرایا تو کیا ہوا صحابہ نے بھی توجع کیا تھا جود و جود الرحمٰن ابن عوف کی مالداری کا

حوالہ دتا ہے اور پر کتا ہے کہ اگر میں نے مال جن کرایا تو کیا ہوا صحابہ نے بھی توجع کیا تھا جود کو الرحمٰن ابن عوف کی مالداری کا

کیا وجود ان کا نمونہ ہے کہ اگر میں نے مال جن کرایا تو کیا ہوا صحابہ نے بھی توجع کیا تھا جود کیا تھا ہو کیا ہوا ہو اپنی تربی کہ سی سیالاوں گا کہ میں سے اور می کیا اور اس کے موجود کیا اور اس کے موجود کیا اور اس کے موجود کیا اور اس کے اور دوبی کیا ہوا ہو کیا ہوں نے بیا ہیا انہوں نے میں کا حق نہیں مارا کیا گی شرور توں کو اپنی شرور ت پر ترج دی میں تھے سے بی چھتا ہوں کہ کیا اور اسے آخرے میں موجود کیا اور اس کی موجود کیا اور اس کیا جود کور کیا ہوں کیا ہو نہیں تھے سے بی چھتا ہوں کہ کیا اور اس کیا ہو ہوں کیا ہوں کا بین میں موجود کیا گیا تھی جو بیت ان کا برین سلف سے اور کیا گیا تھی جوری میں تھے سے بی چھتا ہوں کہ کیا ہو تو جوری کیا ہو تو جوری کیا ہو تو تو کیا ہو اس کیا ہو تو بی گیا ہو تو بی ہو ہو تو کیا ہو تو تو کیا گیا ہو تو تو کیا گیا ہو تو تو تو کیا گیا ہو تو تو تو کیا گیا ہو تو تو کیا گیا ہو تو تو کیا گیا ہو تو تو کیا گیا

صحابہ کسے تھے؟ : اجلّہ محابہ کا حال یہ تھا کہ وہ سکنت کو مجوب رکھتے تھے نقروفاقہ کے فوف ہے امون تھے اپنے روق ک بارے میں انہیں اللہ پر بحروسہ تھا' وہ اپنی قسمت پر خوش تھے 'مصائب میں راضی رہے 'خوشحالی میں شکر اداکر ہے ' تھی میں میر کرتے ' راحت میں اللہ کی ثناء کرتے ' اللہ کے لیے اکساری کرتے ' مجر اور علو پہندی اور کھڑت مال پر فخرے ڈرتے۔ انہوں نے دنیا کا صرف اتنا حصہ لیا جو ان کے لیے مباح تھا' وہ مقدار حاجت پر رامنی رہے ' انہوں نے وٹیا پر لات ماری' اس کی مختوں پر مبرکیا'

اس کی تلنیوں کے جام ہے'اس کی آسائنٹوں اور نعتوں کو محکرایا ، تشم کی کرمتا کیا توابیا ہی ہے۔ ہمیں معلوم ہوا ہے کہ جب دنیا ان ك در بروستك دين منى تووه خوف سے لرزنے لكتے تھے اور يہ سجھتے تھے كہ ہم نے كوئى كناه كيا ہے جس كى فورى سزا دنياكى صورت میں دی جاری ہے اور جب نقر آ یا تو اے ہاتھوں ہاتھ لیت اور اے صلحاء کا شعار سمجھ کرسینے سے لگاتے بعض محابہ کے متعلق ہمیں یہ روایت پنچی ہے کہ اگر وہ صبح اٹھ کرا ہے گھریں کوئی چیز دیکھتے تو غم ہے بے حال ہوجاتے اور پچھ نیہ پاتے تو مسکرا کر مبح کرتے 'اگر کوئی مخص اس پر چرت فلا ہر کر تا اور یہ کہتا کہ لوگ تھر میں دولت دیکھ کرخوش ہوتے ہیں اور تم ممکین ہوجاتے ہو تو وہ یہ جواب دیتے کہ میں اپنے عیال کے پاس کوئی چیزد کی کراس لیے ممکین ہوجا نا ہوں کہ ہارا گھرانا سرکار دوعالم معلی اللہ علیہ وسلم تے گھرانے کے اسوہ پر کاربند نہیں ہے۔ بعض محابہ کے بارے میں منقول ہے کہ اگر بھی انہیں فارغ البالی میسر ہوتی تو ان کے غم و حزن کی حالت دیدنی ہوتی اور وہ یہ کہتے ہوئے نظر آتے کہ دنیا کو ہم سے کیا کام؟ اور اگر ان پر مصائب کے بہاڑ ٹوشے ، سی اور عربت ان کے محریص قدم رکھتے تو وہ خوش ہوتے اور اسے اپنے حق میں فال نیک تصور کرتے اور کہتے کہ اب ہمارے رب نے ہم پر نظر کرم ڈالی ہے۔ یہ ہیں اکابرین سلف کے حالات واومیاف۔ ان کی روشنی میں یہ فیصلہ اچھی طرح کیا جاسکتا ہے کہ عنیٰ افضل ہے یا نقر۔ اب تو متم کمآ کر تاکیا تیری مالت یمی ہے کیا تو ان اوساف کا ماس ہے؟ تو ان مقدس لوگوں سے ذرائمی مشاہت نہیں کمتا۔ تم كسيے ہو؟ : اب ميں تيري حالت بيان كروں كا اور تيرے اوصاف پر روشني دالوں كا جو اكابرين سلف كے حالات واوصاف ے تطعی میل نمیں کھاتے تو الداری میں مرکش بن جاتا ہے ، خوشحالی میں اترائے لگتا ہے ، فارغ البالی میں خوشی سے رقص کرتا ہے سکنت سے بختے نفرت ہے مالا تکہ سکنت انبیاء مرسلین کے لیے مرایہ افتار تھی وان کے مرایہ انتارے نفرت کر آہے او افلاس کے ڈرے مال جع کرتا ہے ' حالا تکہ یہ باری تعالی پربد گمانی ہے ' اور اس کے وعدے پر ب اعتادی کی دلیل ہے ' تیرے ملک انجام پر تھا یمی ایک امرشامدل ہے تو آل محض اس لیے جمع کرتا ہے کہ دنیا کی نعتیں 'لذتیں' اسائٹیں اور شہوٹیں پوری ہوں۔ حالا ککہ ہمارے نی صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرماتے تھے:۔

شرارامتي النين غنوابالنعيم فربت عليه اجسامهم (١)

میری امت کے برترین لوگ وہ ہیں جو تعموں سے غذا حاصل کرتے ہیں اور اسی پر ان کے جم نمو پاتے ہیں-كى عالم كا قول ہے كہ قيامت كے دن كچھ اوك ائى نيكياں الاش كرتے ہوئے آئيں مے ان سے كما جائے گا۔ اَذْهُبْتُهُ طَيِّبَاتِكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ اللَّنْيَاوَ أَسِنَمْنَعُقَمْ بِهَا (ب٣٠٦ آيت ٢٠)

تم این الذت کی چزی این دنیاوی زندگی می حاصل کر چے۔

خواب غفلت سے جاگو، تم دنیا کی نعتوں کی وجہ سے آخرت کی تعتوں سے محروم رہ مکے مس قدر حسرت وافسوس کا مقام ہوگا، کتنی عظیم مصیبت ہوگ۔ تم مال اس لیے ہمی جمع کرتے ہو تاکہ آیک دوسرے پر مال کی کثرت کی وجہ سے فخر کرسکو 'اور خود کو برتر تصور كرو- حالاتك بميں يد روايت كينى بىك جو دنيا كوككاثر اور تقافر كے ليے جع كرتا ہے وہ اس حال ميں اللہ تعالى سے ملاقات کرے گا کہ اللہ اس پر غضب ناک ہوگا۔ لیکن افسوس! تختے اللہ تعالی کی نارا نسکی کی ذرا پرداہ نہیں ہے۔ تو اپنے حال میں مست ' اورانجام سے بناز ہے مجھے دنیا میں رہنا جوار مولی میں جانے سے زیادہ محبوب ہے۔ تواللہ سے ملنا پند نہیں کرتا اللہ کو تھے سے مناسخت نالبندہ دنیای کوئی چز تھے میسرنہ ہوتو تیری حسرت کاعالم قابل دید ہو تا ہے۔ ہمیں سرکارِ ددعالم صلی الله علیه وسلم سے بید روایت پنجی ہے " آپ نے ارشاد فرمایا: جو دنیا کی کسی ایسی چزپر افسوس کر تاہے جو اسے نہیں ملتی وہ دونرخ کی آگ سے ایک ماہ اور بعض روایت کے مطابق ایک برس کی مسافت پر آجا آہے جب تو دنیا کے نہ ملنے والی چیزوں پر افسوس کر آئے تو تھے یہ احساس نہیں ہو آ کہ میں اللہ کے عذاب سے کم قدر قریب ہو رہا ہوں تیری حالت توبہ ہے کہ تو دنیاسمیٹنے کے لیے دین کی تعود سے آزاد ہوجائے'

<sup>( 1 )</sup> یدروات کاب ذم البل کے شروع میں گذر چی ہے۔

اورجب بحجے دنیا مل جائے تو خوش ہے جموم اشع 'حالا نکہ رسول اکرم صلی الله علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں:۔ من احب الدنیا و سربھا ذھب خوف الآخر قمن قلبه جو دنیا سے محبت کرتا ہے 'اور اسے پاکر خوش ہوتا ہے اس کے دل سے آخرت کا خوف کل جاتا ہے۔

ایک عالم ارشاد فراتے ہیں کہ دنیا کی چزوں کے نہ طنے پر افسوس کرنے 'اور طنے پر خوش ہونے کا حباب ہوگا' تھے ما ہے کا خون نیس 'دنیا پانے کی تھے مس قدر خوش ہے 'تیرے ول سے اللہ کا خوف جا تا رہا۔ تو دنیاوی امور میں جتنی دلچی لیتا

خور کیجے ان دونوں حریفوں میں کتنا زبردست فرق ہے۔ ایک فریق اجلّہ صحابہ کا ہے جو اللہ کے یہاں انہائی بلندی اور عظمت رکھتے ہیں اور دو سرا فریق ان دنیا کے فلاموں کا ہے جو پہتی کا شکار ہیں۔ اللہ ہی انہیں اپنے فعنل و کرم سے معاف کر سکتا ہے۔ آج کے دولت مندو ! تہمارا گمان یہ ہے کہ تم صحابہ کے اسوؤ پر چلتے ہوئے مال اس لیے جمع کرتے ہو تاکہ کی سے ما تگنا نہ پڑے اور اللہ کی راہ میں خرچ کرنے کی توفیق ہو ' بر بختو ! کیا تم اپنے زمانے میں حلال مال پاتے ہو جیسا کہ انہیں حلال مال میسر ہوجا تا تھا؟ یا تم یہ سمجھتے ہو کہ مال حاصل کرنے میں تم احتیاط سے کام لیتے ہو جس طرح وہ احتیاط کیا کرتے تھے؟ بعض صحابہ سے منقول ہے کہ ہم حال کے سنز دروا زے اس لیے چھوڑ دیتے ہیں کہ کس کمی حرام دروا زے میں نہ کھش جا کیں تم ایک تم اپنے آپ سے اس احتیاط کی قرقع کرسکتے ہو ' نہیں! رب کعبہ کی صم! نہیں! یہ احتیاط کی تو توقع کرسکتے ہو ' نہیں! رب کعبہ کی صم! نہیں! یہ احتیاط کی تر کے بال کر حرام اور مصنبہ راستوں پر جم کرنے کی خواہش شیطان کا ایک تکر ہے ' وہ حمیس نیک کے نام پر گراہ کرتا ہے او رجائز راستے دِ کھلا کر حرام اور مصنبہ راستوں پر کے جا تا ہے ' سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ و سلم کا ارشاد ہے:۔ لیم باتھ ہی ' سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ و سلم کا ارشاد ہے:۔

من اجتر اعلى الشبهات او شكان يقع فى الحرام ( بخارى ومسلم - نعمان ابن بير ) جو من مسبات رجرات كرتاب قريب به كدوه حرام من جارات -

اے مغرور اکیا تو یہ بات نمیں جانا کہ مشتبہ مال کماکر اللہ کی راہ میں خیرات کرنے سے بمتریہ ہے کہ مشبهات سے ڈر تا رہ تاکہ

٣'n

احياء العلوم جلدسوم

ماری هیمت بیا ہے کہ قدرِ ضرور پر قناعت کر۔ اعمال خیرے کے مال جع کرکے اپنے آپ کو صاب کے خطرے میں مت ڈال۔

مدیث شریف میں ہے۔

من نوقش فى الحساب عنب ( بخارى ومسلم - ما كشر ) جو حماب من الجمايا جائ كاده عذاب ريا جائ كا-

ایک روایت میں ہے۔ آپ نے ارشاد فرمایا۔

يؤتى برجل يوم القيامة وقد جمع مالا من حرام وانفقه فى حرام فيقال انهبوا به الى الناز ويؤتى برجل قد جمع مالا من حلال وانفقه فى حلال فيقال له قضالعلك قضرت فى طلب هذا بشى ممافر ضت عليك من صلاة فيقال له قضالعلك قضرت فى طلب هذا بشى ممافر ضت عليك من صلاة لا يارب! كسبت من حلال وانفقت فى حلال ولم أضيع شيئا ممافر ضت على فيقال لعلك اختلت فى هذا المال فى شئى من مركب او توب باهيت به فيقول لا يارب! لم اختل ولم اباه فى شئى فيقال لعلك منعت حق احد امرتك ان تعطيه من ذوى القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل فيقول لا يارب! كسبت من حلال وانفقت فى حلال ولم اضيع شيئا مما فرضت على ولم اختل ولم اباه ولم اضيع حق احدام رتنى ان اعطيه قال في جيئى اولك فيخاصمونه في قولون يارب اعطيته واغنيته و جعلته بين اظهر نا وام رتمان يعطينا غان كان اعظاهم وماضيع مع ذلك شيئا من الفرائي منازوا وام رتمان يعطينا غان كان اعظاهم وماضيع مع ذلك شيئا من الفرائي

ولم يختل في شئى فيقال قف الآن هات شكر كل نعم انعمتها عليكمن اكلتاو شريبتاولذة فلايز اليسال (١)

قیامت کے دورایک ایے فض کوالیا جائے گاجی نے جوام طریقے پر بال بی کیاتھا اور حرام کاموں میں خرج کیاتھا اور حرام کاموں میں خرج کیا تھا ، حکم ہوگا کہ اسے دورن میں سے جاؤ اورایک ایسے فض کو لایا جائے گا جس نے جائز طریقے ہا ماس کر نے مال بھی خور اور جائز کاموں میں فرج کیا تھا ، اس سے کما جائے گا کہ ایمی خور شاید اور خیال حاصل کر نے سلطے میں ان اوا مریس کو بات کی ہو جو تھے پر فرض ہیں ، شاہ "وقت پر فماز ور پر می ہوگا ، افرا و اس کہ کا اور جائز کے سلطے میں ان اوا اور وضوع میں کو بات کی ہوگا ، ور جائز کے در کرع و ملے میں کو بات کی کہ جو تھے پر فرج کیا اور اس خور کیا ، اور خور میں کو بات کا اور اس میں کہ باور در کی چر میں طریقے پر فرج کیا اور اس کے خور کیا ہو ۔ وہ عرض کرے گا نہیں! یا اللہ! نہ میں نے خال اور در کی چر میں موجی کیا اور در کی چر میں موجی کیا اور در کی چر میں اور میں سے کما جائے گا کہ شاید موجود کا اور میں ہے کہ باور در کی چر میں ہو جس کا موجود کیا اور مال جائے گا کہ خور کیا ، اور خور کیا ، اور ذر کی کا وہ حق اور انہ کیا ہو ہو جو انہ کیا اور میں کے اور اس سے جھوا کر میں گا اور کیا ہو ہو جو کا اور کر کیا تو ان اور کیا ہو گا آخر کیا ، اور ذر کی چر کی ہو گا ہو ہو کی موجود کی فریسے شائع نہ کیا اور در کی چر کی اور اس سے جھوا کہ کیا ہو گا آخر ان کی اور ان تمام نوتوں کا جو میں نے تھے دیں شکر اور اکر بخواہ وہ کھا تا ہو 'یانی ہو گا تو کہ کیا ہو گا تو کہ اور اس سے میں کیا ہو گا تو کہ اور ان تمام نوتوں کا جو میں نے تھے دیں شکر اور اگر بخواہ وہ کھا تا ہو 'یانی ہو گا کو کہ اور در ہو کی کہ ای ور سے کے دیں شکر اور اگر بخواہ وہ کھا تا ہو 'یانی ہو گا کی اور اور تی ہو کہ ای ور در ہو کہ کیا تو رہ ہیں دے گھے دیں شکر اور اگر بخواہ وہ کھا تا ہو 'یانی ہو گا کو کہ کی ور کہ دور اس سے گھا کی دور ہو گیا ہو گا کہ کیا ہو گا آخر کیا ہو گا کہ کہ کہ کی اور اور تی ہو گی جو کی جو گیا ہو گا کہ کی جو کہ کی جو کی جو کی جو کہ کی جو کی جو کہ کی

جب اس مخص کو جس نے طال طریقے ہے مال کمایا اور جائز طریقے ہے اور حقق و فرائش اوا کرتے ہیں کو گائی اس کے اس شدید مرحلے ہے گذرتا پڑے گاؤ ہم جیسے لوگوں کاکیا طال ہوگا ہو مرتا پارٹیا کے فتوں ہیں فرق ہیں اس کے مشہبات ، شوات اور زیمنت میں ڈوب ہو ہے ہیں۔ اس احساب کے فوف ہے اللی تقویٰ دنیا ہیں آلادہ نمیں ہوتے اور استے مال مشہبات ، شوات اور زیمنت میں ڈوب ہو ہے ہیں۔ اس احساب کے فوف ہے اللی تقویٰ دنیا ہیں شب وروز گذارتے ہیں ان اکارین سلف کے اسوا پر عمل کر اگر تو اس ہے افکار کرتا ہے اور اور یہ دعویٰ کرتا ہے کہ قور مرے المجھے کاموں میں شب وروز گذارتے ہیں ان اکارین سلف کے اسوا پر عمل کر اگر تو اس ہے افکار کرتا ہے اور اور یہ کہ کسی کے سامنے وست سوال دراز کرنے کی ضرورت پیش ہے اور تو نے مرف طال ڈورائع ہے مالی جو کیا ہے اور وہ بھی اس لیے کہ کسی کے سامنے وست سوال دراز کرنے کی ضرورت پیش نہ آگ اور افلا کی دور ہے اس کے کہ دو تو تا ہے کہ کہ اور تو ایک کو جو ت دے اگر تو ایسا ہے کہ کہ کہ اور تو ایس کے دور ت اگر تو ایسا ہے کہ کہ کہ کاران میں کی دور ہے۔ اس لیے کہ دو تو آم ہے کارکن ہوگا۔

اللہ کارے ہوں گے اور تو اپنے افلاس کے باحث آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی قیادت میں جانے والے پہلے قافے کارکن ہوگا۔ حساب ہیں یا نجات ہے کا تھ اور معینت ہے۔ سرکارود عالم صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد قرماتے ہیں۔

یدخل صعالیک المها جرین قبل اغنیاء هم الجنة بخمسمانة عام (۱) (تذی الاسعید) ماجرین ک فراوان ک الداردن سے ایج سوری قبل جنت میں جائیں گ

<sup>(</sup>١) اس روايت كى كوكى اصل عصد تيس في - (١) روايات عي صعاليك كى عكر فقر اءب

# www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم جلاموم

ایک روایت میں یہ الفاظ ہیں :-

يدخل فقراء المؤمنين الجنة قبل اغنياء هم فياكلون ويتمتعون والآخرون جثاة على ركبهم فيقول ؛ قبلكرطلبتي انتم حكام الناس وملوكهم فإروني ماناصنعتم فيمااعطينكم (١)

مؤسین کے نقراء ان کے الدامدن سے پہلے جت میں جائیں ہے وہ کھائیں ہے اور لطف اعدوز ہوں ہے ا اور دوسرے مشنوں کے بل سرکتے ہوں ہے اللہ تعالی کمیں ہے ، تم سے میرا ایک مطالبہ ہے ، تم لوگوں کے حکام اور بادشاہ تنے میں نے حہیں جو یکھ مطارکیا قیاس میں تم نے کیا کیا۔

ایک عالم فرایا کرتے ہتے کہ جمعے بیات پیند نہیں کرمیں مرخ اونٹوں کا الک بنوں اور اس قل فلے میں شامل نہ ہوں جو سرکار دو عالم صلى الله عليه وسلم كى قيادت مين سب سے پہلے جنت مين قدم ر مے كا-اے لوكو! ان لوكون كى طرف سبقت كرد جو ملك تولك نهایت آرام و سولت سے انبیاء و مرسلین کے ساتھے جند میں جائیں گے ایچے رہ جائے ہے اور سرکار دو عالم صلی الله علیه و سلم قافلے سے دور رہے سے اس طرح وروجس طرح متن ورتے ہیں وابت میں ہے کہ حضرت ابو بکر کو بیاس ملی انہوں نے پانی منكوايا الوك ان كے ليے شد كا شربت لے كر آئے اپ في ايك محون يا اور روئے كے ور بھى روئے اور دو سرول كو بھى رُلایا۔ پھر آنو ہو تھے اور پھر کنے کے لیے لب کو لے بی تھے کہ دویاں دونا آگیا، جب بت زیادہ دوئے تو لوگوں نے بوچھا کیا آپ اس شربت ک وجہ سے اتنا رور بے ہیں۔ آپ نے فرمایا: بان ایک روز میں تھا آخضرت ملی اللہ علیہ وسلم کے پاس آپ کے محر یں ماضر تھا'اتے میں آپ نے اپنے پاس سے کی چڑکا مثانا شروع کیا' آپ فرمارے تے 'جم سے دور رہ 'میں نے عرض کیا: یا رسول الله! آپ رميرے ال باپ فدا ہوں ، مجھ تو آپ كي اس كوئى نظر سي آن عراب من عاطب ين؟ آپ نے فرمايا: یہ دنیا اپن گردنالی کرے اور سراغا کرمیری طرف بوھی اس نے جھ سے کمااے میں! مجھے لے لیکیے میں نے جواب دیا مجھ سے دور ره-اس نے کما آپ چاہے جھے سے محفوظ روجائیں لیکن آپ کے بعد آنے والے جھ سے محفوظ ندرہ سکیں مے ، جھے ڈر مواکسیں يد دنيا شريت كي صورت بناكر ميرب ياس ند أعنى بو اور جه مركار دوعالم صلى الله عليه وسلم يدوركرنا جابتي بو-(١٠) ا لوكو! الله كے يہ نيك بندے حلال شربت و كي كراس خوف سے رونے كلتے تھے كه كيس يہ شربت انہيں رسول الله صلى الله عليه وسلم سے جدانہ کردے۔ طرح طرح کی تعتول اور شوتوں میں خرق ہے اور وہ تمام تعتیں بھی حرام ذرائع سے حاصل کی می ہیں لیکن مجھے انخضرت ملی الله علیه وسلم سے انقطاع کا ذرائجی خوف میں ہے۔ لعنت ہو تھے یر عمری جالت کتی بوهی ہو گی ہے اسم بخت! اگرة قيامت كون رسول اكرم ملى الله عليه وسلم ي يجي ره كياة تخيراس قدر د بشت ناك منا عركا سامناكرنا پرے كا جن سے انبیاء اور ملا مکے نے بھی پناہ ما کی ہے۔ اگر قور مول اگرم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ نہ ہوسکا تو تھے آپ کے ساتھ مطنے ك لي طويل فاصله مع كرنا يور كا اكر الله فراده والت ما مل كي المحيد حداب دوجار مونا يور كا اكر الله ي كم ير تناعت نیس کی تو تخیر ایک طویل دے تک تیامت کے میدان میں محمرنا ہوگا اور نالہ وشیون کرنا ہوگا۔ اگر بیچے مد جانے والوں کی مالت پر رامنی ہوا تو اصحاب بین اور رسول رہے العالمین سے دور رمنا پرے گا اور جند کی نعمتوں تک در میں بنچ کا اگر تو نے متنین کے احوال سے اختلاف کیا تو تھے ہوم حساب کی مولا کول میں حساب و کتاب کے مرحلے سے گذرہ پڑے گا ان ہاتوں پر خور

اگر تواپنے آپ کو اکابرین سلف کی مثال سمحتاہ تو بھے کم پر قاحت کرنی جاہیے' جائز مال میں نُہدا افتیار کرنا جاہیے' اپنا مال زیاد ہو سے زیادہ اللہ کی راہ میں خرچ کرنا چاہیے' اور ایٹار پیشہ بننا چاہیے' نہ کھے فقر کا خوف ہو' نہ تو آنے والے کل کے لیے بچھ بچاکر

<sup>(</sup>١) اس روایت کی کوئی اصل محص میں فی۔ (۲) میدواید اس باب کے شوع می گذری ہے۔

رکے 'الداری 'اور دولت کی ہوس سے تجے فرت ہو 'فقرہ معیبت پر واضی ہو 'قلت و مسکنت پر خش ہو 'وات و اکسار کو انہا کہ سمجتا ہو 'کیرا در طور پندی کو بنظر کراہت دیگتا ہو 'اپنے معاطات میں مغبوط ہو 'کیرا دل ہدایت سے فرت نہ کر آبو 'و اللہ کا مالت کو اللہ کی رضا کے مالے جی و حال لیا ہو 'اس صورت میں تجے حساب کے لیے کھڑا نہیں کیا جائے گا' اور وافق تو تشکین کے ذہرے میں وافل سمجا جائے گا۔ ذرا فور کر کیا تجے علم نہیں کہ مال کا خفل نہ رکھنے ہے 'اور قلب کو ذکر و گر اور جرت و مو عطت کے لیے فارغ رکھنے ہوئی ہے 'واب زیادہ ملا ہو 'اس کہ مال کا خفل نہ رکھنے ہے 'اور قلب کو ذکر و گر اور جرت و مو عطت کے لیے فارغ رکھنے ہوئی ہے 'واب زیادہ ملا ہے 'واب زیادہ میں کہ اگر ایک فیص اپنے دامن میں دیار بھر کے اور دو مرا اللہ کے ذکر میں مفتول ہو تو اللہ کا ذکر کرنے والا افضل ہے۔ کی صاحبہ طم سے اس فیص کے بارے میں پوچھا کیا جو ایکھے کاموں کے لیے مال جو کہ منظن دریا ہا بھر اس کے لیے زیادہ بھر اور اس کے جو میں نیا دو اس کر انہ ہو ایک میارہ نیا ہے اس کر انہ ہو آب ان دو نول میں ہو گر ہے 'ان دو نول میں ہو کہ کا ان دونول میں ہوئی ہو 'اگر تو بھی مال جو دور بھی ہو تو تھے بھی یہ فیجائے کی دوری ہو میا ہوئی ہو 'اگر تو بھی مال جو دور بھی ہو تو تھے بھی یہ فیجائے کی ۔ اگر تو بھی مال جو دور می دوران کو بھی یہ فیجائے کی دوری ہو گر ہو بھی ہو دورے تو تھے بھی یہ فیجائے کی دوری ہو گر ہو بھی ہو دورے کو تھے بھی یہ میارہ نواب کی دوری ہو گر ہو گ

بساں۔ ال سے خفل نہ رکھنے میں دنیاوی فائدے بھی بے شار ہیں اس سے بدن کو راحت ہوتی ہے ، آدی محت سے بچا رہتا ہے ، زندگی سکون سے گذرتی ہے ، دل معلمین رہتا ہے ، نظرات وامن گیر نہیں ہوتے جب نیک کاموں کے لیے مال جمع کرنے سے افضل مال ترک کرتا ہے تو بھر جیرے پاس دنیا کمانے کے لیے کیا عذر رہ جا باہے ، انٹر کی راہ میں مال خرج کرتے سے بھڑیہ ہے کہ آدی اللہ

ے ذکر میں معنول مو-اس طرح دنیا کی راحت مجی مط می اور اخرت کی فنیلت می۔

اگر مال جمع کرتے میں جرب کیے کوئی فضیلت بھی ہے تب بھی بچنے مکاریم اخلاق میں مقدائے کامل سرکار ود عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے اسوؤ پر عمل کرنا چاہئے۔ جن کے ذریعے اللہ نے بچنے رُشد و ہدایت سے توازا ہے اور جس طرح انہوں نے اپنے لیے دنیا سے کنارہ کشی پند فرمائی تھی اسی طرح بچنے بھی کنارہ کشی رہنا چاہئے۔ یہ بات یا در کھ کہ سعادت اور کامیابی دنیا سے کنارہ کشی رہنے میں سرکا یہ دوعالم صلی اللہ علیہ میں ہے۔ بسرکا یہ دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کے جمنڈے سے کو رہنا وارجنت المادی کی طرف سبقت کر جمیں سرکا یہ دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم سے بعد دوایت پی ہے ، فرمایا :۔

سادات المئومنين في الجنة من اذا تغدى لم يجدعشاء واذا استقرض لم يجد قرضا وليس له فضل كسوة الا مايواريه ولم يقدر على ان يكتسبما يغنيه ومسى مع ذلك ويصبح راضياعن ربه (١) (طراني - اوبررة) بنت من مؤمنين كروار وه لوك بول مح جواكر ووبركا كمانا كما تا كمانا نه طه اور قرم ما تكين قرانين قرض نه طع اور ان كياس مروح الماني سه واد المانا نه كمايات بول

جوائس بنیا ذکردے اس کے باد جودوہ می وشام اپنے رب سے رامنی رہتے ہوں۔ بیادگ قرآن کریم کی اس آیت کا مصداق ہوں گے:۔

نياء العلوم جلد سوم

فَأُولُكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيتِيْنَ وَالصِّرِّيْقِيْنَ وَالشَّهَدَاءِ وَالصَّهَدَاءِ وَالصَّالِحِيْنَ وَالصَّهَدَاءِ وَالصَّالِحِيْنَ وَالصَّهَدَاءِ وَالصَّالِحِيْنَ وَلِيَّالَ مِنْ اللهِ عَالَى اللهُ اللهُ عَالَى اللهُ اللهُ عَالَى اللهُ اللهُ عَالَى اللهُ اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَاللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

اس تھیجت کے بعد بھی اگر تونے مال جمع کیا تو تیم ایپ دعوتی جمونا سمجھا جائے گا کہ تواعمال خیر کے لیے مال جمع کرتا ہے ملکہ یہ کہا جائے گا کہ تو فقر کے خوف ہے 'تنعظم' عیش و فشرت' زیب و زمینت فخوم بابات 'کیر و ریاڈاور شہرت و فزت کے لیے مال جمع کرتا ہے کم بخت' اللہ سے ڈر' اور اپنے دعویٰ پر شرمسار ہو' اگر تو بال اور دنیا کی محبت میں اتنا ہی پاگل اور دیوانہ ہے تو اس بات کا اعتراف کر کہ فضل اور خیر مقدار کفائیت پر رامنی رہنے اور ڈاکٹر مال سے نہتے میں ہے۔ مال جمع کرتے وقت اپنے آپ کو حقیر سمجھ' اپنی برائی کا اقرار کر' اور حساب سے ڈر ما رو مال جمع کرنے کے لیے عذر اور دلیل حلاش کرنے کے بجائے یہ صورت تیرے لیے

نجات اور نفل سے قریب ترہ۔

ادع الله ان يرزقنى مالا قال يا تعلبة قليل تؤدى شكره خير من كثير لا تطيقه قال يارسول الله ادع الله إن يرزقنى مالا قال يا تعلبة امالكفى اسوة اماترضى ان تكون مثل نبى الله تعالى اماوالذى نفسى بيده لوشت ان تصيرهنه الجبال فهبا و فضة لسارت قال والذى بعثك بالحق نبيا لئن دعوت الله ان يرزقنى مالالا عطين كل ذي حق حقه ولا فعلن ولا فعلن قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اللهم ارزق تعلبة مالا

احياء العلوم لجلد سوم

ہوكر ميرے ساتھ چليس توبيہ ہوسكا ہے جمليہ نے عرض كيا: اس ذات كي تشم جس نے آپ كوجن كے ساتھ ني بناكر بهيا اگر آپ ميرے ليے دعا فراديس كه الله تعالى جمعه ال عطا فرائ تا جس برحق والے كاحق اداكروں كا ضرور كول كا ضرور كروں كا۔ رسول اكرم صلى الله عليه وسلم نے دعا فرائى: اے الله! عمليہ كو مال عطاء فرا۔

راوی کتے ہیں کہ انہوں نے کہاں تریدیں پروہ اس طرح پرجیں جس طرح کرے بدھتے اور پھیلتے ہیں۔ یہاں تک کہ مینہ میں ان کے لیے جگہ علی ہوگئ اور اس نے مینہ ہے باہرا کی واوی میں سکونت افتیار کی۔ نقلِ مکانی کے بعد وہ مینہ آگر صرف ظہراور عمری باجماعت نمازوں میں شریک ہوتا اور باقی نمازیں تھا اواکر آ۔ پر کھیاں اور برجیں وہ واوی بھی تک پر گئی وہ پکھ اور در اکر بس کیا جماعت نماز جاتی رہی مرف جعہ باتی دہ گیا۔ اللہ نے بحریوں میں اور برکت عطا فرائی اور وہ کیڑوں کو ڈوں کی طرح بدھنے لگیں۔ اب جعہ کی پابئری بھی فتم ہوگئ مینہ کی فر فر بھی وہ ان قافلوں سے معلوم کرلیا کر تا جو مینہ منورہ نماز جعہ کے آیا جایا کرتے تھے۔ ایک مرتبہ سرکار وہ عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی ان کے بارے میں دریا فت فرایا: او کوں نے اس کا حال بنا دیا۔ آپ نے تین مرتبہ ارشاد فرایا ویدے شعلب (ہلاکت ہے علیہ کی) رادی کتے ہیں کہ اننی دنوں یہ آیت کر یہ نازل ہو گئت

خُذُمِن المتوالِمِمْ صَكَفَةً تُطَهِّرُ هُمُ وَتُرَكِّيهِمْ إِنَّا صَلَاتَكَ سَكَنَّ " لَهُمُ (بِ١١٦ آيت ١٠٣)

تبان کے مالوں میں سے صدقہ لے لیج ، جس کے ذریعے سے آپ ان کوپاک وصاف کردیں مے 'اور ان کے لیے دعا بیجے' بلاشبہ آپ کی دعا ان کے لیے موجب اطمینان ہے۔

ومنهم مَن عَاهَدَ اللهَ كَنْ اَتَانَامِنُ فَضَلِهِ لَنَصَدَّقَنَ وَلَنَكُوْنَنَ مِنَ الصَّالِحِيْنَ فَلَمَّا اَتَاهَمُمِنْ فَصُلِهِ بَحِلُوا إِبِهِ وَتَوَلَّوْا وَهُمُمُ عُرِضُونَ فَاغْقَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمُ إلى يوم

# www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم بلد سوم

کیلُقُونَهُ بِمَا اَخْلَفُوااللَّهَ مَا وَعَدُو جَمَا کَانُوایکُلْبُوْن (پ۱۸۱۰ ایت ۷۵-۷۵)

اور ان منافقین می بعض آدی ایسے بین کہ خدا تعالی سے مد کرتے بین کہ اگر اللہ تعالی ہم کو اپنے فضل سے (بمت سامال) مطافرادے تو ہم خوب خیرات کریں اور ہم اس کے ذریعے سے خوب نیک کام کیا کریں سو جب اللہ تعالی نے ان کو اپنے فضل سے ال دے دیا تو وہ اس میں بھل کرتے گئے اور کو کردائی کرتے گئے اور وہ کردائی کردائی کردائی کرنے گئے اور وہ کو کردائی کردائی کے داول میں نظاق (تائم) کردیا (جو) خذا کے پاس جانے دن تک رہے گا اس میب سے کہ انہوں نے خداسے اپنے وعدہ میں جموعہ بول کرخلاف کیا۔

اس وقت جب يه آيات كريمه نازل موتين عليه كاليك وشيدوار سركار دوعالم صلى الله عليه وسلم كي خدمت اقدس عن ما ضرفا اس نے یہ میات سیں اور علد کیاں جار کما تم بخت حرا ناس مواللہ تعالی نے حرب بارے میں یہ آیات تازل کی ہیں۔ علد محرایا ہوا سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آیا اور کئے لگا کہ میں زکوۃ اواکرنا جاہتا ہوں آپ قبول فرما لیجے۔ آپ نے ارشاد فرمایا کہ مجھے اللہ تعالی نے تیری زکوۃ قبول کرنے سے مع کردیا ہے یہ من کر علب نے اپنا سرپید لیا ای نے ارشاد فرمایا یہ تیرے ممل کی سزا ہے ، جیسا تو نے کیا دیسا پایا ، میں نے پہلے ہی تھے ذکوۃ دینے کا بھم دیا تھا ، لیکن تو نے میری اطاعت نہیں کی علبہ مایوس موکر محراوث میا'جب آپ دنیا سے پردہ فرمامے' اور حضرت ابو بحرصدین خلیفہ مقرر موے تو وہ ان کے پاس آیا 'اور زکوٰۃ تبول كرنے كى درخواست كى حفرت ابو بكرنے بحى ذكرة لينے سے إنكار كردوا حفرت عمر نے بحى يكى روايت برقرار ركمي- عليانے حضرت عثمان غی کی عمد خلافت میں وفات پائی۔ یہ ہے مال کی سرکشی اور اس کی نحوست۔ اس سے معلوم ہوا کہ فقیری میں برکت ب اور مالداری میں نوست ہے۔ انخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے کیا اور اپنے محروالوں کے لیے فقیری پند فرمائی۔ حضرت عمران ابن حمین روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نظرون میں میری ایک مزات اور حیثیت سی ایک مرتبہ آپ نے مجھ سے فرمایا کہ اے عمران! ہمارے نزدیک تمهارا مرتبہ اور وجاہت ہے کیاتم ہماری بنی فاطمہ کی عیادت کے لیے چانا پند کرد کے؟ میں نے عرض کیا آپ پر میرے ال باب قربان موں یا رسول اللہ! میں ضرور چلوں گا و راوی کتے ہیں کہ آپ کرے ہوئے میں بھی اٹھا اب نے فاظمہ کے کمرے دروازے پر پہنچ کردستک دی اور فرمایا السلام علیم کیا میں اور میرے ساتن اندر آسکتے ہیں فاطمہ نے دریافت کیا یا رسول اللہ! آپ کے ساتھ کون ہے؟ آپ نے فرمایا: عمران ابن حصین فاطمہ نے عرض کیا اس ذات كي فتم جس نے آپ كونى برح بناكر معوث كيا ہے ميرے بدن براك عباء كے علاوہ كھ نسي ہے، آپ نے فرمايا اس ے اچی طرح بدن دھان او فاطمہ نے عرض کیا میں جم و اس سے جمالوں کی لیکن سرر کیا دالوں؟ آپ نے ان کی طرف اپنی ایک پرانی جادر سینی اور فرمایا که اس سے اپنا سرماندھ لو معزت فاطمہ نے جادر لے کر سردھانیا اور ہمیں اندرداخل ہونے کی اجازت دی اب اندر تشریف لے محے اور حضرت فاطمه کوسلام کیا اور ان کی خریت دریافت کی حضرت فاطمہ نے عرض کیا یا رسول الله ميرے جم من درد ہے اور اس درد من بھوک نے اضافہ كروا ہے ، جمعے اتنا كمانا ميشر نسين كريك برسكوں ، بموك نے مجھے بند صال كرديا ہے 'آپ يد سن كر رون لكے 'اور حضرت فاطمہ بے فرمايا بني اغم ندكر ' بخدا ميں نے بھي نين روزے كمانا نہيں کھایا حالا تکہ اللہ کے بہال میرا رہ مجھے زودہ اللہ میں درخواست کر باقوہ مجھے کملا دیتا لیکن میں نے آخرت کو دنیا پر ترج دی ہے۔ اس کے بعد آپ نے ان کے شاتے ہم اور قرابانہ تھے بشارت ہو الل جنت کی عورتوں کی سردار ہے۔ معرت فاطمه نے بوچھا کہ اگریں جنے کی عوروں کی سرداری و فرقون کی ہوئ آسیہ مریم بنت عمران خدید کمال حمير؟ آپ نے فرمایا کہ آسیہ مریم اور ضدیجہ سب اپنے اپنے نمانے کی موروں کی مردار موں گی اور تم اپنے دوری موروں کی مردار موے تم ایسے مکانوں میں رہو گیا و ذیرجد کے سنے موت مول مے اندان میں شوروغل مو گا اور ندر سنے والوں کی کمی طرح کی پریشانی ہوگی پر فرمایا تواین چا زاد بھائی (علی ) کے ساتھ قاصت کی زندگی ہر کریں نے تیرا نکاح ایسے مخص کے ساتھ کیا ہے جو دنیا میں ہمی سردار ہے

\*\*

احياء العلوم جلدموم

اور آخرت میں بھی سردار ہوگا۔

ذراجعزت فاطمه یکی حالت پر نظر ڈالئے 'یہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی گئیے جگر ہیں 'لین انہوں نے فقیری کو ترجع دی 'اور
مال چھوڑا۔ جو لوگ انہیاء اور اولیاء کے حالات اور اقوال کا مطالعہ کرتے ہیں انہیں اس حقیقت کا اعتراف کرنے ہیں کوئی آئل
نہیں ہوگا کہ مال کا نہ ہونا اس کے ہونے سے افعنل ہے خواہ وہ خیرات و صدقات ہی جس کیون نہ خرچ ہوا ہو۔ آدمی لاکھ حقوق واجبہ اوا کرے 'مشبعات سے اجتناب کرے 'اور مال کو خیرات میں صرف کرے اس کے باوجود وہ مال کی کدورت سے آلودہ ضرور ہوگا 'کیونکلہ آدمی کی قوجہ زیاد تر مال کی اصلاح پر ہوگی'اور اس طرح وہ اسپندل کو اللہ تعالی کا ذکر کے لیے پوری طرح فارقی نہ کرسکے گا۔

مال كى طمع كالك تموند: جريويث عدوايت كرت بن كدايك فض في حضرت ميلى عليد السلام كى معيت المتيارى-ددنوں کی جگہ کے لیے دوانہ ہوئے کیاں تک کہ ایک شرکے گنارے پر پنچ ونوں کھانا کھانے کے لیے بیٹے ان سے پاس تین رونیاں معیں-دونوں نے ایک ایک رونی کھائی تیری باق ری معزت میٹی علیہ السلام پانی پینے کے لیے سرتک تشریف لے محے ، والی آئے تو تیسری روٹی موجود شیں متی آپ نے اپنے ساتھی ہے دریافت کیا اس نے لاعلی ظاہری آپ خاموش ہو مجے اسز ددبارہ شروع ہوا 'رائے میں ایک برنی می اس کے ساتھ دد بچے تھے 'آپ نے ایک کوبلایا 'وہ آیا 'آپ نے اے ذرع کیا 'اوراس کا كوشت بمونا "آب نے خود بھى كھايا اور اپ بم سركو بھى كھلايا " كراس مرن يج سے فرايا : الله كے عم سے زندہ موجا يجد زندہ ہوگیا اس سے اس مخص سے کما کہ میں تھے سے اس ذات کی قتم دے کر ہو جتا ہوں جس نے یہ معجزہ دکھایا تیسری روٹی کمال کئ اس مخص نے کما جمعے نہیں معلوم اس کے بعد دونوں ایک ایس دادی تک پنچ جس میں مد نظر تک پانی ہی یانی بحرا تھا۔ آپ نے اس کا باتھ کا اور یانی پر چل کروادی عور کی جب عظی پر پینے واس مخص سے کما میں تھے اس ذات کی سم دے کر بوجتا ہوں جس نے یہ معجزہ دکھایا وہ روٹی کس نے لی؟اس نے پھری کیا کہ میں میں جانیا وہ روٹی کمال کی۔ سنر پھر شروع ہوا اس مرتبہ ایک جنگل میں پہنچ کر فھمرے آپ نے پچھ مٹی اور اینٹ پھرجمع کے اور فرمایا اللہ کے تھم سے سونا بن جا۔ جب اینٹ پھراور مٹی کا ڈمیر سوتے میں تبدیل ہوگیاتو آپ نے اس کے تین مصے کے اور فرمایا ایک حصد میرا اور ایک حصد تیرا۔ اور ایک حصد اس محض کا جس نے تیسری موٹی لی وہ مخص جلدی سے بولا میں نے ہی تیسری موٹی لی سخی اپ نے دہ تمام سونا اسے دیا اور اس سے علیحری اختیار کی اور آمے چل دیئے وہ مخص سونا لئے جنگل میں بیٹیا رہا اسٹے میں دو آدمی وہاں پنچے 'مال دیکھ کران کی نیت خراب ہوگئ' ان کا ارادہ ہوا کہ وہ اس مخص کو قتل کردیں اور اس کا قمام مال چھین لیں۔ اس نے کما تم جھے قتل نہ کرو 'ہم نیوں ہی اس مال کے برابر برابر حقدار ہوں مے۔ پہلے ایک مخص قریب سے گاؤں جاکر کھانا کے آئے " نیوں ال کر کھالیں اس کے بعد آپس میں مال نقيم كريس- ان من سے ايك مخص كمانا لينے جلاكيا- اس كے ول من آيا كه أكر من اس كمانے من زہر ملا دوں توبد دونوں مرجائیں کے اور میں تنااس کا مالک بن جاؤں گا۔ اوحران دونوں نے تیمرے کے خلاف سازش تیاری کہ جب وہ کھانا لے کر آئے توموقع پاکراہے قتل کردیا جائے 'اور مال ہم آدھا آدھا تقسیم کرلیں چنانچہ جب وہ کھانا لے کر آیا تو ان دونوں نے اے قتل کردیا پھر اس كالايا بوا كمانا كماكر خود مي بلاك بو محمد سوناوي برا ربا اورية تنول اس ك اردكر ديزے الى لاشيں جنگلى كتول اور كد موں کے نج اتے رہے چند مدن بعد معرب میتی ملید السلام اد مرہ مخذوب و آپ نے اپنے ہم سنوں سے ارشاد فرمایا دیمو دنیا کاب حال ب- قم أس س بيخ رمنا

قناعت اور توکل کی مثال: مواجعت می معرف دوالقرنین ایک این قوم کیاس می گذرے جو دنیاوی آسائٹوں سے محروم تھی 'انہوں نے محروم تھی 'انہوں کے تھے 'ان میں رہے 'وہیں قبول کی قریب میں نماز پڑھ لیے 'اور جانوروں کی طرح

444

احياء العلوم جلاسوم

كماس چت بعرت الله كي قدرت ديكه كداس في ان كے لياس نين پر طرح طرح كى سبزيال الكادي تعيل- حضرت دوالقرنين نے اپنے قامد کے زرید اس قوم کے مردار کو بایا اس پیغام کے جواب میں قوم کے مردار نے کما جھے تساید یادشاہ سے کیا واسط ؟ آكر اس كاكونى متصد مو تووه يمانيا آئے على جائل؟ حيزت زوالقرنين خودى اس كياس بني اوراس سے كماك یں نے جہیں بلایا قا الین تم نے الکار کردیا اب میں بی المامول ؟ بردار نے کہا اگر میری کوئی ضورت تم سے متعلق موتی قریس ضرور آیا۔ آپ نے کما کہ میں جہیں این مالت میں دیکہ رہا ہوں جو انتائی جیب ہے اور کوئی بھی اس طرح کی دیدگی اختیار کے ہوئے نہیں ہے۔ تمارے پاس دنیا کی کوئی چز نظر نہیں آئی مکیا تم دوسری متدن قوموں کی طرح سونے چاندی سے افع نہیں ا مل كية اور مال و دولت ك ذريع ابني زندگي كور لطف نسين بنايخة ؟ سردارنه كها: جمين سونے جاندي سے سخت نفرت ہے ،جو من مال پالیتا ہے اس کانفس مزید کی خواہش میں جتلا ہوجا تاہے 'اور اس سے بستری ہوس کرنے لگتا ہے۔ ذوالقرنین نے بوجھاتم نے یہ قریس کس کے محود رکھی ہیں ماور تم انسیں من کو صاف بھی کرتے ہو اور ان کے پاس نمازیں بھی پڑھتے ہو؟ اس نے جواب ریا کہ جب ہماری نظریں دنیاوی حسن و جمال کامشامرہ کرتی ہیں تو یہ قبری ہمیں روک دیتی ہیں اور ہم دنیاوی چزول کی خواہش نہیں كرت ووالترتين تدريافت كياكه فم محاس كون كمات مو مليا ايها فيس بوسكاكه جانور بالو ان كا دوده يو اوران يرسواري كو- سردار في جواب دياكه بم اين بيول كوان كي قبرين شيل بنا عاج المجريم ساك كواني غذاً بناكر مطمئن بي اورات كافي تفتور كرتے ہيں۔ آدى كو ادنى چركانى ہے، ملق ہے في الركر سركھائے آيك ہوجاتے ہيں اور لذيذ سے لذيذ كھانا ابنا ذاكفہ كوريتا ہے، چراس نے ہاتھ برمعاكر ذوالقرنين كے يہے ہے آيك كھوپرى المحالى اور ان سے پوچماكيا تم جانتے ہو سے كھوپرى كس ك ہے؟ ذوالقرنین نے جواب دیا مجھے نسیں معلوم اس نے کما یہ محوردی ایک ایسے بادشاہ کی ہے جے اہل دنیا پر پوری دسترس حاصل تنى اس نے استار كا ناجائز فائده اضايا اور لوكوں پر بے بناه مطالم زمائے اور سر حى اختيارى بسب الله نے اس كى يہ سر حق اور عناد دیکھاتواہے موت کی سزادی کا جو دیشن بریائے ہوئے چھرے نیادہ بے حیثیت ہے اللہ تعالی کے یمال اس کے تمام اعمال درج بین تیامت کے روز اس کے بر بر عمل کا پدلہ چھایا جائے گا۔ اس کے بعد ایک اور کھوری افعالی اور پوچھاکیا تم ہتلا سے ہوکہ کھوروی س کی ہے؟ حضرت دوالفریس نے قرایا: محص الیس معلوم۔ سروار نے کمایہ کھوروی ایک ایسے بادشاہ کی ہے جس نے اس خالم بادشاہ کے بعد زمام اقتدار سنبھائی اللی اس نے اپنے سابق بادشاہ کے رائے پر چلنے کے بجائے وہ زندگی افتیار کی جو الله كو مطلوب ب- اس في اللي رعايا كرساته عدل كامعالمه كيا- أج وه جيرك سائف بواس كم تمام اعمال بعي الله ك علم یں ہیں قیامت سے دن بر برعمل کا بدار وا جائے گا۔ مروہ معرت فوالقرنین کے سرر جمکا اور کنے لگا اے نوالقرنین آ یہ کھوروی مجی ان دونوں کور یوں جیسی ہوجائے گی۔ اس لیے جو کام کرو پہلے سوچ او اب نے اس سردار کوایے ساتھ چلنے کی دعوت دی اور اے وزیر و مغیر کا منصب پیش کیا میاں تک کر سلطت میں جی شریک کرتے کا وعدہ کیا اس نے کما میں اور آپ ایک جگہ مج نہیں رہ سکتے اور نہ ہم دونوں جمع ہوسکتے ہیں۔ ذوالقرمین نے پوچھا ایسا کیل؟ اس نے جواب واواس کے کداوک تیرے وسطن اور میرے دوست ہیں۔ ندالقرین نے پر مالوکوں کر تھے ۔ وطنی کیون ہے اور وہ تیرے دوست کی لیے ہیں؟ سروار نے کمالوگ تیرے وعمن تیرے افترار اور مال و دولت کی وجہ ہے ہیں وہ یہ جیری گین کرخود قابض ہونے کے معلی ہیں بعب کہ میں خالی باتھ ہوں 'اس لیے بچے اپنا کوئی دعمن نظر میں آنا راوی کتے ہیں کہ ذوالقریمن وہاں ہے واپس چلا کیا 'اے جال سردار کی نعیحت آمیرہاؤں پربدی جرت می۔ان تمام واقعات ہے جی ملے الداری کی افتوں کاعلم ہوگا اگرچہ اس موضوع پر ہم بیرماصل

## کتاب دم الجاه والرياء جاه اور ريا كي ند تحت كابيان

مركار دوعالم ملى الله عليه وسلم كاارشاد ب

إنى أخوف ما أخاف على امتى الرداء والشهوة الخفية التي هي اخفي من دبيب النملة السوداء على الصخرة الصماء في الليلة الظلماء (١)

ائی اتت پر مجھے سب سے زیادہ خوف ریا اور ہوشدہ شموت سے ہے اور یہ اندھیری رات میں سخت پھر پر مطلع والی سیاہ چونی کی رفارے میں زیادہ محلی ہوتی ہے۔

ی وجد سے کہ ریا اور شموت خفیتر کی آفات اور ملات کاعلم برے بدے علاء کو بھی نہیں ہوتا ، چہ جانکے غیرعالم عباوت گذار ا اورامحاب تقویٰ کواس کاعلم مو-ریانس کے آخری صلات اور اس کے مخفی کروں میں سے ہے اور اس میں علاء عابد اور راو آخرت برطنے کے لیے مرصت کنے والے لوگ جالا موتے ہیں۔ اس لیے کدید لوگ اپنے نغوں کو زیر کر لیتے ہیں اور سخت ترین عامدون کے بعد انہیں شوات سے دور کردیتے ہیں ، شمات سے بچا لیتے ہیں اور عبادات پر متوجد کردیتے ہیں اس مورت میں وہ ظاہرامضاء پرواقع ہونے والے تھلے گناہوں کی طمع سے عاجز ہوجاتے ہیں اس مشقت سے استراحت کے لیے انہیں اس کے علاوہ کوئی صورت نظر نہیں آتی کہ وہ اپنے اعمال خیر کا مظاہرہ کریں اور لوگوں میں مقبولیت اور احترام حاصل کریں ' میں مقبولیت انہیں لذت دی ہے اور اس مشقت کا تعب کم کرتی ہے جس سے گلو خلاصی کی بطا برکوئی صورت نمیں ہے سدوہ لوگ ہیں جو اپنی اطاعت كا اظمار كرتے بيں اوريہ واجے بيں كه مارى ماوت و راضت ے علوق مى واقف موجائے خالقى كا طلاح ان كے زويك كانى نیں ہوتی انیں لوگوں کی تعریف سے خوتی ہوتی ہے۔ اللہ وصد ای حدے فرصت ماصل نیں ہوتی۔ انیں معلوم ہے کہ اگر ہم شوات ترک کردیں شمات سے اجتناب کریں اور عمادات کی مشقوں سے گریزنہ کریں ولوگوں کی زبانیں ماری مرح مرائی میں مشغول ہوں گی اور برما چرما کر ہاری تعریف کریں گی۔ ان کی قابوں میں ہارے لیے احترام اور وقار ہوگا۔ وہ ہم سے طاقات اور ہارے دیدار کو اپنے کیے مراب سعادت و افخار سمجین کے مہاری دعاؤں سعد فیض افغائیں کے ماری رائے کا اتباع کریں مع المان الرام كامعالم كري من ملام كري من بل كرين مع مختلون من احزام واكرام كامعالمه كرين مع فريد و فروخت اور معالمات میں شائع فاقع ہے مجلسوں میں آمے بوها کمیں مے محالے پینے کی اشیاء اور لباس وفیرو میں اپنے آپ پر جمیس ترجیح دیں ك الدي لي سركون الدر موافق وين ك اور مارى اغراض ك آلع بول كيد نفس كواس الني الذك ماصل مولى ب کہ اس لذّت کے لیے کناموں کو مور اور میں گذر آ اور عبادات پرپابندی اسان موجاتی ہے کیوں کہ نفس نے جس لدّت کا اور اک کیاہے وہ تمام اندوں کا نج و ہے۔ وہ یہ سیا ہے میں زندگی اللہ کے لیے ہے اور میں اس کی مرضی کے مطابق عبادت میں مشغول ہوں ' طالا نکہ وہ اس محلی شوت میں جالا ہے جو معنول میں مشغول ہوں ' طالا نکہ وہ اس محلی شوت میں جالا ہے جو معنول میں مشغول ہوں ' طالا نکہ وہ اس محلی شوت میں جالا ہے جو معنول میں مصنوب کا اس کا خیال ہے کہ میں اللہ کی اطاعت خلومی دل ہے کر نا ہوں 'اور اللہ کی حرام کروہ میں اللہ کے الماعت خلومی دل سے اس شوت کو اہے اور جگہ دے رکی ہے آکہ بندل کے سامنے ان کی مبادت آرامد بو اور اور اور ان تریف سے خوشی اس ے ان کی طاعات کا ثواب ساقط موجا آ ہے۔ اوروہ اپنے اعمال خیری ضیلت سے محروم روجاتے میں اور مسکلتام منافقین کی

<sup>(</sup>١٠) ابن ماجد اور مام شداواین اوس کی روایت مین اس میں ریا کی جگہ شرک ہے البعد ود فول فے شرک کی تغییر ریاء سے ک ہے۔

حياء العلوم جلد سوم ٢٦

فہرست میں لکھا جاتا ہے۔ حالا نکہ وہ خود کو اللہ کا مقرب بندہ سکھتے ہیں یہ نفس کا فریب ہے فریب سے صدیقین کے علاوہ کوئی محفوظ نہیں رہتا۔ یہ ایک ایسا گڑھا ہے جس میں مقربین کے علاوہ سب ہی اوند تھے منے جا پڑتے ہیں۔ اس لیے کما جاتا ہے کہ سب سے آخر میں صدیقین کے دلوں سے ریاست واقتدار کی محبت دور ہوتی ہے۔

جب یہ معلوم ہوا کہ ریا ایک علین مرض ہے' اور شیطان کا ایک مضبوط اور وسیع جال ہے' تو ریا کی وضاحت کرنا' اس کی حقیقت' اسباب اور درجات اور علاج کے طریقوں پر روشنی ڈالنا ضروری ہوا ٹاکہ اللہ کے بیڑے اس بیاری سے محفوظ رہ سکیں' اور جو بنتا ہو گئے ہوں وہ صحت یاب ہو سکیں۔ سمولت بیان کے لیے ہم اس کتاب کو دو بابوں میں تقتیم کرتے ہیں۔

يهلاباب: ذكر يهل ان كو بحث كاموضوع بنانا مناسب معلوم مو آب-

شہرت اور نامور کی کی فرخمت: جاہ کی اصل شرت اور ناموری ہے جاور شرت ندموم ہے کلہ ممنای پیندیدہ ہے اِلّابیہ کی اللہ تعالیٰ کسی کو اپنا دین پھیلانے کے لیے اس کی طلب اور خواہش کے بغیر شرت عطا فراد سے حضرت الس وایت کرتے ہیں کہ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرایا :۔

حب المرء من الشر الامن عصمه الله يشير الناس اليه بالاصابع في دينه و

دنيام(بيهي في النعب)

آدی کے شرکے لیے اتنا کانی ہے گرجے اللہ محفوظ رکھے کہ لوگ اس کی طرف اس کے دین یا ونیا کے سلسلے میں انگلیوں سے اشارہ کریں۔

حضرت جابرابن عبدالله ناقل میں سرکار دوعالم صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا:

بحسب المرءمن الشر الأمن عصبته اللهمن السوءان يشير الناس اليه بالاصابع في دينه و دنياه ان الله لا ينظر الى صوركم ولكن ينظر الى قلوبكم

واعمالكم

آدی کے شرکے لیے اتا کائی ہے گرجے اللہ برائی ہے بھائے کہ لوگ اس کی طرف دین یا دنیا کے سلط میں انگیوں ہے اشارہ کریں 'اللہ تعالیٰ تمہاری صور تیں نہیں دیکھاوہ تمہارے ول اور تمہارے اعمال دیکھا ہے۔ حضرت حسن بعری نے لوگوں کو یہ حدیث سائی تو کسے عرض کیا اے ابو سعیہ جب آپ کسی راستے ہے گذرہ ہیں تولوگ آپ کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔ آپ نے فرایا اس حدیث میں یہ اشارہ مراد نہیں جولوگ میری طرف کرتے ہیں۔ آپ کہ مرادیہ کہ کوئی فض دین میں کوئی بدعت ایجاد کرے 'اس کی وجہ ہے لوگ اس کی طرف اشارہ کرتے یا گئی فیائے قبی و بھی کرتے اللہ معزت عن نے اس حدیث کی ایسی ماؤیل فرادی کہ اپ کسی جس کا اشکال باتی نہیں رہا معزت علی کڑم اللہ وجہ ارشادہ فرائے ہیں خرج کر کیکن اپنی سافوت کو شرت نہ وہ گئی گؤٹوں گر اور بدکو ناراض رہ حضرت ابرا جیم ابن اور بم کا مقولہ ہے کہ کیا کریں 'خامو تی افتیار کر ناکہ گناہوں ہے بچا رہے ' نیک کو فوش گر اور بدکو ناراض رہ حضرت ابرا جیم ابن اور بم کا مقولہ ہے کہ کیا کریں 'خامو تی اس نے اللہ کی تعمد ہی تھی ہی ۔ خضرت ابوب ختیائی فرماتے ہیں کہ جب تک تو اس بات کو اچھا نہیں جانا کہ لوگ تیرے فیکانے ہے واقف میں اس وقت تک تو نے اللہ کی تعمد ہی نہیں کہ خالد ابن سدان کی مجل میں جب کہ لوگ تیرے فیکانے ہے واقف میں اس وقت تک تو نے اللہ کی تعمد ہی نہیں کہ خالد ابن سدان کی مجل میں جب

<sup>(</sup>۱) یہ معالی عفرت جابری سندے فیر معوف ہے باکہ معرت ابع بریرة کی سندے معوف ہے۔ اے طرانی نے اوسلای اور بہتی نے شعب میں معالیت کیا ہے۔

زیادہ لوگ آجاتے تو وہ شمرت کے خوف سے اُٹھ کر چلے جاتے۔ حضرت ابوالعالیہ کے پاس جب تین سے زیادہ افراد آکر بیٹ جاتے تو انسي وبال رب من الله بوا- معرت طلحة في مكاكر تقرياً وس آدى ان كم مائد آرج بين آب في المحك تحمیاں ہیں 'اور دوزخ کے پروائے ہیں ' حضرت سلیمان ابن حفظلة روایت كرتے ہیں كہ ہم حضرت أتى ابن كف سے يہ با جارب تنے کہ حفرت عرص فر کھ لیا آب ان کی طرف وقع کے مدوع 'ابی ابن کعب نے عرض کیا آمیرا کمومنین! ذرا محرید ایر آپ کیا کردے ہیں؟ انہوں نے فرمایا یہ آلع کے لیے ذات اور متوع کے لیے فتنہ ہے۔ حضرت حسن روایت کرتے ہیں کہ ایک روز حفرت عبدالله ابن مسود الن محرے لكے ، كو اوك ان كے بي چلے لكے آپ نے ان سے فرمایا تم میرے بیمے كول آرب ہو 'بخدا اگر جہیں معلوم ہوجائے کہ میں کمی لئے اپنے مرکادرداند بندر کمتا ہوں و کوئی فض بمی میرے ساتھ نہ آئے۔ حضرت حن کتے ہیں کہ مردوں کے بیچے جونوں کی آواد پر بے وقوف جار عن میں جانا موجاتے ہیں۔ ایک روز آپ کمرے چلے اوگ بیچے ہو گئے اک نے پوچھا بھے ہے کا کام ہے قو ممک ہے ورنہ مجب میں کہ اس طرح میرے بیچے بیچے چلنا مؤمنوں کے دلوں میں کچھ نہ چموڑے روایت ہے کہ ایک مخص ابن محیرز کا ہم سنرینا ،جب می منزل پر جدا ہوا تو درخواست کی کہ جمعے کوئی هیعت فرمائیں ، آپ نے فرمایا: ایما کرکہ تولوگوں کو جان لے الیکن لوگ تجے نہ جانیں اواس طرح چا کہ کوئی تیرے ساتھ نہ ہو اورو سرے یو فی ایکن کوئی دد سرا تھے سے سوال نہ کرے معنوت ایوب سزر لکے قربت سے لوگ ان کے بیچے ہو لئے 'انہوں نے فرمایا ' پرے یہ دورہ اور اللہ تعالی میرے ول کی حالت پر مطلع ہے اور میں ول سے اس مثالیت کو تاپند کر تا ہوں و جمعے غضبِ اللی کا خوف تھا معرکتے ہیں کہ میں نے ایوب کو ان کی قیمی کی لبائی پر سخت مت کما انہوں نے کما کہ پہلے شمرت لمبے کرتے والوں اللی کا خوف تھا معرکتے ہیں کہ میں نے ایوب کو ان کی قیمی کی لبائی پر سخت مت کما انہوں نے کما کہ پہلے شمرت لمبے کرتے والوں کی ہوا کرتی تھی' اور اب اونچے کرتے والوں کی ہوتی ہے۔ ایک برزگ کتے ہیں کہ میں ابو قلابہ کے پاس تھا' اتنے میں ایک مخص عمره بوشاك زيب تن كے ہوئے آيا "آپ نے لوگول سے كماكمان و مينول و مينول كرنے دالے كدم سے بح 'ان كانشاب ما کہ طالب شرت ہے اس سے کریز کرو۔ وری کہتے ہیں کہ اکارین سلف عمرہ کروں اور پیوند کھے کروں کی شہرت کو بُرا سیجتے تھے ، اس ليے كه تكابي دونوں طرح كے لباسوں برا فحق بين - ايك فض نے بعر ابن الحرث سے كما كد جمع كوئى وصب يجيخ انهول نے كما آئي آب كومم نام اورغذا كو طال بنا- حوشب اس بات پر رويا كرت مع كم ميرا نام جامع معد تك بنج كيا ب بشركت بي ك میں کسی ایسے مخص کو شیں جانتا جس نے شہرت پند کی ہواور اس کادین جاہ نہ ہوا ہواوروہ ذلیل و رسوانہ ہوا ہو۔ ایک مرجبہ فرمایا جو قعض شرت طلب كرنا بوه اخرت كى لذت نهيں پانا۔

ممناى كى ففيلت: رسول أكرم ملى الله عليه وسلم كاارشاد بيد

رب آشعث اغبر ذى طمرين لا ينوبه له لو اقسم على الله لا بره منهم البراء بن مالك (ملم - ابو بريرة)

ست سے پر آگندہ بال عمیار آلودوو جاوروں والے ایسے ہیں کہ اشیں کوئی اہمیت بھی نہیں دیتا الین اگر وہ کسی سے پر آگندہ بال عمیان آلوں میں میں است پر اللہ کی متم کھالیں تو اللہ ان کی حتم سے مراہ دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔ معزت عبد اللہ ابن مسعود سے مروی ہے ، سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔

رب ذى طمرين لا ينوبه له لو اقسم على الله لابره لو قال: اللهم انى اسالك البحن لا عطاه الجن ولم يعطم من الدنيا شيئا (ابن الى الدنيا ابو معور ويلمى) بست عدو عادد و الله اليه بين كه انين كول ابيت نين ويا لكن اكروه كى بات يرالله كا محمالين

بہت سے دوج دون والے ایہ ہیں کہ اسمیں کوئی اہمیت سمیں دیتا کیلن آگروہ کی بات پر اللہ کی فتم کھالیں۔ تو اللہ ان کی فتم پوری کر تا ہے آگروہ یہ دعا کریں اے اللہ! میں تھے سے جنت کی درخواست کرتا ہوں تو اللہ انہیں جنت ضرور عطا کرے گا'اگرچہ انہیں دنیا میں سے پچھے نہ دے۔

احياء العلوم جلدموم

ایک روایت میں ہے:۔

الاادلكم على اهل الجنة كل ضعيف مستضعف لو اقسم على الله لأبره واهل الناركل مستكبر جواظ (بخاري وملم)

كيايس ند بتلاول حميس جنت والے كون إن؟ جروه ضعيف ، كووركه أكر الله كي تتم كمالے توالله اس كي تتم موريورى كرے اورال دوزخ ير مكراوراً مرافواد ب

حضرت ابو ہریرہ سے موی ہے سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم فے ارشاد قرمایا :

ان اهل الجنة كل اشعث اغبر ذى طمرين لا ينوبه له النين اذا استاذنوا على الامراءكم ينوذن لهم واذاخطبوا النساءلم يتكحوا وافاقالوالم ينصت القولهم حوائج احدهم تتخلخل في صاره لو قسم نوره يوم القيامة على الناس لوسعهم 🕩

الل جنت وه اوك بين جو پراكنده بال خبار الودوم ودون والے بون كوئى ان پر دهيان ند دے اگر ده امیروں کے پاس جائے کی اجازت ما تکیں توانس اجازت نہ دی جائے اگروہ موروں سے شادی کا پیغام دیں تو ان کا نکاح نہ ہو اگر وہ میکم کس وان کی ہات خاموش سے نہ شی جائے ان کی خواہشات ان کے سینول میں عَلِيّ مِن الكِن اكران كانور قيامت كروزانسانول ير تنتيم كياجائي الوسب كوكاني موجائ

سركار دوعالم ملى الله عليه وسلم نے ارشاد فرمایا:

انمن امتي من لواتي احدكم يسأله دينار الم يعطه اياه ولوسأله درهمالم يعطه اتناهولوساله فلسالم يعطه اياه ولوسائل الله تعالى الجنة لاعطاه أياها لوساله النيالم يعطه إياها ومنعها اياه إلا لهوآنها عليه رب ذي طمرين لا ينوبه له لواقسم على الله لأبر والبران اورو - وبان

میری اتمت میں سے بعض ایسے ہیں کہ اگروہ کمی سے ایک ویناریا ایک درہم یا ایک بیسم الکیں تونہ دے ' ادر آگروہ اللہ سے جنت ما تکیں تو انہیں عطا کردے اور آگروہ ونیا ما تکیں تو نہ دے اور دنیا ہے انہیں منع کرنا محن اس لیے ہے کہ دنیا خوار ہے بت سے ووجادروں والے جنیس کوئی اہمیت نمیں دیتا اگر اللہ کی متم

کمالیں تووہ ان کی حتم ضرور بوری کرے۔

روایت ہے کہ ایک روز حضرت عموم بوی میں ملے تو اعضرت صلی اللہ طیہ وسلم کے مزار مبارک کے پاس معزت معاذا بن جل موروت موع ديكما- آپ ن الن عدي كادچه وروافت كا معالات كما يس بيان مركار دوعالم ملى الله عليه وسلم كويه ارشاد فرماتے ہوئے ساہے۔

اناليسير من الرياء شرك وإن الله يحبيال تقياء الاخفياء الذين أن غابوالم يفتقدوا وان حضروالم يعرفوا قلوبهم مصابيج الهدعى ينجون من كل غبراء (طبرانی عالم) مظلمة

تمو ڑا ساریا بھی شرک ہے اور اللہ تھالی ان میں ہوئے متعول کودوست رکھتا ہے کہ اگر وہ غائب مول

توکی انسیں طاش نہ کرے اور آگروہ موجود ہوں توکی انسین نہ جانے ان کے دل ہواہت کی قسیس ہیں وہ ان کی دوشتی ہے جرفبار آلود اور تاریک روگذرے کے کرنگاتے ہیں۔

يقول الله تعالى ان اغبط اوليائى عبد مثومن خفيف الحاذذو حظمن صلاة احسن عبادة ربه واطاعه فى السر وكان غامضا فى الناس لا يشار اليه بالاصابح ثم صبر على ذلك

میرے دوستوں میں زیادہ قابل رفک وہ بندہ مؤمن ہے ہوائی اور کم بوجد رکھتا ہو مفازے حقالیتا ہو ، اپنے رب کی عبادت اچھی طرح کرتا ہو اور چعپ کراس کی اطاعت کرتا ہو اوگوں کی تکابوں سے او جمل ہو کہ لوگ اس کی طرف الکیوں سے اشارہ نہ کرتے ہوں پارڈہ اس حالت پر مبرکرتا ہو۔

رادی کتے ہیں اس کے بعد سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک ہاتھ کی افکیوں کو دو سرے ہاتھ کی افکیوں پر مارا 'ادرارشاد فرمایا:۔

> عجلت منینه وقل تراثه وقلت بواکیه (تندی-ابن اج) اس کی موت جلد آجائ اس کارکه م مواوراس کے رویے والے تمواے مول۔

حضرت عبداللہ ابن عمر فراتے ہیں کہ اللہ کے مجب ترین بھے پردلی ہیں کی نے پوچھا پردلی ہے آپ کی کیا مراد ہے فرایا وہ لوگ جنہوں نے دین کی خاطر وطن سے جدائی اختیار کی ہوئی لوگ قیامت کے دن حضرت میلی طیہ السلام کے پاس جمع ہوں گے۔ فنیل ابن عیاض ہم کے باس جمع ہوں گے۔ فنیل ابن عیاض ہم کے باس جمع ہوں گے۔ فنیل ابن عیاض ہم کیا تھا جھی کہ کیا ہم کے باس جمع میں نے تھے پریہ انعام نمیں کیا تھا جھی کہ اس کی تھی ہم ان اور فود میری خطون میں گئی ہم میں کہ جھی کہ میں کہ اور لوگوں کی نگاہوں میں متوسلہ در ہے کا انسان قرار دے۔ معرف سفیان قوری فراتے ہیں میں جاہتا ہوں کہ میرا دل کم معضلہ اور مینہ منورہ کے ان فریب الوطن صالحین کے دلوں سے مل جائے و پر مشقت زندگی سرکرتے ہیں۔ حضرت ابراہیم ابن اور می ہونی میں ایک ہی بار آ کھوں کی فعد کہ نووں سے مل جائے و پر مشقت زندگی سرکرتے ہیں۔ حضرت ابراہیم ابن اور می ہونوں میں دستوں کی بیاری میں جھا تھا موزوں نے نووں میں دستوں کی بیاری میں جھا تھا موزوں نے نویس ہوئی ہے ایک رات میں نے شام کے کسی گاؤں کی معجد میں گذاری ان دنوں میں دستوں کی بیاری میں جھا تھا موزوں نے نویس ہوئی ہے ایک رات میں نے شام کے کسی گاؤں کی معجد میں گذاری ان دنوں میں دستوں کی بیاری میں جھا تھا موزوں نے نویس ہوئی ہے ایک رات میں نے شام کے کسی گاؤں کی معجد میں گذاری ان دنوں میں دستوں کی بیاری میں جھا تھا موزوں نے نویس ہوئی ہے ایک رات میں نے شام کے کسی گاؤں کی معجد میں گذاری ان دنوں میں دستوں کی بیاری میں جھا تھا موزوں نے میں دستوں کی بیاری میں جھا تھا موزوں نے دیا ہوں کی بیاری میں جھا تھا موزوں نے دوروں میں دستوں کی بیاری میں جھا تھا تھا موزوں نے دوروں میں دستوں کی بیاری میں جھا تھا تھا کہ موروں کے دوروں کی دو

احياء العلوم مجلدسوم میری ٹانگ کار کمسین اور جھے معجدے با ہر کردیا۔ فنیل کتے ہیں اگر قو فیر معروف روستے تو ایسا ضور کرلے اس شرت بانا اور تحریف سیننا ضروری ہے 'اگر تو اللہ کے نزدیک محبوب ہو تھے لوگوں کی نظرویس ناپندیدہ ہوتا نقصان نہیں دے گا

ان اخبار و آثار سے شرت کی ذمت اور کمنای کی نمیلت پر دوشنی پرتی ہے ، شرت اور ناموری بذات خود مطلوب شیس میں ، بلك ان ك ذريع جاه و مزلت كا حسول مطلوب ب اور جاه بدى مرضادى جرب اكر انبيا كرام فلفك واشدين اور علائے مظامتی شرت پر اعتراض کیا جائے اور کما جائے کہ ان سے زیادہ شرت کے ل علی ہے اگر قسرت الی بی بری چیزے تو یہ لوگ کیول مشہور ہوئے اور کمنای کی فلیات سے کیے محروم رہے؟اس کا جواب یہ ہے کہ شرت کی طلب ذموم ہے اگر کمی کو محض الله كے فضل وكرم سے اس كى خواہش اور جدوجد كے بغير شرت نعيب موجائے توبيد لد موم نسيں ہے البته كروروں كے لے فت کا باعث ضرور بن سکت ہے ، اہم مخت کردار کے مال اس فقے سے محفوظ رہیں مے مطبع فول کی مثال ایس ہے جیسی بت ے ذوجے والوں میں کوئی آدی ہاتھ بیر جلانا جانا ہو مستری ہے کہ ڈوجے والے اسے نہ جائیں ورنہ اسے ہاتھ بیر جلا آ ہوا دیکھ کر اس سے لیٹ جائیں مے مفود مجی دوہیں مے اور اسے مجی ہلاک کریں مے البتہ طاقتور کی شمرت مُعز نہیں ' بلکہ ڈو بنے والوں کو اجھے تیراک سے واقف ہی ہونا جاہے اکد اسے پکڑ کر سامل تک پینے سکیں اور مجات یا کیں۔

حتِ جاه کی ند تمت : الله تعالی کاارشاد ہے:

تِلْكَالْكَارُ الْآخِرَ أُنْجَعِلْهُ الِلَّذِينَ لَا يُرِينُكُونَ عُلُوٓ أَفِي الْأَرْضِ وَلَا فَسَاماً

(پ۴۰ را کا کیت ۸۲)

یہ عالم آخرت ہے ،ہم ان ہی لوگوں کے لیے خاص کرتے ہیں جو دنیا میں نہ بردا بنتا چاہتے ہیں اور نہ فساد کرتا۔ اس آیت میں ارادہ نساد اور دنیا میں علوہ مرتبت حاصل کرنے کی نیت کو ایک جکہ ذکر کیا گیا ہے اور بیان کیا گیا ہے کہ دار آخرت ان لوگوں کے لیے ہے جو دونوں ارادوں سے خالی موں ارشاد رہانی ہے:۔

مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ التُّنْيَا وَ زِينَتَهَا نُوفَ النَّهُمُ اعْمَالَهُمُ فِيهَا وَهُمُ فِيهَا لَا مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ التَّنْيَا وَ زِينَتَهَا نُوفَ النَّهِمُ اعْمَالَهُمُ فِيهَا وَهُمُ فِيهَا لَا بُحْسُونَ اولائِكَ النِيْنَ لَيُسَ لَهُمْ فِي الْأَخِرَ وَالْآ الْنَارُ وَحَيِظُ مَاصَنَعُوْ إِفِيهُمَا وَيَاطِل مُنَاكَانُوا يَعْمَلُون (ب١١٠ مَا مَا مَا الله

جو مخص محض حیات و نندی آور اس کی رونق چاہتا ہے تو ہم ان کے اعمال کی جزا ان کو اس دنیا ہی میں پورے طور پر مجملاً دیتے ہیں اور ان کے لیے اس (دنیا) میں مجھ کی نمیس ہوتی یہ ایسے لوگ ہیں کہ ان کے لیے آخرت میں بجزدوزخ کے اور پھے نہیں اور انہوں نے دنیا میں جو پھے کیا تھا وہ ناکارہ ہوگا اور جو پھے کررہے میں دواب بھی ہے اُڑے۔

یہ آیت بھی این عموم کے اختبارے حت جاہ کوشامل ہے میون کدونعوی زندگی کی لڈوں میں اس سے بعد کر کوئی لڈے نیس ب اوردنیا کارینتوں میں اس سے بعد کر کوئی زمنت نمیں ہے۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد بد

حب المال والجامينيتان النفاق في القلب كما ينبت الماءالبقل (١) مال وجاه کی محبت داول میں اس طرح نفاق بدا کرتی ہے جس طرح یانی سری اکا آ ہے۔

ایک مدیث میں ہے:۔

ماذئبان ضاريان ارسلافى زريبة غنمباسر عافسادامن حبالشرف والمال

في دين الرجل المسلم (١)

مروں کے مطلح میں چموڑے جانے والے دو فوٹوار بھیں ہے اس جاری فسادی اس کرتے جتنی جاری ال و شرف کی محبت سے مسلمان کے دین میں فسادید ابو تاہید

آنخضرت ملى الله عليه وسلم في حضرت على كريم الله وجدت ارشاد فرمايات

انما هلاك الناس باتباع الهوى وحب الثناء نسال الله العفو والعافية بمنه وكرمه (٢)

لوگ ہوائے نفس کی اِجَاع 'اور من و نتاء کی مجت کی دجہ سے ہلاک ہوتے ہیں 'ہم اللہ سے اس کے فضل و کرم کے حوالے سے مفود عانیت کے خواست کا رہیں۔

جاہ کے معلی اور اس کی حقیقت : جاہ اور مال دونوں دنیا ہے دور کن ہیں 'مال کے معنی ہیں ان آمیان کامالک بنتاجن سے تفع ا فعایا جاتا ہے' اور جاہ کے معنی ہیں ان قلوب کا مالک بتناجن ہے اپنی تعظیم و طاحت مطلوب ہے'جس طرح مالدار درہم و دینار کا مالك بن كراغراض دمقامد حاصل كرليتا ب اورائي خواشات اورهس كے تمام خطوط كى بحيل پر قادر موتا ہے اس طرح صاحب جاہ لوگوں کے دلوں کا مالک بن کر انہیں اپنے مفادات اور افراض میں استعمال کرتا ہے پھرجس طرح مال مختلف تتم کی صنعتوں اور پیوں کے ذریعے کایا جا تا ہے اس طرح او کوں کے دل معاطات میں خوش اُسلوبی اور مرمانیوں سے جینے جاتے ہیں ول معرفت اوراعتقادے معربوتے ہیں مثلا کمی کے دل میں یہ آئے کہ فلال مخص میں فلال وصف موجود ہے وہ اس کے لیے معربوجائے كا اوراپ احتقادى توت وشدت كے اعتبارے اس كا آلى موجائے كا وصف كانى منسه كال مونا ضرورى نبيں ہے الكه معقد ك خيال يس دصف كاكال موناكانى ب وتانيد بعض اوقات وه اليي جزكومي كمال سجد ايتاب جو حقيقت ميس كمال نه مواورول موصوف بدكا تالع موجاتا ہے اس ليے كه ول كا تالع موتا ايك حالت ہے اور قلب كے احوال اس كے اعتقادات معلوات اور تخیلات کے تالع مواکرتے ہیں جس طرح مال پند طبیعتیں میں چاہتی ہیں کہ وہ فلاموں اور باندیوں کے ماک بنیں اس طرح جاہ پند ا فرادیہ چاہتے ہیں کہ وہ آزاد انسانوں کے ملے میں اپنی فلای کا طوق ڈال دیں اور ان کے دلوں پر کمل افتیار حاصل کرلیں تاکہ انسي السيخ مفادات مي استعال كيا جاسك طالب جاه جس طرح كي فلاي چاہتا ہے وہ طالب مال كي مطلوب فلاي سے كميس بيره كر ہے اس کیے کہ مالدار فلاموں کا زبردی مالک بنتا ہے وہ اپی رضامندی ہے اس کی فلای تبول نمیں کرتے اگر انہیں افتیار دے دیا جائے تو وہ ایک سے کے لیے بھی ان کی اطاعت نہ کریں طالب جاہ او کوں کو ان کی رضا مندی سے غلام بنا تا ہے 'اور یہ چاہتا ہے كدلوك فوشى كے ساتھ اس كى اطاعت كريں اوريد اطاعت ان كى طبيعت بن جائے۔ اس سے بدبات المجى طرح سمجد ميں آجاتى ہے کہ طالب جاہ کا مطلوب طالب مال سے کمیں زیادہ ہے۔

بسرحال جاہ کے معنی یہ بیں کہ لوگوں کے دلوں جی جگہ ہو اپنی اوصاف کمال بیں سے کی وصف کا دل بیں احتقاد ہوتا یہ احتقاد
جس قدر شدید ہوگا اس قدر اِنقیاد بھی زیادہ ہوگا اور اس احتبار سے معقد علیہ کو دلوں پر قدرت بھی زیادہ حاصل ہوگی اور قدرت کے لیا ظاسے جاہ کی مجت اور اس سے حاصل ہوگا اور ای احتبار سے لیادہ ہوگی جاہ کے شمرات و تنائج بھی ہیں مثلہ اور کی تعریف کرتا ہیا حدسے زیادہ برحانا کیو لکہ کمال کا معتقد اپنے احتقاد کے مطابق معقد علیہ کے درمت و اعانت بھی ہے کو قد کردیا ہے اس محل اس محل کی خدمت و اعانت بھی ہے کو تکہ معقد اپنے قل کو احتقاد کے مطابق معقد علیہ کی خدمت کے لیے وقف کردیتا ہے ا

<sup>(</sup>۱) یہ روایت بی پہلے گذر کی ہے۔ (۲) یہ روایت بھے ان الفاظیں قیس طی۔ البتہ کام بی حضرت الس کی یہ روایت گذر بھی ہے ثلاث مہلکات شیع مطاع النخ

اور غلاموں کی طرح اس کے لیے متخررہ تا ہے ، وہ جس طرح چاہتا ہے استعمال کرتا ہے ، اس طرح معقد طلبہ کے لیے ایٹار کرتا ،
اس کے ساتھ اختلاف نہ کرتا ، اس کی عزت کرتا ، سلام میں پہل کرتے اس کا احزام کرتا ، محفلوں میں صدر نقیس بنانا ، اور تمام معاملات میں آگے رکھنا بھی جاوی کے تمرات میں ، اور اس وقت بیر اجب کسی محض کو دل میں جگہ وی جاتی ہے ، اور اس کے اوساف کمال کا اعتقاد کیا جاتا ہے ، خواہ وہ علی ہوں ، یا ان کا تعلق عبادت ہے ہو ، یا حسن عادت سے یا حس صورت ہے ، یا اس کے اوساف کمال تعقود کرتے ہوں ، بیدوہ تمام اوساف میں جو دل میں جگہ نے ہیں ، اور ان کے حالمین کو عزت ملتی ہے۔

جاہ کومال پر ترجیح کیوں ہے؟ : جاہ کومال پر تین دیوہات سے ترجیح ماصل ہے۔

بہلی وجیر : یہ ب کہ جاہ کے ذریعہ مال تک پہنا ہال کے ذریعہ جاہ حاصل کرنے کے مقابلے میں زیادہ آسان ہے ' چنانچہ آگر کوئی ایسا ذاہد یا عالم جس کی منزلت لوگوں کے دلوں میں رائع ہو تکل ہو ہال کمانا جائے تو وہ باتسانی کما سکتا ہے جمیو تکہ دل والے اپنا ہال ان لوگوں کے لیے خرج کرسے جی دلوں میں حقیدت و حمیت ہو۔ ہاں اگر اوصاف کمال سے محروم کسی خیس انسان کو کوئی خزانہ ہاتھ لگ جائے اور وہ جاہ ہے محروم ہو' اور یہ جائے کہ مال کے ذریعے جاہ حاصل کرے تو یہ دشوارہ اس سے معلوم ہوا کہ آدی جاہ کے ذریعے جاہ حاصل نہیں کرسکتا۔ اس اعتبارے جاہ زیاوہ محبوب ہوتی معلوم ہوا کہ آدی جاہ کے ذریعے مال کما سکتا ہے لیکن مال کے ذریعے جاہ حاصل نہیں کرسکتا۔ اس اعتبارے جاہ زیاوہ محبوب ہوتی

دوسری وجہ : بیہ ہے کہ مال ضائع ہی ہوسکتا ہے کہ چوری ہوجائے کی جی جائے ہا در ظالم اس کی طبع کریں اس میں حفاظت کہ کہ بان اور تجوریوں کی ضرورت چی آئی ہے فرضیکہ مال میں بہت کی آئی ہیں جب کہ آگر تم دلوں کے مالک بن جائو تہر اس میں سے کسی بھی ہے گئی خوالے جو گئی خوالے ہیں کہ نہ انہیں تج ایا جاسکتا ہے اور نہ ان حکم میں سے کسی بھی افت کا سامتا نہ کرتا ہوئے گئے ہوئے تھی خوالے جا کداد (ذمین یا مکان) ہے کئین اس میں سک کی روز اکو دس کی رسائی ہو سکتی ہے ال میں سب سے زمادہ پائیدار پیز غیر معقول جا کداد (ذمین یا مکان) ہے کئین اس میں بھی تھے کے خطرات موجود ہیں اور ہے گئی اور ہے افلے سے بینیاز شیں ہے۔ ولوں کے خوالے آخود محفوظ ہیں اس اعتبار سے جاہ بھی فصب اور چوری ہے امون ہے البت دلوں کے فوالے میں ایک خطرہ یہ ضرور ہوسکتا ہے کہ کوئی انہیں گراہ کردے یا صاحب جاہ کی برائی کرکے انہیں اس کے اصفارے مخرف کردے لین اول تو یہ خطرہ بہت کم چیں آتا ہے کو دسرے اس کا دفاع زیادہ دشوار نہیں ہوتی۔

تیسری وجہ : یہ ہے کہ دلول کی ملیت متعقی ہے 'اور پلا تعب و شقت پوسی رہتی ہے 'اس لیے کہ دل جب کسی کی عقیدت سے معمور ہوتے ہیں اواس کے علم و عمل کا اعتقاد کرتے ہیں تو زبائیں بھی عمر و نتائی ججور ہوتی ہیں 'لوگ خود جس چر کا اعتقاد رکھتے ہیں اس در سرول سے بھی بیان کرتے ہیں 'اور وہ بھی اس عقیدت میں گرفنار ہوجاتے ہیں 'اس لیے طبائع شرت اور ناموری کو پند کرتی ہیں کو تک سے در اور ایک طک سے دو سرے ملک تک شرت سنر کرتی ہے تو دل خود بخود احرام و عقیدت پر مجور ہوجاتے ہیں 'اور یہ سلسلہ ایک سے دو سرے تک دراز ہوجاتا ہے اور اس کی کوئی انتها یا متعین دل خود بخود احرام و عقیدت پر مجبور ہوجاتے ہیں 'اور یہ سلسلہ ایک سے دو سرے تک دراز ہوجاتا ہے اور اس کی کوئی انتها یا متعین حد نہیں ہوتی 'ال ہیں یہ بات نہیں 'صاحب مال اپنے مال میں مشقت و محبت کے بغیراضافہ نہیں کر سکتا جاہ بھیشہ نمو پذیر رہتی ہے 'کسی جگر ہوتا ہے بوحائے ہیں جارہ ہوتا ہے ہیں حقیر ہے۔ یہ چند مجمل کسی آگر ان کی تفسیل کی جائے تو وجوہ ہے شار ہو سکتی ہیں۔

اس کا جواب یہ ہے وا تعت مال و جاہ کی محبت ہر محف کے دل میں ہے۔ اس کے دوسب ہیں 'ایک سب واضح ہے سب جائے ہیں 'اور دو سراسب محفی ہے 'اور یک سب بردا بھی ہے لیکن یہ انتہائی دیتی ہے گئد ذہنوں اور بے مقلوں کی تو بات ہی پچھے اور ہے اسے خاصے سمجھد ار لوگ بھی اس سبب سے واقعیت نہیں رکھتے ہمیوں کہ یہ سبب نفس کی اندرونی رگ 'اور طبیعت کی مخفی نقاضوں سے مدد لیتی ہے 'اور اس رگ باطن اور نقاضائے طبع سے صرف وہی لوگ واقف ہوتے ہیں جو اس سندر میں غوط زن رہے ہوں۔

پہلاسب اِزالہُ خوف : اس سب کا حاصل ہے کہ آدی مستقبل کے خوف سے مال کا حریص ہو تا ہے 'سُوء ظن انسان کو حریص بنا ہی دیا ہے 'آگرچہ اس کے پاس بقدر کفایت مال موجود ہو 'لیکن کیوں کہ وہ طویل الآئل ہے 'اسکی آرزوں کی کوئی انتما نہیں ہے 'اس کے دل میں یہ ڈر رہتا ہے کہ کمیں یہ مال جو اسے اب بقدر کفایت میشر ہے ختم نہ ہوجائے 'اوروہ دو مرے کا مختاج نہ بن جائے جب اس کے دل میں یہ بات آتی ہے تو خوف اس کے دل کا احاطہ کرلیتا ہے 'اور یہ خوف اس وقت تک دور نہیں ہو تا جب تک اسے دو مرا مال میشر نہیں ہوجا تا تاکہ آگر کمی وجہ سے پہلا مال کمی ناگرانی حادثے کی نذر ہوجائے تو دو مرا مال اس کے جب تک اسے دو مرا مال میشر نہیں ہوجا تا تاکہ آگر کمی وجہ سے پہلا مال کمی ناگرانی حادثے کی نذر ہوجائے تو دو مرا مال اس کے حامہ دو آت یہ خوف دامن گر رہتا ہے 'زندگی سے بہناہ مجبت اسے یہ اندازہ کرنے پر مجبور کرتی ہے کہ میں خرصہ دو از تک زندہ رہوں گا'اس کے ساتھ ماتھ وہ یہ بھی فرض کرلیتا ہے کہ جس قدر میری زندگی طویل ہوگی اسی قدر میری مروز تیس بھی ناور تیس بھی باور کرلیتا ہے کہ جس قدر میری زندگی طویل ہوگی اسی قدر میری ضرور تیس بھی ناور کرلیتا ہے کہ میرا مال آفتری اور مصیبتوں کی دو میں ہے کسی وقت بھی ضائع ہو سکتا ہے یہ تصور اسے خوف زدہ کردیتا ہے اور دو زیادہ سے زیادہ مال کرکے اس خوف سے اپنے آپ کو محفوظ رکھنے کی خوف کی کہ میرا مال کرکے اس خوف سے اپنے آپ کو محفوظ رکھنے کی خوف کردیتا ہے اور دو زیادہ سے زیادہ موسکتا ہے یہ تصور اسے خوف زدہ کردیتا ہے اور دو زیادہ سے زیادہ میں کر بات خوف سے اپنے آپ کو محفوظ رکھنے کی میرا مال کرکے اس خوف سے اپنے آپ کو محفوظ رکھنے کی خوف کردیتا ہے اور دو زیادہ سے زیادہ موسکتا ہے یہ تھور اسے خوف دوہ کردیتا ہے اور دو زیادہ سے نیادہ موسکتا ہے تو نے دو کردیتا ہے اور دوہ زیادہ میں میں میں کر تا ہے اور دوہ زیادہ میں کر تا ہے اور دوہ زیادہ میں دور کردیتا ہے اور دوہ زیادہ موسکتا ہے تھور اسے خوف دور کردیتا ہے اور دوہ زیادہ موسکتا ہے تو تو دو کردیتا ہے اور دوہ زیادہ میں میں میں کر تک کرنے کردی کردیتا ہے اور دوہ زیادہ کردیتا ہے اور دور زیادہ کردیتا ہے اور دی کردیتا ہے اور دور زیادہ کردیتا ہے اور دور زیادہ کردیتا ہے دور کردیتا ہے اور دور زیادہ کردیتا ہے دور کردیتا ہے

وياء العلوم مجلد سوم مسهم

جدوجمد كرتا ہے تاكہ أكر يكھ مال منائع چلا جائے تو دو سرا مال اسے دو سروں كے سامنے دست سوال دراز كرتے ہے بناز كردے يہ خوف اسے مال كى كى اكر اللہ منعين مقدار پر توقف نہيں كرنے ديتا 'اس ليے مال كى مجت ميں جتلا فض كى كو كى اثبتا نہيں ہوتى ' بلكہ دہ تمام دنيا كا مالك بننے كى خواہش ركھتا ہے 'اس ليے سركار دو عالم صلى اللہ عليه وسلم نے ارشاد فرمايا:۔

منهومان لایشبعان منهوم العلمومنه و مالمال (طرانی د ابومسود) و دریس بوت ایک علم کا دیس و دری مال کا دیس

جاہ کی محبت کا بھی تقریباً میں سبب ہے جو محض یہ جاہتا ہے کہ وہ دور دراز کے مکوں میں رہنے والوں کے ولول میں اپنی قدر و منزلت قائم کرے وہ دراصل اس خوف میں جالا ہے کہ کمیں کی وقت جھے وطن سے جدا ہو کر کسی دو سری جگہ مقیم نہ ہوتا پرے 'یا وہ لوگ کسی وجہ سے میرے وطن سے میرے وطن میں آگر نہ رہنے لگیں 'اس صورت میں ان کی مدکی ضرورت پیش آگ گی' بسرحال اس کا امکان ہے 'اور دور رہنے والوں سے مدلینا بظا ہر محال بھی نہیں ہے 'اس لیے آگر ان کے دلوں میں قدر و حزات پیدا ہوجائے تو یہ بات انتہائی خوش کن اور لذت آفرس ہوتی ہے۔

وسراسب : بدنوادہ قوی سبب ب اس کا حاصل بہ ہے کہ روح ایک امریبانی ہے ، قرآن کریم میں روح کا ذکر ان الفاظ میں کیا گیا ہے:۔

يَسُأَلُّونَكَ عَنِ الرُّوْحِ قُلِ الرُّوْحُ مِنُ أَمْرِ رَبِّي (پ٥١٥ آيت) اور يَكُ عَنِ الرَّوْحِ عَمَامَ عَن اوريه لوگ آپ أن دوح كم بارك مِن بِوجِعة بين - آپ كمه و يجه كه دوح مير، رب كم عم مى في

روح کے رہانی ہونے کا مطلب یہ ہے کہ اس کا تعلق علوم مکا شغہ کے اسرارے ہے 'اور اس کے اظہار کی اجازت نہیں ہے ' کیوں کہ اگر اظیماری رخصت ہوتی تو سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم روح کی حقیقت ضرور ظاہر فرماتے ( بخاری- ابن مسعوق) اس موضوع پر مزید کسی مفتکوسے قبل بیہ جان لینا چاہیے کہ قلب کا میلان چار طرح کے اوصاف کی طرف رہتا ہے۔ بھی اوصاف جیے کھانا اور جماع کرنا ، سبی اوصاف جیے قل کرنا آرا ایڈا دیا ، شیطانی اوصاف جیے کر کرنا ، فریب دیا اور بر کانا ، رہانی اوصاف جیے کیر عزت اور برتری ان مخلف مفات کی طرف قلب کی رغبت کی وجدیہ ہے کہ انسان چند اصولوں سے مرتب ہوا ہے جن كى تفصيل طوالت طلب بيال مرف اتا بالا رياكانى بكد انسان من امرِ ربانى باس ليه وو مبعاً ربوبيت بند ب- اور ربوبیت کے معنیٰ میں کمال میں انفرادیت 'اور وجود میں استقلال۔ اس لیے کہ وجود میں اشتراک بھی نقص کی علامت ہے 'چنانچہ سورج کا کمال ہی اس میں ہے کہ وہ اپ وجود میں مستقل ہے اگر اس کے ساتھ کوئی دو سراسورج بھی ہو تا تو یہ بات اس کے حق میں عيب موتى كونك اس وقت بدنه كما جاناك سورج اسيخ كمال من يكتاب وجود من يكتا الله تعالى ب اس لي كداس كم ساته كوئي دو سرا اس کے سوا موجود نہیں ہے اس کے سواجو کھے ہے وہ اس کی قدرت کے آثار ہیں 'جو بذات خود قائم نہیں ہیں بلکہ اللہ کے وجود سے ان کا قیام ہے وجود میں معیت رہے میں مساوات چاہتی ہے اور رہے میں مساوات کمال میں لکھی ہے کامل وہی ہے جس کا اس کے مرتبے میں کوئی نظیرنہ ہو ؟ افتاب کی روشنی اگر تمام دنیا کو منوز کرتی ہے تو یہ اس کا عیب نہیں ہے بلکہ یہ تو اس کے كال كى علامت بعيباس وقت مو تاجب اى درج اور رتب كاكوكى دوسرا آقاب موجود موتا اوراس سے باز بعى بوتا۔ یں مال اللہ کے سوا دوسری موجودات کا ہے ، یہ می افتاب حقیق سے نور حیات پاکرانا وجود برقرار رکھے ہوئے ہیں ، یہ تمام موجودات اس وجود حقیق کے تابع ہیں ، متبوع نہیں ہیں۔ بسرمال روبیت کے معنی ہیں وجود میں منفو مونا۔ ہرانسان مبقایہ جابتا ہے کہ وہ کمال میں نگانہ ہوں۔ای کیے بعض مشامخ صونیہ نے کہا ہے کہ کوئی انسان ایبا نہیں ہے جس کے ہاطن میں وہ موجود نہ ہو جس کی تصریح فرعون نے کی تھی۔

rra

احياء العلوم اجلد سوم

أَنَارَ مِكُمُ الْاَعُلَى (پ٣٠٦ آيت٣٠) مِن تمارا ربّ اعلٰ بون

لین انسان کو برتروا ملی بینے کا چارا نہیں 'وہ کمال چاہتا ہے گراس میں اتن طاقت نہیں کہ کامل بن سکے عبودیت نفس پر ایک قر ہے 'او ربوبیت ببقا محبوب ہے 'اس نبست رہائیہ کی بنا پر جس کی طرف اللہ تعالی کے اس قول میں اشارہ کیا گیا ہے ''قرل اللہ و کے مِن اُمْرِ رَبِیہی ''اکرچہ انسان کمال کی ختبی تک نہیں پنچا' لیکن کمال ہے اس کی مجت اور خواہش ختم نہیں ہوتی 'اوروہ اس کے تصورے بی لذت پا ربقا ہے جرموجود کو اپنی ذات 'اور کمال ذات سے مجت کرتا ہے 'اور ہلا کت سے نفرت کرتا ہے جس میں اس کی ذات اور مفات کمال کا عدم ہے 'اگر وجود میں تقرونہ ہوتو کمال اسے سمجھا جائے گاکہ زیادہ ترموجود دات پر فوقیت اور غلبہ ماصل ہو۔ اس کے اس مرح چاہائیں اکٹ بھیرسکے اس طرح جاہائیں اُکٹ بھیرسکے اس طرح وابی انسان کو یہ بات محبوب ہوئی کہ جو اشیاء سے مرجود ہیں اسے ان پر فلبہ حاصل ہو۔ انسان کو یہ بات محبوب ہوئی کہ جو اشیاء سے کے ساتھ موجود ہیں اسے ان پر فلبہ حاصل ہو۔

علم کے نام پر غلبے کی خواہش: برحال موجودات ہیں یہ تعتیم ہے کہ بعض ہیں انسانی تعرف کی مخوائش ہے جیے ذہن کی اشیاء اور بعض میں اس کے تعرف کو وَ طل نہیں ہے جیے ذات باری مملائکہ اور آسان اس لیے انسان نے یہ جاہا کہ جب ہم آسان پر غلبہ حاصل نہیں کرتے تو ہمیں علم کی جت ہے اس پر غلبہ حاصل کرنا چاہے اور اس کے آسرار و دقائن ہے واقعیت حاصل کرنی چاہے یہ بھی ایک طرح کا غلبہ ہی ہے اس لیے کہ وہ فی جس کو علم محیط ہوتا ہے علم میں داخل ہوجاتی ہے اور عالم اس پر غالب کملا تا ہے غلبے کی خواہش نے ہی انسان کو مجور کیا کہ وہ اللہ تعالی مملائکہ افلاک کو آک آسانوں پر اور واور اور اور عالم اس سمندروں کے جائب ہے واقعیت حاصل کرنے کیوں کہ علم بھی غلبہ ہی ہے اور غلبہ بھی ایک طرح کا کمال ہے۔ اس کی مثال ایس ہے جیسے کوئی مخص کسی جیب صنعت سے عاجز ہو تو وہ اس کے طریقے سے ہی واقعیت حاصل کرنی کی آر دو کر تا ہے 'چانچ آکر کسی کو شطر نے کھیا نہیں آتا تو وہ اس بات کی تمثار آئی اور وہ یہ بھتا ہے کہ میں اس صنعت پر قادر نہ ہوسکوں گا تو وہ یہ چاہے گا کہ جھے آس کی کیفیت ہی معلوم ہوجائے آگر جے وہ جو عمل پر مغموم ہوگا لیکن کمال علم سے اسے خوشی ہوگا۔

اس کی کیفیت ہی معلوم ہوجائے آگر چہ وہ جو عمل پر مغموم ہوگا لیکن کمال علم سے اسے خوشی ہوگا۔

اس کی کیفیت ہی معلوم ہوجائے آگر چہ وہ جو عمل پر مغموم ہوگا لیکن کمال علم سے اسے خوشی ہوگا۔

دوسری قتم میں جس کا تعلق زمین کی موجودات ہے ہوہ محض علم کو کافی نہیں سجھتا 'بلکہ یہ چاہتا ہے کہ وہ اس پر تفترف کا غلبہ ماس کرے تاکہ اپنی خواہش کے مطابق تغیرو تا ٹیر کا تھل انجام دے سکے زمین کی موجودات دو طرح کی ہیں۔ ایک اجسام 'دو سڑا ارواح۔ اجسام جیسے درہم و دینار' اور سامان وغیرہ۔ ان چزوں میں انسان کی یہ خواہش ہوتی ہے کہ وہ ان پر عملاً متعرف ہو' جمال چاہے انہیں رکھے 'جے چاہے دے وی ہے نہ دے۔ کی چزیر اس طرح کا تعرف و افتیار قدرت کملا تا ہے' اور قدرت کمال ہے' اور کمال ربوبیت کا ایک وصف ہے اور ربوبیت انسان کو قبطا محبوب ہے۔ اس کیے اسے مال سے محبت ہے خواہ لباس' کھانے

پنے اور شہوات نفس کی بخیل میں اس کی ضرورت نہ ہو۔ای لیے وہ فلاموں افہائد یوں کو اپنا عملوک بنا آئے اور اپنے جیے آزاد لوگوں کو اپنا مطبح بنا آئے ہے خواہ اس کے لیے جرو قمری سے کیوں نہ کام لیتا پڑے بعض اوقات ایک آدمی اپنے ہی جیے وو سرے آدمیوں کے جسوں اور موحوں میں تعرف کر آئے محروہ ان کے قلوب کی تبغیر نہیں کریا تا کیوں کہ دل کمال کے احتیاد کے بغیر مخر نہیں ہوئے "البتہ قرکمال کے قائم مقام بن جا تا ہے ، قروہ کو یہ میں ہمی انسان کو لذت کمتی ہے کیوں کہ اس میں ہمی قدرت واحتیار کو دکھل ہے۔

دو سری متم میں انسانوں کے نفوی 'اور ان کے قلوب ہیں ' دو ہے نشن میں ان سے زیادہ نفیں اور تیتی چرکوئی دو سری نمیں اور ہے ' آنسان کی خواہش رہتی ہے کہ وہ نس اور دل پر بھی ظیہ حاصل کرے 'اور انہیں متح کرے باکہ ان میں وہ اپنی مرضی اور ارائی خواہش رہتی ہے کہ دلال کی تنفیر'اور ان میں تعرف کا احتیار اور کمال ظلم ہے۔ اور ارائی مناسب بائی جاتی ہے ' کول کہ ولال کی تنفیر 'ور ان میں تعرف کا احتیار اور کمال کے احتیار کے بغیر اس مناسب بائی جاتی ہے کہ دلال کی تعلق التی مغالت سے ہے' اور مقال کے احتیار کے بغیر مبت نہیں کی جاتی 'اور مرکمال محبوب ہوتی ہے اس کے کدایں کا تعلق التی مغالت سے ہے' اور مقالت اللہ بعد بعد موجوب ہوتی ہیں محبوب ہوتی ہے۔ اور انسان میں یہ امریکانی بھی موجود ہے ' جے نہ موت فاکرتی ہے ' نہ اسے منی کھاتی ہے' یہ

المان ومعرف كامل ب- يى الله تعالى كى طرف بيما دوالاب ادراس كردواركا باحث ب

کمال حقیقی اور کمال وہی : بیات معلوم ہو چی ہے کہ وجو ہیں بگائی کا کمال قرت ہوجائے کیور صرف علم اور قدرت ی
دو ایسی چزیں رہ جاتی ہیں جن جن کمال عاصل کیا جاسکتا ہے لیکن ای دو توں میں کمال حقیق کمال وہی سے خلوط ہے۔ اور اس کی
تھیل ہے ہے کہ علم اللہ کے سوالمن کو تھیں اور اس کی تین دخوات ہیں ایک دھ معلومات کی کثرت اور وسعت ہے۔ اس لیے کہ
اللہ عزوج س کا علم تمام معلومات کو جیط ہے چنا ہے جس بھے کا علم بھی وسطیح تر ہوگا وہ اتنا ہی اللہ سے قریب تر ہوگا۔ دو سری دچہ یہ
ہے کہ اللہ تعالی کو معلوم کی اصل حقیقت کا علم ہے۔ اس سے سامنے تمام معلومات کی اصل حقائی تمل طور پر واضح ہیں اس لیے وہ
معلی اللہ تعالی سے اتنا ہی قریب ہوگا بھتا اس کا علم واضح بھی جا اور علوم کی صفات میں معلوم کے مطابق ہوگا۔ تیسری دچہ یہ ہے۔
کہ اللہ تعالی سے علم کو زوال جیس وہ ابدائیا وہ تک اس عرب کی ماس میں تغیر کا تصور ہمی ممکن نہیں ہے چنا تھے برے ک

42

احياء العلوم جلدموم

معلوات جس قدر معظم اور مضبوط مول گاس قدروه الله مح زويك موال

معلومات كي فتميس: معلوات كيدو فتمين بن معفيرمون والي اور أزلىد

متغیرات : شا زید کے کمریں موجود ہونے کا علم یہ جمکن ہے کہ زید گرے گل جائے اور گریں اس کی موجود کی کا اختاد ہاتی رہ جائے۔ اس صورت میں یہ علم جمل قرار پائے گا' اور اسے باصف گفت کھا جائے گا نہ کہ باصف کھال۔ ان تمام چزوں کو جن میں انتقاب یا تبدیل ممکن ہے کی مضوص حال پر اختفاد کرنے گا یہ مطلب جمیں ہے کہ وہ وا جھنڈاسی حال پر ہوں گی یہ بھی ہوسکا ہے کہ وہ تہمارے اختاد کے برخلاف کسی وہ مرے حال پر ہوں اس صورت میں تہمارا علم جمل اور تہمارا کمال یا قص قرار پائے گا۔ اس مثال میں عالم کی تمام متغیرات واطل ہیں' مثال پر ماوت اس مثال میں عالم کی تمام متغیرات واطل ہیں' مثال ہیں ان کی ورمیانی مسافت وغیرہ کا علم علم اللہ علیہ تعدیل کا حمل مسلس جاری رہتا ہے یہ طوم یارہ کی طرح ہیں' جو ایک حالت پر قائم قبین رہتا باللہ بدا رہتا عادت رہی مجا جائے۔ مثال عبد اکر اس مانا نہ ہو گا میں میں اس کمال سمجھا جائے۔ مثال میں کمال پیدا کیا جاشک ہے۔ ان میں کمال پیدا کیا جاشک ہے۔ ان کے درمیانی فاصلے کم یا واکہ بھی ہوسکتے ہیں' وہن کے طول و حرض میں ہمی کی یا شرول کی تعداد میں اضافہ بھی ہوسکتا ہے۔ ان کے درمیانی فاصلے کم یا واکہ بھی ہوسکتے ہیں' وہن کے طول و حرض میں ہمی کی یا دیا وہ وہ کتی ہے اس بوری معلوات کو قیاس کر ایجاد

آزلیات : اذلیات کا مطلب ہے کہ ممکن اشیاء کا ممکن ہونا واجبات کا واجب ہونا اور مستیل چنوں کا محال ہونا۔ یہ معلمات اذلی ہیں آبدی نہیں ، ان میں تبدیلی نہیں ہوسکت ، چنانچہ محال ممکن نہیں بن سکن ممکن محال نہیں ہوسکتا ، محال واجب کی صورت افتیار نہیں کر سکتا یہ تمام اللہ تعالی کی معرفت میں وافل ہیں۔ چنانچہ اللہ تعالی کی ذات و صفات اس کے افعال 'آسانوں اور زمین میں اس کی حکمت و دنیا و آخرت اور ان کے متعلقات کی ترتیب کا مگم ہی کمال حقیق ہے۔ جو اس کمال سے متعلق ہوگا وی اللہ تعالی سے قریب تر ہوگا اور انس کا یہ کمال موت کے بعد مجی باتی رہے گا 'اور عارفین کے لیے ایک جنارہ نور بن جائے گا جس کے متعلق قرآن کریم میں ارشاد فرمایا کیا ہے۔

يَسَعَىٰ بِيَنَ أَيْدِيهُمُ وَبِأَيْمَ إِنْهِمِيقُولُونَ رَبَنَا أَيْمِمُ لَنَا أُورَنَا (ب٨١٢٠عه) (ان كانور) ان كوران كم ماخ دول ما موكا اور (دو) يول دعا كرت مول مع كرا مادے

رب مارے کے مارے اس نور کو آخر تک ر کیئے۔

اینی یہ معرفت ایک ایما سرایہ بن جائے گی کہ جو معلوات دنیا جیں مکشف نہیں تھیں وہ بھی معلوم ہوجائیں گی۔اس کی مثال الی ہے جیے کس کے پاس ایک مرحم ساچراغ ہو' ہوسکتا ہے وہ اس خماتے ہوئے چراغ سے کوئی ود سراچراغ ووثن کرلے یا اس کی روشنی برسالے جس کے پاس چراغ بی نہ ہو وہ نہ دو سراچراغ جلاسکتا ہے اور نہ نور کھل کرسکتا ہے معرفت سے محروم مخص ہمی اس آدی کی طرح ہے جو چراغ سے محروم ہے۔اس کی مثال ہے۔

كُمِّنُ مُثَلُّفُونَ ظُلُمَاتِ لَيُسَرِيخَارِجِ مِنْهَا (١٨٥٠١٥ ٢٣١)

کیا اس مخض کی مرح موسکتا ہے جس کی حالت سے کدوہ تاریکیوں میں ہے ان سے نکلنے ہی نہیں یا تا۔

بكداس ي مار كى كے ليے بدمثال مح موى -

اُو كُطُّلُمَاتٍ فِي بَحْرِ لَجِي يَّغُشَاهُ مَوْجٌ مِنْ فَوُقِهِ مَوُجٌ مِنْ فَوُقِهِ مَوَجٌ مِنْ فَوُقِهِ سَحَابٌ اللهُ عَلَيْهُ طُلُمَاتُ بُعُضَهَا فَوْقَبِعُضِ (ب١٨١٨) طُلُمَاتَ بُعُضُهَا فَوْقَبِعُضِ (ب١٨١٨)

یا وہ ایے ہیں جے بوے کرے سندر میں اندھرے کہ اس کو ایک بنی اس نے دھاتک لیا ہو اس (اس) کے

. 644

احياء العلوم جلدموم

اوردوسری اس کے اور بادل (غرض) اور تلے بہت سے اندھرے ہیں۔

اس سے معلوم ہوا کہ معرفت النی ہی خیراور سعاوت کا مرچشمہ ہے۔ دو مری چیزوں کی معرفت کا حال تو یہ ہے کہ ان میں سے
بعض میں سرے سے کوئی فائدہ ہی نہیں ہے جیسے شعراور اُنساب کا علم 'اور بعض میں یہ فائدہ ہے کہ ان کی معرفت سے اللہ تعالیٰ کی
معرفت پر اعانت ہوتی ہے ' مثلاً لغت عرب ' تغییر فقہ اور مدیث کا علم ' چنا نچہ لفت کی معرفت سے قرآن کریم کی تغییر پر مدولت ہو اور تغییر کی معرفت سے ان کی تغییر ہیں اور جن سے
اور تغییر کی معرفت سے ان کیفیات کی معرفت پر اعانت ہوتی ہے جو مہاوات اور آجمال کے سلسط میں بیان کی گئی ہیں اور جن سے
تزکیہ نفس کے باب میں فائدہ ہوتا ہے۔ تزکیہ قفس کے طریقے کی معرفت سے اللہ تعالیٰ کی طرف ہدایت ہوتی ہے 'اور اس کی
معرفت کی صلاحیت پریا ہوتی ہے 'ارشاور تبانی ہے۔

قَدُافُلُحَمَنُ زُكُهُا (پ٣٠٥ماتته)

ینتاوہ مراد کو بہنجاجس نے اسے پاک کرلیا۔ ساتھ در سے مرد در بر سازر کر سیارہ کو مور ہرا

وَالَّذِيْنَ جَاهَٰنُوْافِينَا لِنَهُدِينَا هُمُسُبُلَنَا (ب١٦/٣) ٢٠٠)

اورجولوگ ماری راویس مشتی برداشت کرتے ہیں ہم ان کواپے راستے مرور د کھادیں گے۔

یہ تمام معلومات معرفت آلی کے لیے وسائل کی حیثیت رجھی ہیں 'کمال اللہ تعالیٰ کی معرفت اور اس کی صفات و افعال کی معرفت میں ہے اور اس معرفت اور اس کی صفات و افعال ہیں معرفت میں ہے اور اس میں تمام موجودات وراصل اللہ تعالیٰ ہی کے افعال ہیں چنانچہ جو محض دنیا کی کمی شے پر اس حیثیت سے نظر ڈالے گا کہ وہ اللہ کا تعمل ہے۔ اور اکے ارادے 'قدرت' اور حکمت کے ساتھ مربوط ہے وہ دراصل اللہ تعالیٰ ہی کی معرفت کا ضمیمہ یا تحملہ ہے۔ یہ ہے کمال علم کا تحملہ اس موضوع پر یماں کمال کی اقسام کا اصلا کرنے کے لیے روشن ڈالی گئے ہے' بظا ہر جاہ اور ریا کے احکام سے اس کاکوئی تعلق نہیں ہے۔

یہ بحث علم سے متعلق متی اب قدرت کے بارے میں نیے۔ قدرت میں بدے کو کمال حقیق ماصل نہیں ہے ، بلکہ علم حقیق ميترب و قدرت حقيق مرف الله كے ليے ب عدے كا دادے اور قدرت و حركت سے جو افعال د جوديس آتے ہيں وہ دراصل الله کے پیدا کرنے سے وجود میں آتے ہیں جیسا کہ ہم نے اس حقیقت پر کتاب المتبروالفکر محتاب التو کل اور جلد جمار م سے مختلف ابواب میں روشنی ڈالی ہے۔ حاصل یہ ہے کہ کمال علم بندے کے ساتھ اس کی موت کے بعد بھی ہاتی رہتا ہے اور اسے اللہ تعالی تك بنجا أب لين كمال قدرت من مين قدرت ك اعتبار ي كوئى كمال نظر شين آيا البية قدرت كمال علم كاوسله ب قدرت ے مرادیمان اعضاء بدن کی سلامتی ہے ہاتھ سلامت ہوں و انسی کارنے کی قدرت ہے پاؤں کوچانے کی قدرت ہے ، حواس کو ادراک کی قدرت ہے 'یہ تمام قوی اپنی قدرت کے ذریعے کمال علم کی حقیقت تک پہنچاتے ہیں۔ ان قوی کو قدرت بم پہنچانے کے لیے مال وجاہ کی ضرورت پیش آتی ہے یاکہ ابن کے ذریعے خوردو لوش اورلباس درمائش مامٹل کی جاسکے۔ لیکن یہ تمام اشیاء ایک معین مقدار میں استعمال ہوتی ہے 'اگر کسی مخص نے انہیں معرفت الی سے حصول کا ذریعہ نہیں بنایا تو ظاہرہے ان میں کوئی خیر نسیں ہے۔ اگر کوئی فائدہ ہے تو وہ مرف ہو کہ اس نے مردمت مجھ لذت عاصل کرلی ہے جو عنقریب ننا ہوجائے گی اے کمال سیحنے والے جابلِ مطلق میں اکثرلوگ اس جمالت کے عمیق غار میں گر کہلاک ہوئے ہیں 'وہ سیجھتے ہیں کہ جسموں پر جَرے اختیار ' اور امول میں وسعت اور لوگوں کے دلول میں جاہ کی دجہ سے معمت ہی کا نام کمال ہے۔ جب یہ جمالت اعتقاد بن جاتی ہے تو محروہ ای کو محبوب سیجے ہیں اور اس کی طلب میں مشغول ہوتے ہیں اور اس کے پیچے بلاک ہوجاتے ہیں اور اس کمال حقیق کو فراموش كردية بين جوالله تعالى سے اور ملائك سے قريب كرتا ہے اور وہ كمال بے علم اور آزادى كا كمال علم كى بحث كذر چكى ہے۔ آزادی کے معنی ہیں شہوات اور وجیاوی آلام کی قید ہے رہا ہونا اور ان پر ملا مکد کی طرح قابویانا جنہیں نہ شہوت مراه کرتی ہے اور نہ غصہ ور غلا تا ہے۔ شوت اور غضب کے اوار کا نفس سے دور کرنا ہی کمال ہے اور یکی در حقیقت ملا مکد کی صفت ہے۔ اللہ

احياء العلوم جلدسوم

تعالی کی مفات کمالیہ کی خصوصیت ہیں ہے کہ ان پر تغیرطاری نہیں ہو نا اور نہ ان پر کوئی شیخ اثر کر سختی ہے۔ اس لحاظ ہے ہو مخص عوارض کے آثر یا تغیر ہے ہتنا دور ہوگا وہ اللہ تعالی ہے اتنای قریب اور فرهتوں ہے اس قدر سلبہ ہوگا اور اللہ تعالی کے نزدیک اس قدر اس کی منزلت زیادہ ہوگا ، علم اور قدرت کے کمال ہے الگ یہ تیبرا کمال ہے۔ کمال کی اقسام کے همن میں ہم نے اس کا ذکر اس لیے نہیں کیا کہ اس کمال کی حقیقت عدم و نقصان ہے حمارت ہے اس لیے کہ تغیر بھی ایک طرح نقصان ہی ہے 'کو نکہ اس کے مغنی ہیں کمی موجود صفت کا معدوم ہونا اور ضائع ہونا۔ اور ضائع ہونا ذات کے لیے بھی۔ آگر شوات کا آثر قبول نہ کرنے 'اور ان کی اطاحت نہ کرنے کو بھی کمال قرار دیں تو اس کی تین قسمیں قرار پائیس گی۔ کے لیے بھی۔ آگر شوات کا آثر قبول نہ کرنے 'اور ان کی اطاحت نہ کرنے کو بھی کمال قرار دیں تو اس کی تین قسمیں قرار پائیس گی۔ ایک کمال علم۔ وہ مری کمال حقیت بین ممال میں ہونا قدرت بندہ کمال محترب کی اس میں معالی تعرب کہ قدرت سائل اللہ تعالی کے ساتھ ہی ختم ہوجاتی ہے خواہ وہ مال پر ہو'یا جسموں پریا دلوں بر جابلوں کی حالت پر خور سے محفوظ نہیں ہے۔ اور علم و حقیت کے کمال سے ٹوگر دواں ہیں' حالا تکہ آگر یہ دونوں کمال کی کو ال بین وہ دونوں کمال کی دست و برد سے محفوظ نہیں ہے۔ اور علم و حقیت کے کمال سے ٹوگر دواں ہیں' حالا تکہ آگر یہ دونوں کمال کی کو س

جَاكِّى ووه بَيْهِ بِيشْهُ كِيلِهِ النَّارِيِّ بِينَ نَيْهُ لُوگُ وَأَن كُمِ كِي اس آيتِ كامداقِ مِن : اُولُنِكَ الَّذِينَ اشْتَرُو الْحَيَاةَ التَّنُيَا بِالْآخِرَ وَفَلاَ يُخَفِّفُ عَنُهُمُ الْعَذَابُ وَلاَ هُمُ يُنْصَرُونَ (بِالطَّآيَةِ ٨٧)

۔ یہ وہ لوگ ہیں کہ انہوں نے دنیوی زندگی کو لے لیا ہے بعوض آخرت کے سونہ تو ان کی سزا میں پچھ تخفیف کی جائے گی اور نہ کوئی ان کی طرف داری کرنے یائے گا۔

ان لوگوں نے قرآن کریم کی اس آیت کا منہوم تجھنے کی ٹوشش نہیں گی۔ الْمَالُ وَالْبَنُونَ زِیْنَةُ الْحَیاةِ النَّنْیَا وَ الْبَاقِیَاتُ الصَّالِحَاتِ خَیرٌ عِنْدَرَبِّ کَ ثَوَابًا وَخَیْرُ اُمَالَا (پ۱۱۸۱۸ ایت۳۸)

مال اور اولاد حیات وغوی کی ایک رونق ہیں اور (جو) اعمال صالحہ ہاتی رہنے والے ہیں وہ آپ کے رب کے رب کے زیدیک تواب کے امتیار سے بھی ہزار درجے بھتر ہیں۔

علم دحرت ہی ہا قیات صالحات ہیں جو نفس میں کمال بن آرہاتی رہتی ہیں'اور جاہ ومال توبہت جلد فنا ہوجائے والی چیزیں ہیں۔ان صبح مثال یہ آیت ہے:۔

آلِمَا مَثَلُ الْحَيَاةِ النَّنُيَاكَمَا وَانْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَا وَفَاخَتَلَطُ وِ نَبَاتُ الْأَرُضِ مِتَا يَأْكُلُ النَّاسُ وَالْآنُعَامُ حَنَى إِنَّا أَخَذَتِ الْآرُضُ زُخُرُ فَهَا وَارْتَّنَتُ وَظَنَّ اَهُلُهُمُ اللَّهُمُ النَّاسُ وَالْآلُهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّ

بس دنیوی زندگی کی حالت تو اکبی ہے چیے ہم کے آسان سے پائی برسایا 'پھراس (پانی) سے زین کی نبا تات جن کو آدمی اور چوپائے کھاتے ہیں خوب گئجان ہوکر نظے یہاں تک کہ جب وہ زین اپنی رونق (کا پورا حصہ) لے چکی اور اس کے خوب زیبائش ہوگئی اور اس کے مالکوں نے سمجھ لیا کہ اب ہم اس پر بالکل قابض ہو چکے جیں تو دن جس یا رات میں اس پر ہماری طرف سے کوئی حادث آپڑا 'سوہم نے اس کو ایسا صاف کرویا کہ کویا کل وہ یہاں موجود ہی نہیں تھی۔ ہم اس طرح آیات کو صاف صاف بیان کرتے ہیں ایسے لوگوں کے لیے جو www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم مبلدسوم

سويحة بين-ایک موقع پریه مثال بیان فرما کی:ـ

وَأَضْرِبُ لَهُمُ مُنْثُلُ الْحَيَاةِ التُّنْيَاكَمُنَاء أَنْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاء فَاحْتَلَط بِهِ نَبَاتُ الْأَرْضِ فَأَصَبِحَ هَشِيْمًا تَنْرُوهُ الرِّياحُ وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْعُ مُقْتَدِرًا (ب١٥٨١

اور آپ ان لوگول سے دغوی زندگی کی حالت بیان فرائے (کہ وہ ایس ہے) جیسے آسان سے ہم نے پانی برسایا ہو ' پھراس کے دریعے سے نین کی با الت خوب منہان ہو گئی ہوں پھروہ ریزہ رو موجائے کہ اس کو ہوا أ العصلية عرق مواور الله تعالى مرجزير بورى قدرت ركع بير-

وہ چزیں جو موت کی آئد میول میں اڑی پھرتی ہیں ذندگی کی لذات ہیں'اور جو موت سے منقطع نہیں ہوتی وہ باقیات صالحات ہیں۔ اس تنصیل و محقیق سے یہ بات بھی سامنے آئی کہ مال اور جاہ کے کمال قدرت کو کمال سجمنا ظلی اور بے اصل چیز ہے۔ جو نص اسے مقصود بنائے اور اس کی طلب میں اپنا فیتی وقت ضائع کرے وہ جال ہے' ابوا للیب نے اپنے اس شعر میں اس حقیقت کی مرف اشاره کیا ہے۔

ومزينفق الساعات في جمح ماله مخافة فقر فالذي فعل الفقر اس سے وہ لوگ مستقیٰ ہیں جو ان چیزوں کو بقدر ضرورت استعال کریں 'اور انہیں کمال حقیق تک پینینے کا ذریعہ بنائمیں۔اے الله! بمیں این للف و کرم سے خرو ہدایت کی توفق عطا قرمال تلدین

# قابل ستائش اور قابل نرتمت حُتِ جاه

یہ بات بہت اچھی طرح واضح ہو گئی ہے کہ جاہ کے معنیٰ ہیں دلوں کا مالک بنتا 'اور ان پر قادر ہونا۔ اس اعتبار ہے ان کا تھم بھی ایا ہوگا جیسا مال کا اس کیے کہ جاہ بھی ونیادی اغراض میں شامل ہے اور موت سے اس کاسلسلہ بھی اس طرح منقطع ہوجا آہ جیے ال کا منقطع ہو تا ہے۔ دنیا آخرت کی کھیت ہے ،جو چر بھی دنیا میں پیدا ہوئی اس سے آخرت کے لیے زار راہ لینا ممکن ہے جس طرح آدی کو کھانے 'پینے اور رہنے کے لیے تعوارے مال کی ضورت ہاری طرح معاشرے میں باعزت وزر گذارنے کے ليے تعوري جاه كى بحى ضرورت ہے ،جس طرح أدى كھانے سے بنازنہ ہونے كى بنا پر كھانے سے مجت كر ماہے يا اس مال سے عبت كرتاب جس سے وہ كمانا فريد كركما يك اى طرح اس است طلاء مجى دد مرے لوگول كى ضرورت ب مثا اس ايك خادم ك مرورت بجواس ی فدمت کرسکے ایک سفت کی ضورت ہے جواس کی مدار سکے ایک استاذی ضورت ہے جواس کی رہنمائی كريك- ايك بادشاه كى ضرورت ب جواس كى حاهت كريك أور شريندول ك اللم سے اسے محفوظ ركھ سكے- اب أكر وہ خادم ك دل من جكد بنائ كاخوابال مو تواس من كيايرائى باى طرح أكروه يه جاب كم اس كاستاذك دل من كوئى مخسوص جكه ہو آکہ وہ اس کی امچی طرح تعلیم و تربیت کرسے 'اور بمترے بہتر رہنمائی کرسکے قواس میں کیا قباحت ہے 'اس طرح یہ بھی کوئی عيب كى بات نيس كه كوئى فخص شرس نيخ ك ليه وشاه كول من جكم إف كامتيتى مو-جاه اورمال دونول أفراض كاوسيله بي اس اعتبارے ان دونوں میں کوئی فرق نہیں ہے۔ البیتہ اس میں محقیق ہات یہ ہے کہ جاہ اور مال میں سے کوئی چزیمی بعینہ محبوب نہ مونی چاہتے 'بلکہ ان کی مجت اور خواہش ایس مونی چاہتے میں کوئی منس قضائے ماجت کے لیے تمریس بیٹ الخلاء تعمر كرنے ك خوابش رکھتا ہو ایا یہ چاہے کہ وہ قضائے حاجت سے بی بے نیاز ہوجائے تاکہ بیت الخلاء کی مرورت باتی ند رہے۔ اگر ایس مجت

~~

احياء العلوم جلدسوم

اُستاذیا خادم کے دل میں جگہ یانے کی خواہش : یہ سوال کیا جاسکا ہے کہ استاذ خادم رفق یا بادشاہ یا دیکر وابستگان کے دلوں میں جگہ پانے کی خواہش علی الاطلاق جائز ہے خواہ گئی بھی ہویا اس کی بھی کوئی مخصوص مدیا مخصوص صورت ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ ان اوگوں کے دلوں میں مقام بنانے کے خواہش تین طرح سے پوری کی جاتی ہے 'ان میں سے وہ صورتیں جائز ہیں اور ایک صورت ناجائز ہے۔ تاجائز صورت یہ ہے کہ ان کے دلوں میں اپنا کوئی ایسا اعتقاد را سے کر کے جگہ بنائے جو اس میں موجود نہ ہو جینے علم 'تقویٰ 'اعلی کہیں لیجی ان پریہ نظا ہر کرے کہ میں علوی ہوں 'یا عالم ہوں یا بزرگ ہوں 'اور دہ اپنے اس دعویٰ میں جمونا ہوتو یہ صورت حرام ہے ہمونکہ یہ دعویٰ جموف اور فریب پر جن ہے۔

دد مباح صورتوں میں سے پہلی صورت ہے ہے کہ اپنا کوئی ایسا وصف طا ہر کرے قدرو مزلت کا طالب ہو۔ جو اس کے اندر فی الحقیقت موجود ہو ' جیسے حضرت بوسٹ کا حاکم معرسے یہ مطالبہ کہ چھے معرکے نزانوں کا گراں بنا دے' اور اپنا یہ وصف بیان کرنا کہ میں بہتر تکمبان اور با خبر آدمی ہوں۔ آپ نے حاکم کے دل میں اپنے اس وصف کے دراجہ جگہ بنانے کی کوشش کی جو وا تعیدان کے اندر موجود تھا۔

دوسری صورت سے کہ اپنا کوئی عیب 'یا کوئی معین پوشیدہ دیکھے آگہ ممی کی نظروں سے نہ کرے یہ صورت بھی مباح ہے'
کیوں کہ برائیوں کی پردہ بوشی کرنا جائز ہے' پردرہ دری کرنا 'اور معصیت کا تھلم کھلا اعلان کرنا جائز نہیں۔اس میں فریب نہیں ہے'
کیونکہ یہ طریقہ ان چڑوں کے علم کا راستہ مسدود کرتا ہے جن کے معلوم ہونے میں کوئی فائدہ نہیں ہے مثلاً ایک فیص بادشاہ سے
اپنی شراب نوشی کا عیب چھپا تا ہے لیکن اسے یہ باؤر نہیں کرآ تا کہ میں مثلی ہوں اور پر ہیزگار ہوں۔ اس کا یہ کمنا فریب ہوتا کہ میں مثلی ہوں اور پر ہیزگار ہوں۔ اس کا یہ کمنا فریب ہوتا کہ میں مثلی ہوں : شراب نوشی کا اعتماد نہیں کرتا 'زیادہ سے زیادہ اس سے اتنا فائدہ ہوتا ہے کہ شراب کا علم نہیں ہونے یا آ۔

حرام اور ممنوعہ صورتوں میں سے یہ بھی ہے کہ کمی مخص کے دل میں اِحتادید اکرنے کے لئے نمازا جھی طرح پردھی جائے اس لئے کہ یہ ریا ہے اور ریا در حقیقت فریب ہے کیونکہ نماز کی حسین سے دیکھنے والے کے دل میں یہ خیال پیدا ہو تا ہے کہ وہ انتہائی خاشع اور علص ہے ' حالا نکہ حقیقت میں وہ ریا کا رہے ' نہ اسے خلوص سے کوئی واسطہ ہے ' اور نہ خشوع سے کوئی مطلب؟ اس طریقے سے جاہ حاصل کرنا حرام ہے ' اسی طرح حرام طریقوں سے جاہ حاصل کرنا بھی حرام ہے دھو کے سے کسی کے دل میں اپنی جگہ بنائی جائے یا کسی کا دل اپنی مکیت بنالیا جائے اسی طرح یہ بھی جائز نہیں کہ دھو کے سے کسی کے دل میں اپنی جگہ بنائی جائے یا کسی کا

احیاء العلوم جلد سوم دل اپی ملک فمرایا جائے 'دلوں کی مکیت مال کی ملکت سے کمیں بریو کر ہے۔ مدح وشائسے نفس کی محبت اور ذم و ججو سے نفرت

مرح و منائسے نفس کی محبت کے اسباب : نفس کو اپنی تعریف سے جولذت اور خوشی میتر آتی ہے اس کے جارا سباب ہیں: <u>پہلا سبب</u>: جوسب سے زیادہ قوی ہے ہیہ کہ اس تعریف سے نفس کو اپنے ہا کمال ہونے کا احساس ہو باہے 'اور یہ بات ہم بیان کر چکے ہیں کہ کمال محبوب ہے اور ہر محبوب چزے ماصل ہونے میں لذت ملی ہے چنانچہ جب بھی انس کو اپنے کمال کا احساس مو گا آسے بے بناہ خوش موگ اور نا قابل میان الدّت ماصل موگ اسے کمال کا احساس ادمی کو اس وقت مو تاہے جب کوئی ددسرااس کی تعریف کرے۔وہ ومف جس کے حوالے سے کسی کی تعریف کی جاتی ہے بھی توبالکل ظاہراورواضح ہوتاہے اور بھی مظوك موتاب 'اكر ظاہراور محسوس موتواس تعريف سے لذت نسبة مم حاصل موتى بي الكين موتى ضرورب مثل كى ي تعریف کرنا که تم طویل القامت مو متمهارا رنگ سفید ہے۔ اگرچہ بیہ اوصاف محسوس اور طاہر ہیں۔ اور مخاطب ان سے واقف ہے ا لكن اس مروقت آئي ان اوصاف كا اوراك ميں رہتا ، لكه أيك طرح سے عافل رہتا ہے ، جب اسے احساس مو ماہے تولذت مجى ملتى ہے اور اكر كوئى وصف ايسا ہے جس ميں فك كى مخبائش ہوتو اس كے حوالے سے كى جائے والى مدح وثاّ اپنے جاد ميں الى لذّت كي كرا آنى ب كد كوئى دوسرى لذت اس محامقابله نسيل كرماتى عظ كسى سد يد كمناكه تم بهت بدر عالم موايا بدر متلى اور پر ہیزگار ہو' یا انتہائی حسین ہو' انسان کو اپنے علم' وربع اور حسن نے کمال میں فنک رہتا ہے' اور اس کی خواہش یہ رہتی ہے کہ حمی طرح پیر شک زائل ہوجائے اور میرے بیہ اوصاف بیٹی بن جائیں اور ان میں کوئی دو سرا فض میری نظیر قرار نہ یائے جب کوئی دوسرا مخص ان اوصاف کا ذکر کرتا ہے تو اس سے نفس میں اطمینان اور یقین پیدا ہو تا ہے 'اس طرح بدانت برسے جاتی ہے۔ اور بد لذَّت اس صورت میں اور بھی برم جاتی ہے جب کوئی ماقل و وانا مخص تعریف کرتا ہے ' یا ایسا مخص کرتا ہے جو علم 'ورع اور خوبصورتی کے راز ہائے سربستے سے واقف مو اور بلا محقیق اپنی زبان سے کوئی بات نکالنا پند ند کرتا ہو۔ مثلاً اُگر کوئی استاذ اینے شاكردى ذبانت اور فراست كى تعريف كرے توشاكرد كوبدى خوشى موتى ب- أكر كوئى ايما مخص تعريف كرے سوچ سمجے بغيريو لئے کا عادی ہویا ذہین اور باخرنہ ہوتو یہ لذت کم ہو جاتی ہے۔ زامت سے نفرت کی وجہ تھی کی ہے کہ وو سرے کی برائی کرنے سے آدی کواپنے نفس کے عیب کا پتا چاتا ہے اس عیب کے احساس کا پتا چاتا ہے اس عیب کے احساس سے تکلیف ہوتی ہے۔ اور بد تکیف اس صورت میں اور بھی برم جاتی ہے جب کوئی عاقل ودانا موس برانی کرتا ہے۔

دو سراسب : بہ کہ مداس کا مرید معقد اس کا الک بنا ہی انسان کو محبوب اس لئے جب یہ احساس ہو تا ہے کہ میں داوں تالی اور اس کے ادادہ و مرض کا پابٹر ہے۔ داوں کا مالک بنا ہی انسان کو محبوب ہے اس لئے جب یہ احساس ہو تا ہے کہ میں داوں کا مالک ہوں تو اس مزہ آتا ہے اور یہ مزہ اس صورت میں اور بدی جا تا ہے جب تعریف کی ایسے فض کی زبان ہے ہوتی ہو سے اس میں تالی کہ اس میں قلب کو جال میں بھائس کر زیادہ سے زیادہ فائدہ حاصل کرنے کی توقع ہے جیسے بادشاہ وقت انتہائی کم ہوجاتی ہے جب تعریف کرنے والا ایسا فض ہو جے معاشرے میں کوئی اہمیت بادشاہ وقت انتہائی کم ہوجاتی ہے جب تعریف کرنے والا ایسا فض ہو جے معاشرے میں کوئی اہمیت حاصل نہ ہو 'نہ اس کے دائر افتیار میں کوئی چیز ہو 'نہ وہ کمی کو آئی ذات سے نفع بہنچانے کی صلا ہیت رکھتا ہو۔ اس کے دل پر حاصل کرنا ایک معمولی اور حقیر چیز پر قادر ہونے کی برابر ہے۔ نہ تھت کرنے والے کا دل میری مکیست میں نہیں ہے۔ یہ انتہ تیں احتیار سے کہ و بیش ہوگی جس قدر نہ تھ کرنے والے کی قضیت اعلیٰ یا ادنیٰ ہوگی۔

تيسراسب : كى مخص كى تعريف و توصيف مرف اى مخص ك دل كوممدح كا تابع نيس بناتى بلكه يه بعى مكن ب كه اس

rrr

احياء العلوم اجلد سوم

تریف کے باعث کچے دو سرے لوگ بھی شکار ہوجا ہیں خاص طور پر ایسے لوگوں کی تعریف اس سلط میں انتمائی مؤثر ہوئی ہے جن کی
بات دھیان سے سُن جاتی ہویا جن کی می و دم کا اعتبار کیا جاتا ہو' کھریہ تعریف خاص طور پر مجمع عام میں ہوئی جا ہیں۔ آگر زیادہ سے
زیادہ لوگ سُن سکیں' جتنا مجمع زیادہ ہوگا' اور جس قدر تعریف کرنے والے کی شخصیت اہم ہوگی اسی قدر مرح کی لذّت فزوں ہوگی'
اور اسی قدر مذمّت کی تکلیف نئس کے لئے نا قابلی برداشت ہوگ۔

جوتھا سبب : تریف سے یہ ہمی معلوم ہو تا ہے کہ محدح انتائی مرعوب کن فضیت ہے تب ہی تو اوہ اس کی تعریف میں رطب الله ان ہونے کے لئے بے قرار ہے 'خواہ رضاور فہت سے 'یا زور زہد سی سے۔ آدمی کا بار عب ہوتا ہمی اس کی فضیت کے لئے نہنت ہے۔ کیوں کہ اس میں ایک طرح کا ظلبہ اور قدرت پائی جاتی ہے 'یہ تعریف اس وقت ہمی لڈت سے خالی نہیں ہوتی بہ تعریف کرنے والے کے دل میں محدوم کے لئے اجھے خیالات نہیں ہوتے 'وہ محض اس کے خوف سے خواہ مخواہ تعریف کرنے پر مجور ہوتا ہے اس صورت میں آدمی کو دو سرے کے اضطرار 'خوف' اور اپنے ظلبہ اور قدرت سے لڈت ملتی ہے۔ پھرجس قدر کمزور اور معظم ہوگای قدر محدوم کو لذیت بھی زیادہ حاصل ہوگی۔

مجمی یہ جاروں اسباب ایک ہی تعریف کرنے والے کی تعریف میں جمع ہوجاتے ہیں۔ اس صورت میں لڈت عظیم تر ہوجاتی ہے۔ اور اگر یہ اسباب کسی ایک مخص میں جمع نہ ہوں تو اس اعتبار سے لڈت بھی کم ہوگی۔

ند کورہ اسباب کا علاج : پہلے سب کا علاج اس طرح کیا جا سکتا ہے کہ معدد اس حقیقت پر یقین رکھے کہ مادر اپنے قول میں سے نہیں ہے۔ مثل آگر کی نے یہ تعریف کی کہ آپ اعلی نسب ہیں 'فی ہیں' عالم ہیں' برائیوں سے نہینے والے ہیں۔ اور مخاطب یہ جاتا ہے کہ میں الیا نہیں ہوں بلکہ اس کے بر عس ہوں قوہ الذہ جو مال کے احساس سے پر ابوتی ہے ختم ہو جائے گی مرف وہ الذہ باق رہ جائے گی جو کس محف کے دل یا زبان پر ظلبہ و قدرت کے نتیج میں حاصل ہوتی ہے۔ اور اگر یہ جمتا ہے کہ تعریف کرنے والا جو بھی کہ رہا ہے اس کا دل اس کے احتقاد سے خالی ہے' اور میں خود بھی اس کے بیان کردہ وصف سے محروم ہوں قریف دو مری الذہ الذہ الذہ الذہ اللہ کے احتقاد سے خالی ہے۔ اور اللہ تعریف میں اپنی زبان کو جو ہو ہے۔ اور دو سری الذہ تاب کی الذہ اللہ کی الذہ اللہ کی الذہ اللہ میں مرب اللہ میں مواجد کی کہ تعریف کر رہا ہو تو تمام الذہ میں خوم ہو جائیں گی ' کے محکد تینوں اسباب میں سے ایک سب بھی ہاتی نہیں دہا۔ اس تفسیل سے یہ بات المجھی طرح سمجھ میں آئی ہوگی کہ لاس تعریف سے کیوں الذہ اسباب میں سے ایک سب بھی ہاتی نہیں دہا۔ اس تفسیل سے یہ بات المجھی طرح سمجھ میں آئی ہوگی کہ لاس تعریف کر اللہ کا مور نہ میں اس سے ایک سب بھی ہاتی نہیں تو ایک کی دور ہو اس کے والا میرے نہ اس اللہ اس کے والا تعریف کر سے آئی ہوگی کہ لاس تعریف کر کے آگہ حب جا والا میں ہو اس لئے در کر کے آگہ حب جا والا میں ہو اس لئے در کر کے آگہ حب جا والا میں ہو اس لئے در کر کے آگہ حب میں مرض کا سب معلوم نہ ہو اس کا علاج میں نہیں کہ خلیل کا ہے۔

#### خُتِ جاه كاعلاج

جس مخص کے دل پر جاہ کی محبت غالب ہو جاتی ہے وہ اپن تمام تر قرت گلوت کی مراعات میں مَرف کردیتا ہے 'اور ان سے دوسی کا رشتہ استوار کرنے میں لگا رہتا ہے۔ اور اپنے قول و قعل میں بعثہ اس بات کا خیال رکھتا ہے کہ لوگ اس کی بات من کر 'اور اس کا عمل دیکھ کر اس کی زیادہ سے زیادہ تعظیم کریں 'یہ امریفاق کا جج ہے 'اور فساد کا سرچشمہ ہے۔ اس سے عبادات میں مستی پیدا ہوتی ہے 'اور بعض او قات دلوں کا شکار کرنے کے لئے محرًات اور منوعات کا اِرتکاب کرنا پر آ ہے اس لئے سرکار دو عالم صلی اللہ ~~

احياء العلوم جلدسوم

علیہ وسلم نے مال اور جاہ کی محبت اور دین کے لئے ان کی فساد اکلیزی کو وہ خونوار بھیڑیوں سے تشبیہ دی ہے۔ فیز آپ نے
ارشاد فرایا ہے کہ مال وجاہ کی محبت نے فعال اس طرح پیدا ہوتا ہے جس طرح پانی سزی اکا تی ہے۔ فعال کے معلیٰ بین فلا ہرو باطن
اور قول و فعل کا اختلاف بیر محض لوگوں میں اپنی قدر مزات کا متلاشی ہوتا ہے وہ ان کے ساتھ منافقانہ پر آؤکر نے پر مجبور ہوتا
ہے' اور ایسی عمرہ عادتوں اور بہترین خصلتوں کا مظاہرہ کرتا ہے جن سے وہ تی وامن ہوتا ہے یہ عین فعال ہے۔ وہ سال کے
مملک بھاری ہے۔ اس لئے اس کا علاج اور مسلمانوں کے وادی سے اس مرض کا إذالہ نمایت ضروری ہے۔ یہ مرض مجی مال کے
مرض کی طرح دل کی سرشت میں داخل ہوجا تا ہے۔ اس کا علاج ہمی علم عمل سے مرکب ہے۔

حب جاہ کا علمی علاج : گت جاہ کا علمی ہلاج ہے ہے کہ وہ سب معلوم کرے جس کی وجہ سے جاہ پندی کے مرض میں جتا ہے۔ اور وہ سبب سے شاہ اور جسوں اور جسوں پر کمال قدرت عاصل کرنا۔ یہ بات ہم پہلے ہی بیان کر پہلے ہیں کہ اگر چہ تدرت میں برہ و جائے لیکن اس کا انجام موت ہے۔ اس کا شار باقیات مدافات میں نہیں ہو تا۔ بلکہ اگر ردئے زمین کے تمام افراہ میں سورہ کرنے لیس اور بچاس سال تک اپنی بیٹانیاں تمارے قد مون میں رکھے رہیں تب بھی نہ ہورہ کے والے باتی رہیں باکہ اور نہ آخر نہیں ہوگا۔ اس کے اور نہ تم زندہ وہو کے۔ اور تمارا وال ایسانی ہو گا جو تم سے پہلے بے شار ذی حشمت اور ذی جاہ لوگوں کا ہو چکا ہے۔ اس ناپائیدار شی کے لئے دین جیسی لاحت کوچھوڑ بھٹا ہر گر مناسب نہیں ہے جوابری زندگی ہے ،جس کا سلسلہ بھی منقطع نہیں ہوگا۔ بالی نظری رکھتا ہے وہ اس بھٹا ہو تھی ہوگا۔ بھٹر سیٹ نظری رکھتا ہے وہ اس اس کی منقطع نہیں ہوگا۔ جو قض کمال حقیق اور کمال وہی کی حقیقت سے واقف ہو اس کی نظری رکھتا ہو کو کہا تھا کہ ہو سیس اور دنیا کو حقیر سیکتا نظری رکھتا ہے وہ اس اس تا ہو گئی ہے۔ وہ موت کو سامنے تصور کرتا ہے اور دنیا کو حقیر سیکتا خوں ہے جہ اور دنیا کو معنی است میں بہ کہا ہو تھا ہوں کہ ہوں جو بالی میں مواب کی کہا تھا کہ ہوں سیسا ہو تا ہو تعموں نے حضرت عرابن عبدالعزوج کو کھا تھا کہ ہوں سیسا ہو تا ہو تھی اس میں است کی وہ ہو تھی اس میں است کی گئی ہوں بھٹا کہ ہوں سیسا ہو تا ہو تھی ہوں ہوں گئی ہوں سیسا ہوں کہا ہوں سیسا ہوں کہا ہوں کہا ہوں کہا تھی تا در سیس خور کیا: یوں سیسی خور کیا: یوں سیسی خور کیا: یوں سیسی خور کیا: یوں سیسی میں است کی است کی است کی کہا تو ترت میں رہاں کی گئی ہوں کہ تا خرت میں دی کے اور دسال سے زیادہ اس کے لئے ان کا عمل تھوئی تھا۔ اس لئے کہ انہوں نے یہ بات جان کی تھی کہ تا خرت میں میں کے لئے ان کا عمل تھوئی تھا۔ اس لئے کہ انہوں نے یہ بات جان کی تھی کہ تا خرت میں درکیک حقیر چرکے کو کو کی دو سری نہ تھی۔

اکثرلوگوں کی نگاہیں کمزور ہیں 'وہ صرف وٹیا پر مرکوز وہتی ہیں 'ان کی آگھوں کی روشنی عواقب کے مشاہرے تک وسیع نہیں

ہوتی۔ارشادِرتانی ہے:

بُلْ تُوْثِرُونَ الْحَيَاةَ اللَّنْيَا وَالْأَخِرُةُ حَيْرٌ وَ اَبْقَى (ب ٣٠٣ آيت ١١-١١) بلد تم دنه ي زندگي كو ترجي دية و عالا كله آخرت دنيات بررج المترادر بائيدار ب ايك جگه اور ارشاد فرمانات

كَالْاَبِلُ تُحِبُّونَ الْعَاجِلَةَوْتَلْرُونَ الْأَخِرَة (ب10/10 آيت ٢٠-١١)

جو مخض اس حد تک جاہ پندی میں جٹلا ہوا ہے دنیاوی آفات اور مصائب کے تصوّر ہے اپنے دل کا علاج کرنا چا ہتے یعنی ان خطرات پر نظرر کھنی چا ہتے جو ارباب جاہ کو دنیا میں چیش آئے ہیں ' ہرامزت اور بلند مرتبہ آدی کے جمال کھ دوست ہوتے ہیں دہاں دشنوں کی قداد بھی کم نہیں ہوتی ہے لوگ آیڈا پہنچانے کے لئے موقع کی ناک میں رہتے ہیں 'جب بھی موقع ملتا ہے دشنی نکال کیتے ہیں 'خود ان بلند مرتبہ لوگوں کو بیٹ یہ خوف رہتا ہے کہ جو مرتبہ انھیں میسر ہے وہ جمین نہ جائے 'یا جن دلوں میں ان کا اجرام اور و قار ہے وہ بدل نہ جائیں 'ول اُبلی ہوئی ہا ہراوں سے بھی نیادہ تھے تول کرتے ہیں 'جس طرح ہا تذی کھی اوپر کی طرف اُبلی ہے اور بھی نیچ بیٹہ جاتی ہے اس طرح دل بھی اقبال اور اعراض کے در میان متردد رہے ہیں 'دلوں کی نیاد پر بننے والی ممارت سمندری موجوں پر تغیرہونے والے محل سے زیادہ دیریا نہیں ہوتی۔ قلوب کی مرافات مخاطب جاء ماسدوں کی سازشیں وشنوں کی اُذیّت سے بدافعت وغیرہ یہ وہ تمام دنیاوی آلام اور مصائب ہیں جن سے جاہ کی اُڈیٹ مکڈر ہو جاتی ہے۔ آخرت میں جاہ پندی کی پاداش میں جو سزا مطی وہ الگ رہی دنیا میں مجمی اس کے قائم سے استے نہیں ملتے جتے ستے تھی تھی ہوتے ہیں 'بلکہ مصائب کا آتا ہوم ہو تا ہے' ایسے لوگوں کو جو جاہ پند ہوں اپنی بصیرت کا علاج کرنا جا ہیئے۔ جس کی بھیمت میں محراتی اور ایمان میں قرّت ہوتی ہیں وہ دنیا کی طرف ذرا الثقات نہیں کرتا۔

خت جاه کاعملی علاج : اس مرض کا عمل علاج بید ب کد لوگوں کے داوں سے اپنی جاہ داعل کرتے کے ایسے کام کرے جن ير طامت كي جائے عمال تك كد لوگ إلى نظرول سے كرادين اور معوليت كالات كا احساس تك داكل موجائے ممانى اور طوشہ مینی ک زندگی سے مانوس ہو جاہے اور مرف اللہ تعالی کے یہاں اپنی معبولیت پر قناعت کرے مید فرق ما متیہ کا زہب ہے کہ وہ لوگ معامی کا ارتکاب اس خیال سے کرتے ہیں کہ لوگوں کی فطروں سے کر جائیں اور جاہ کی آفت سے تجات پائیں۔ مرب صورت اس مخص کے لئے جائز نہیں جو مقتلیٰ ہو ہمیوں کہ اس طرح مسلمانوں کے دلوں میں دین کی طرف سے مستی پدا ہوگی۔جو مخص مقترتی ند ہواس کے لئے بھی حرام فعل کاار تکاب کرنا جائز نہیں۔ بلکہ صرف اتنا جائز ہے کہ افعال میں سے وہ افعال کرے جن سے اوگوں میں و قارباتی ندرہے۔ چنائچہ روایت ہے کہ ایک بادشاہ نے کسی عابد کے قریب ہونے کا ارادہ کیا عابد کو معلوم ہوا کہ بادشاه میری مجلس میں المیاب اس نے کمانا مکوایا اور بوٹے بوٹے گھانے لگا ادشاه نے اے اس طرح کماتے دیکماتوا بی رائے پر قائم نہ رہ سکا وہ عابد اس کی نظروں سے گر گیا اور اس سے اس کر قرابت وارادت کا ارادہ نرک کرویا عابد نے سکون کا سائس لیا اور بادشاہ سے حافت پر اللہ کا فکر اوا کیا۔ ایک بزرگ نے فراب کے رنگ کا شربت شراب بی سے لیے محصوص پالے میں بیا ' تاکہ لوگ ہے سمجین کہ وہ طراب سے ہیں اور اوگوں کی نظروں سے کر جائیں۔ فقہی حیثیت سے اس طرح کے اعمال کے جواز میں شبہ ہوسکتا ہے۔ آہم آرہابِ آخوال بعض اوقات آئے نشوں کا علاج ان طریقوں سے ہی کرتے ہیں جن ک فقهاء اور مفتیبین اجازت نمیں دیے ، لیکن وہ ان طریقوں کو اپنے قلوب کے لئے مفید سمجھتے ہیں اور ان پر عمل کرتے احوال ک اصلاح کر لیتے ہیں ، مرایع اس افراط اور تغرید کا تدارک بھی کردیتے ہیں۔ ایک بزرگ کی جانب ہے کہ جب لوگوں نے ان کے پاس بڑی تعداد میں جمع مونا شروع کیا تو ایک دان وہ حمام میں کے اور جان بوجم کر کی دو سرے مخص کا قیمتی لباس مین کریا ہر نکل آئے اوگوں نے دوسرے لباس میں دیکھا توجوری کاشبہ ہوا۔ اس پر انھیں زود کوب کیا گیا اوروہ لباس چین لیا گیا اور الزام لکایا گیا كدوه چرا يك بين تب جاكر كس ان كى جان چى اوروه سكون كم سائقه مبادت حق بين معنول بوسة

جاہ کی محبت دور کرنے کا بہتری طریقہ: اس کا بھتری طال ہے۔ کہ اوگوں ہے مزات افتیار کرنے اور کو شع کم نای میں جا بھتے 'یا کسی ایسی جا بھتے 'یا کسی ایسی جا بھی کہ جاتا ہے۔ کہ میں مزات افتیار کرنا ہی خطرے ہے خالی نہیں ہے 'کوں کہ پوری بہتی میں اس کی شہرت ہو جائے گی کہ فلاں بزرگ اتن عبادت کرتے ہیں کہ انحوں نے اللہ ہے لوگا نے کے تمام لوگوں ہے کنارہ کشی افتیار کرنے ہے۔ گویا عزلت نشین ہو سکتا ہے کہ وہ عزلت نشین ہو جائے گی ہوگوں کے دلوں میں اعتقاد را سنح کرنے کا باعث ہوگی 'یہ بھی ہو سکتا ہے کہ وہ عزلت نشین یہ خیال کرے کہ جھے جاہ کی محبت نہیں رہی 'طالا تکہ دل کے کسی گوشے میں اس کی مجبت بھی ہوتی ہو 'بقا ہر نفس اپنا مقصود پاکر پڑسکون ہو 'لیکن اگر اسے یہ بیٹین ہو جائے کہ لوگ اس کے معقد نہیں رہے 'یا اس کی برائی کرتے ہیں 'یا کسی نا مناسب معقد نہیں رہے 'یا اس کی برائی کرتے ہیں 'یا کسی نا مناسب بات کی طرف اس کی لبت کرتے ہیں تو اس کے قل کا یہ سکون ختم ہو جائے گا اور وہ اتنا مضطرب ہو گا کہ لوگوں کے دل ہے اپنا مناسب معقلت فلا خیالات کے اوالے کے لئے تدبیریں افتیار کرنے گا۔ خواہ جھوٹ تی کیوں نہ بونا پڑے۔ اس صورت میں فلا ہر ہو گا کہ یہ محض دکھانے کو گوشہ تھین ہوا ہے 'ورثہ اس کے دل میں ابھی تک جاہ و

حياء العلوم جلدسوم ٢٠١٦

منولت کی محبت ایس بی ہے جیسے مال کی محبت 'بلکہ اس ہے بھی زیادہ شرا گیز ہے۔ اس لئے کہ جاہ کا فتنہ پوا ہو تا ہے۔ جب تک آدی کو اپنے جیسے دو سرے آدمیوں کی طبع رہتی ہے وہ ان کے ولوں جس اپنا مقام بنانے کے لئے بے چین رہتا ہے۔ لیکن اگروہ اپنے دست و بازد سے کمائے 'اور کسی کے مال پر نظر نہ رکھے تو تمام لوگ اس کے نزدیک ذلیل و خوار ہو جائیں گے۔ اور اس کی پروا باتی نہ رہے گی کہ یہ وہ ان لوگوں کی دلوں کی پروا نہیں کر تا جو اس سے دور مغرب و شرق میں رہتے ہیں میوں کہ نہ وہ و کیو سکتا ہے اور نہ ان سے کسی قسم کا کوئی لائے رکھ سکتا ہے۔

لوگوں سے مقمع مرف قاصت کے ذریعہ فتم ہو سکتی ہے۔ جو محض قافع ہوتا ہے اس میں لوگوں سے بنازی ہوتی ہے اور جو بہ نیاز ہوتا ہے ایمیت نہیں نیاز ہوتا ہے ایمیت نہیں ان تا ہوتا ہے ایمیت نہیں دیا۔ اور اگر کمی کے ول میں اس کے لئے قدر و منوات ہوتا اسے ایمیت نہیں دیا۔ اور اگر کمی کے ول میں ان تمام اخبار و آفاد سے بھی مدلینی چا ہیئے جو جاہ کی ذہت دیا۔ ترک وجاہ قاصت اور قطع طمع کے بغیر ممکن نہیں ہے۔ اس سلط میں ان تمام اخبار و آفاد سے بھی مدلینی چا ہیئے ہو جاہ کی ذہت اور کی تعریف میں وارد ہیں۔ شائد ہے وال مشہور ہے المؤمن لا یخلو من ذلة او قلة او علق مؤمن ذلت وارد نیاوی دولت علمت سے خالی نہیں رہتا۔ نیز سلف کے طلاحت کے پیش نظر رہنے چا ہیں کہ انموں نے مزت پر ذلت کو ترجے دی اور دنیاوی دولت کے مقابلے میں آخرت کا ثواب حاصل کیا۔

#### مدح کی محبت کاعلاج

آکٹرلوگ ای گئے ہلاک ہوئے ہیں کہ انمیں لوگوں کی ذمّت کا خوف دامن گیر رہتا ہے اور وہ ان کی تعریف کی خواہش میں جتلا رہتے ہیں۔ ان کی تمام حرکات و سکنات لوگوں کی مرضی کے مطابق ہوتی ہیں تاکہ وہ تعریف کریں۔ یہ امر مہلات میں ہے ہے۔ اس اعتبار ہے اس کا علاج واجب ہے۔ اور علاج کا طریقہ یہ ہے کہ پہلے ان اسباب میں خور کیا جائے جن کے باعث مرح کی خواہش اور ذمّت کا خوف رہتا ہے۔

سلاسب : جیساکہ پچلے بیان میں گزرا یہ ہے کہ مادح کے قول سے معدح اپنے کمال کا احساس کرتا ہے۔ اس سلیے میں آدی کو چا ہے کہ دہ تعریف کرنے والے کی تعریف پر بھین کرنے بجائے اپنی حشل کی طرف رُدوع کرے 'اور ول سے یہ سوال کرے آیا وہ صفت جس کے ساتھ اسے متصف قرار دیا جارہا ہے اس کے اندر موجود بھی ہے یا نہیں۔ پھروہ صفت جس کے ساتھ متصف کیا گیا ہے اس کے جس پر تعریف نہیں کی جانی چا ہیئے جیسے مال 'جاہ اور کیا گیا ہے اس کے جس پر تعریف نہیں کی جانی چا ہیئے جیسے مال 'جاہ اور دنیاوی ساز و سامان۔ آگر کوئی وصف ایسا ہے جس کا تعلق دنیا کے اسباب سے ہو تو اس سے خوش ہونا ایسا ہے جسے کوئی محض کھاس دیکھ کرخوش ہو جو بہت جلد ختک ہو کر ہوا کے دوش پر آڑی آڑی گھرے گی 'یہ خوش ہو تھا کا ماتم ہوگ۔ عاقل 'تو مستنی کے بقول اس و صف کا حال ہو تا ہے

أشدالغم عندى في سرور يتقن عنه صاحبه انتقالا (ثقت غم يس مرك نزديك فوى الى به كمين اس سع عمل مونا ضورى محتامون)-

دنیا کے مال و دولت پر خوش ہو تا انسان کے لئے مناسب جمیں ہے۔ اگر خوش ہو تای ہو تو اس کے وجود سے خوش ہو تا چا ہتے ہہ کہ تعریف کرنے والے کی تعریف سے۔ اس کا مطلب تو یہ ہوا کہ وہ شخے تعریف سے وجود میں آتی ہے۔ حالا تکہ وہ اس سے پہلے بمی تہمارے پاس موجود تھی۔ نیز آگر وہ صفت الی ہے جس پر حمیس خوش ہونے کا حق ہے جیسے علم اور تقویٰ۔ اس صورت میں بھی خوش ہو تا اچھی ہات نہیں ہے۔ اس لئے کہ انجام کا حال کمی کو معلوم نہیں۔ آیا یہ وصف ہاتی بھی رہے گایا نہیں۔ یہ صحیح ہے کہ علم اور زُہد بندے کو خالق سے قریب کردیتے ہیں۔ لیکن خاتے کا خطرہ ہروقت موجود ہے۔ اگر آدی کو اپنے شوء خاتمہ کا خوف ہوگا تواسے دنیا کی کسی بھی چزے خوشی نہ ہوگ ۔ بلکہ یہ سمجے گاکہ دنیا غم و حزن کی جگد ہے وقرح و مرور کامقام نہیں۔ اور اگر حمیس حسن خاتمہ کی امید ہے تو مادے کی مدح پر خوش ہونے کے بجائے اللہ کے اس فعل و انعام پر خوش ہوتا جا ہتے جو علم اور زہد کی صورت میں تمہیں عطا ہوا ہے۔ اس لئے کہ لذت احساس کمال کی وجہ سے ہے۔ اور کمال کا وجود اللہ کے فعنل سے ہوا ہے نہ کہ ادح كامح ع-مع تواس ففل ك العب-اس لتعمر وخش ند مونا ما يين كداس علماري نعيلت من اضاف نہ ہوگا۔ اور اگر تمارا کوئی ایبا ومف بیان کیا گیاہے جس سے تم تماری مثال اس بھی سے جس سے کوئی محض زات کے طور پرید کے واہ وا! آپ کا پیٹ خوشبووں سے لبردے اور جب آپ تضائے ماجت کرتے ہیں و فضا ممک اٹھتی ہے عالا تک وہ جانتا ہے کہ میری آئیں نجاستوں سے لبریز میں اور پیٹ میں بداو داریا خاند بحرا ہوا ہے اس کے باوجودوہ اس تعریف پر پھولا نہیں ساتا ، ای طرح آگر کوئی تمهاری نیکی اور زہد کی تعریف کرے اور تم یہ جائے کے باوجود کہ اس تعریف کا حقیقت سے کوئی تعلق نہیں ہے خوش سے بغلیں بجاؤ تو یہ سراسر حافت ہوگی اللہ تمارے باطن کی خباشوں اور طبیعت کی رذالتوں اور سیرت کی مجاستوں سے ا مجى طرح واقف ہے ايد تو خرجموني تعريف ہے اس پر خوش مونا تو جمالت كا عروج ہے اگر تعريف كرنے والا سيا بمي مو تب بمي تہيں اس كى تعريف يرخوش ند مونا جا يتے بكد الله كے اس فضل يرخش مونا جا ہتے جس سے تہيں نوازا كيا ہے ، جموثي تعريف تهارے لئے فم كا باعث بونى جا يتے ندكد خوشى كا باعث

دو سراسب : یہ تفاکہ تعریف سے تعریف کرنے والے کے قلب کی تسخیر اور اس کے ذریعے دو سرے قلوب کی تسخیر کاعلم ہو تا ے۔اس کا حاصل وہی ہے جو جاہ کی محبت کا ہے 'اور جاہ کی محبت کاعلاج ہم پہلے ذکر کر چکے ہیں کہ لوگوں سے طبع نہ رکمی جائے 'اللہ کے یہال قدر و منزلت کا طالب ہو' اور اس حقیقت پر یقین رکھے کہ خلوق میں منزلت کی تلاش اسے اللہ عزوجل ہے دور کردے مى اس كي تعريف يرخوش ند مونا جائي-

تيسرا سبب: خوشي كالتيسرا سبب به تفاكه تعريف سے ممدح كے رُعب اور جاه و جلال كاپتا چلتا ہے 'يہ بھي ايك عارضي قدرت ہے اسے ثبات نہیں۔ ایس فیرمائیدار چیز رکیا فوش ہونا۔ ایس تعریف پر تو غم کرنا چاہیے اور تعریف کرنے والے کو برا کمتا جاہے اوراس پر خفا ہونا چاہئے کہ اس نے تعریف کرے مصیبتوں اور آفتوں سے قریب کردیا ہے ایک بزرگ فرماتے ہیں جو مخص کسی کی مرح سے خوش ہوا اس نے کویا شیطان کو اپنے اندر داعل ہونے کا موقع دیا۔ ایک بزرگ کا خیال ہے کہ اگر حمیس کی کی زبان سے یہ سننا اچھامعلوم نہ ہو کہ تم برے آدی ہو بلکہ یہ اچھا گئے کہ تم اچھے آدی ہو تونی الحقیقت تم اچھے آدی نسیں ہو-ایک روایت اگر دہ میج ہے تو انتائی سخت ہے۔ ہیں ہے کہ ایک محض اس مجلس میں موجود ہوتا 'اور جو تعریف تو نے کی ہے اس پر رامنی ہوتا اور ای حال میں مرجا تا تو درخ میں داخل ہو تا۔ (۱)

ایک مرتبہ آپ نے تعریف کرنے والے سے ارشاد فرمایا :۔

ويحكقصمت ظهرهلوسمعكما افلح الى يوم القيامة (٢) کم بخت تونے اپنے ممدح کی مراو ژوی اگروہ تیری تعریف س کیتا تو تیامت کے دن تک فلاح نہایا۔ ایک مدیث میں ہے آپ نے ارشاد فرمایا:۔

الالاتماد حواوانارأيتم المادحين فاحتوافي وجوههم التراب (٣) خروارا آپس میں ایک دوسرے کی مح ند کرو اور جب تم مح کرنے والوں کو دیکھوتوان کے چروں پر خاک وال دو۔

<sup>(</sup>١) مجمع اس روایت کی اصل نیس لی۔ (٢) بر روایت پہلے گذر چی ہے۔ (٣) بر روایت می پہلے گذر چی ہے۔

ی دجہ کہ محابہ کرام میں جب بہت فرتے ہے اور اس کے فتن نیز اس کے نتیج میں حاصل ہوتے والے سرورِ حظیم سے خوف زدہ دہد تھے۔ ایک مرد کی ظیفہ راشد نے ایک فض سے بچہ وریافت کیا اس نے جواب میں کما آپ بچھ سے بہتر ہیں اور میرے مقابلے میں آپ کا علم دسیع ترہے 'آپ اس فض پر ناراض ہوئے 'اور فرایا: کیا میں نے ویر کت ہے 'آپ نا مطالبہ کیا قضا۔ کی فض نے ایک محالا کی تعریف کرتے ہوئے کہا کہ جب بھک آپ زندہ ہیں لوگوں میں فیرو پر کت ہے 'آپ نا سے فرایا: فالم آپ نے اپنی مرح من کر فرایا: اس فند فرایا: فالم آپ فران کا رہنے والا ہے لیبی ہم اہل مجازی عادات سے تاواقت ہے۔ ایک محالی نے اپنی مرح من کر فرایا: اس فند اللہ بھوا ہوں ہے جس سے آو فاراض ہو باہم میں تجھے گواہ ہما آپ ہو کہ اس فض سے میں ناراض ہوں۔ یہ حضرات تعریف سے ای لئے محقر ہے کہ اس سے اللہ تعالی فاراض ہو باہم 'نیزان کے قلوب میں ہروفت یہ احماس رہنا تھا کہ اللہ تعریف ہو اس سے اس کو موسی ہی آب گا کہ اللہ نے اس کے در موں کی تعریف سے اس کو موسی ہیں گوئی ہو تا اس کی تعریف کی جارہ کی جارہ کی اس کے والی ہوارہ کی تعریف کی جارہ ہو تا اس کی تعریف کی جارہ کی جارہ کی اندے کو اس سے اللہ تعالی کی تعریف کی جارہ کی تعریف کی جارہ کی موسی کی آب کی کہ اس سے اللہ تعالی کی تعریف کی تعریف ہیں۔ آب کی خوالم ہو اس کا خوش ہو تا انہ کی جواب کی مارہ کی تعریف کی ہو اس کی خواب کی تعریف کی جواب کی تعریف کی ہو تا ہو کہ کی تعریف کی ہو تا اس کی خوابی کی ہو تا ہو کہ کی میں کی موسی کی ہو تا ہو کی کو تا کی کو تا کی کو تا کی کو تا کی کہ کہ دیس کی موسی کی ہو تا ہو کی کو تا کو تا کی کو تا ک

### نرمت كى كرابت كاعلاج

یہ بات پہلے بیان کی جا چک ہے کہ انسان کو خرت سے نظرت جس سب سے ہاس کے مخالف سب سے وہ مرح سے محبت کرتا ہے'اس کے اس کاعلاج بھی حب مرح کے علاج سے سمجھ میں آسکتا ہے اس سلسلے میں مخترمات پر ہے کہ جو مخص تهماری زهمت كرتا بوه تين أحوال سے خالى نيس يا توروا بين قول بين سچا ب أور اس كامقصد خرخواي اور شفقت بيا وه الى زمن مين سچا ب لین اس کامقعد خرخوای نبیں ہے بلکہ ایزا پنجانا ہے یا وہ جمونا ہے جمال تک پہلی صورت کا تعلق ہے جمہیں اپن ذمت س كرخفانه مونا جائية اس سے دشمني كرنى جائے اور نه جواب ميں اس كي زمت كرنى جائے الكه بمتريہ ہے كہ تم اس كا احسان مانو اس ليے كه جو محض حسيس تمهارے عيوب سے مطلع كرتا ہے وہ ور حقيقت حسيس ملكات كامشابره كرا تا ہے اور ان سے بحخ ی تھیجت کرتا ہے جہیں اس کی برائی پر خوش ہونا چاہئے اور اپنے قابل زاست اوسان کرازا لے کے لیے جدوجد کرنی چاہئے ' ختت بر ممكين مونا يا اے ناپند كرنا يا خات كرنے والے كوبراكرنا جاكت ب اور اگر برائى كرنے والے نے تمهارى برائى كرنے والے نے تماری برائی محض دعمنی کی وجہ سے اور ایزا پنچانے کے لیے کی بہت ہمی تمہیں خوش ہونا چاہئے کہ اس کے کہنے ے تم اپنے عوب پر آگاہ ہوے اس سے پہلے تم اپنے موب سے واقف میں تھے یا جہیں اپنی فامیاں یاد آئیں اس سے پہلے تم عا فل شع ال تهايد اوساف كوتهاري نظول في فراكرواس ميليتم انسي اجها محض سه تمام امورتهاري سعادت كاباعث بين جب جهيس اسباب سعادت ميتر آئے بين تو حصول شعادت مين كو آئى ند كرو-اس كى مثال الى ہے جيسے تم نجاست آلودہ کیڑے بین کر کسی بادشاہ کے دربار میں جانے کا آبادہ کو اور حتیس بیرعلم نہیں کہ حمہارے کیڑوں پر نجاست کی ہوئی ہے نیز تم يہ بھی نہيں جانے کہ إكر اس حالت ميں تم اندر چلے مجاز فادشاہ تاراض مو كا مجب نہيں كہ وہ اس كتافي پر عبرتاك سزادے اب أكركوني فخص تم سے يد كے اے كندے ارے نبس! اسن كراے تو ماف كرا۔" تو تميس خوش ہونا جائے اس كى يد زبانی تنبید بوی فنیمت ہے۔ تمام اخلاق فاسدہ آخرت میں ہلاکت کا باعث ہیں انسان کوینان فاسد اخلاق کا علم دھنوں کے

احياء العلوم جلدسوم

ذراید ہو تا ہے جبوہ فرمت كرتے إلى اور بدف وامت بناتے إلى اكر تمادى تعديد من مى كوكى ايداد من موجود ب وتم اس غنیت جانو و من اگرائی و منی پر کمرست ہے توب اس کے دین کے لیے خطرناک ہے تمارے لئے تو نعت ہے تہیں اس نعت پر خوش ہونا چاہے اور اس سے نفع افعانا چاہے خمیس کیا آگر تمهارا دعمن خود اپنی دعمنی کی آگ میں خاکسر ہونے کے دریے ہو۔ تيسري صورت يدب كد دمت كرف والاجمونا موالعن تم يركوني الساالزام عائد كردما موجس عدتم عند الله يرى موتم مركزاس کی پوا نہ کو اور نہ جوالی کاروائی کے طور پراس کی فرصت کو اللہ ان تین باتوں پردھیان دو ایک توبید کہ اگرچہ تم اس ایک عيب سے بری موجس ميں تحسي بتلا قراروا جارہا ہے الين اس ميے عظنے ميوب بيں جن ميں تم اوت مو تسارے وہ ميوب جن پر الله في الى ستارى كا يده وال ركها به بهت زياده بن مهي والله تعالى كا شكرادا كرنا جائه كم اس في تهمار عيوب س لوگوں کو اٹھاہ کرنے کے بجائے ایک ایسے حیب کے حالے کرواجس سے تم بڑی ہو و مری بات یہ ہے کہ لوگوں کی برائی اور حیب جوئی تہمارے گناہوں اور خطاؤں کے لیے گفارہ بن جائے گی گویا لوگوں نے تہمیں ایک ایبا عیب نگا کرجو تہمارے اندر موجود نہیں ے ایسے بت سے عیوب سے بڑی کردیا ہے جن میں تم جالا ہو۔ یاور کھوجو مخض بھی تسارے فیبت کرتا ہے وہ تسارے فدمت میں اپنی نیکیوں کا تحفہ پیش کرتا ہے اور جو فخص تعریف کرتا ہے وہ تہماری پشت پر ایک کاری ضرب لگا تا ہے س قدر عجیب بات ہے کہ تم بہت پرچوٹ لکنے سے فوش ہوتے ہو اور نیکول کا تحفہ پاکر رنجیدہ ہوتے ہو الا کلہ یہ نیکیاں تہیں اللہ کے قریب کریں گئ تيس بات يه ب كدوه ب جاره فيزب برائي كرك خود نقسان من بها اس في اين دين كونقسان بنهايا اورالله كي نظويس كرا اور تهت بازی سے عقاب الیم کامستی ٹھراکیا یہ مناسب ہوگاکہ تم اس مظلوم پر اور ظلم دھاؤ ' ہلاکت اس کامقدر بن چی ہے' الله كا غضب اس پر نازل موچكا ہے اب تم اس كے ليے الاكت اور غضب كى دعاكر كے شيطان كو خوش مونے كاموقع كيوں ديتے ہو، اس كے ليے توبيد دعاكرو: اے اللہ! اس كى اصلاح فرا اس كى توب تول فرا اس پر رحم كر- جيساك سركار دوعالم صلى الله عليه وسلم تے ان لوگوں کے لیے جنوں نے جنگ اُمدیس آپ کے وغدان مبارک شہید کردیے تھے اور آپ کا چروانور زخی کردیا تھا اور آب کے چا حفرت حزہ کو شہید کردیا تھا یہ دعا فرمائی تھی۔

اللهم اعُفِرُ لِقَوْمِي الله الله الفِيقَوْمِي فَالله الأيعَلَمُونَ (بيه قدا كل البوة) الساسر المرى قوم كى منفرت فرا الدالله إميري قوم كوم التب فواز الداك جانع نس بير-

حضرت ابراہیم ابن ادہم نے ایک ایسے مخص کے لیے جس نے انہیں زخمی کردیا تھا، مغفرت کی دعا فراتی کو گوں نے عرض کیا اس نے آپ کے ساتھ بڑا سلوک کیا اور آپ اس کے حق میں دعائے خبر کرنے ہیں اپ نے فرمایا: مجھے اس کی وجہ ہے اجر ملے گا اس لیے مجھے یہ بات انچمی نہیں معلوم ہوتی کہ میں اس کی وجہ سے خبر پاؤں اور وہ میری وجہ سے عذاب کا سامنا کرے۔

ندمت ان اوگوں کو بُری نہیں لگتی جو قناعت کرتے ہیں' اور لوگوں کے مال سے طبع ختم کرتے ہیں' اگر تم لوگوں سے بے نیاز ہوجاؤ تو لوگ خواہ تہماری کتی ہی برائی کیوں نہ کریں تہمارے دل پر اس کا زیادہ اثر نہیں ہوگا دین میں اصل قناعت ہی ہے' قناعت سے مال اور جاہ کی طبع ختم ہوجاتی ہے' جب تک طبع باتی رہے گی کی جاہو گے کہ جس سے میں طبع رکھتا ہوں اس کے دل میں میری محبت اور جلہ باتی رہے اور وہ میری تعریف کرے'تم اس کے دل میں اپنی جگہ بنانے کے لیے کوشاں رہو گے'اور دین ضائع کے بغیر یہ بات حاصل نہ ہوگی۔

مرح وفد تمت میں لوگوں کے اُحوال کا اختلاف : ذمت کرنے والے اور تعریف کرنے والے کی نبست سے لوگوں کی چار حالتیں ہوتی ہیں۔ پہلی حالت توبہ ہے کہ تعریف پر خوش ہو ' تعریف کرنے والے کا خکر اوا کرے ' اور ذمت سے ناراض ہواور فرمت کے دائے معاصی میں فرمت کرنے والے سے کینہ رکھ ' انقام لے یا انقام کی خواہش کرے ' اکثر لوگوں کی می حالت ہے۔ اور اس باب کے معاصی میں اس کا درجہ سب سے برا ہے۔ دو سری حالت ہے ہے کہ ذمت سے ول میں ناخوش ہو ' لیکن اپنی زبان اور اعضاء کو قابو میں رکھ '

اور انقام نہ لے 'ای طرح تعریف من کرخوش ہو میکن حرکات و سکنات سے خوشی کا ہرنہ ہونے دے 'یہ ہمی ایک تعم ہے۔ کمر پہلے کی بدنسبت اس مالت کو کمال کمد سے بیں۔ تیری مالت جے درجات کمال میں پہلا درجہ بھی کما جا سکتا ہے یہ ہے کہ مرح اور ندتت اس كے زديك برابر بول نداسے مرح سے خوشى بو اور ند قرمت سے تكليف بعض عابد اس غلط فنى ميں جالا بوجاتے ہیں کہ ہمارے اندریہ وصف موجود ہے والا تکہ اس مالت کی مجمد علامتیں ہیں اگر ان علامتوں کی روفنی میں جائزہ لیا جائے توان كى غلط فنى دور بوجائد مثل اس كى پىلى علامت بدے كەندات كرنے والے كا اپنے پاس بيضنا برا معلوم نه بوئ مكدجس قدر تریف کرنے والے کی ضرور تی ہوری کرنے میں اس سے نوادہ خوشی اور مرور ماصل نہ ہو آ ہو متنا قرمت کرنے والے ک ضرورتیں پوری کرنے میں ماصل ہو آ ہے " تیسری علامت بہ ہے کہ جس طرح تریف کرنے والے کا مجلس سے انھ جاتا اُرا معلوم ہو ای طرح ذات کرنے والے کا جانا ہمی اچھاند گئے ، چو علی علامت یہ ہے کہ دو مرول کی بد نبت تعریف کرنے والے کی موت کا غم نیادہ نہ ہو ' پانچویں علامت یہ ہے کہ دوسرول کی نسبت مادح کے مصائب و الام کا زیادہ احساس نہ ہو ' مجمعتی علامت یہ ہے کہ تريف كرف والله كى غلطى براكى كرف والله كى بد نبت معمولى محسوس ند مو- خلامد يد الله كد جب تك مادح اور دام دونول یکسال معلوم نہ ہوں گے اور ہرافتبارے دونوں میں مساوات نہ ہوگی اس وقت تک بدورجہ حاصل نہ ہوگا، لیکن اس وادی کے مسافر جانتے ہیں کہ یہ راستہ کتنا دُشوار ہے 'اکثر عابد لوگوں کی تعریف سے خوش ہوتے ہیں لیکن کیوں کہ ان علامتوں کی روشنی میں وہ ا پے نفس کا جائزہ نیس لینے اس لئے ان پر ان کی خوشی کا حال اکھار نہیں ہو گا۔ بھی عابد ان پے دل کے میلان پر مطلع ہو جا آ ہے اوریہ جان لیتا ہے کہ میں مادح کی مرح سے خوش ہو یا ہوں اور اس کی دلیل یہ دیتا ہے کہ فرقت کرنے والے لے فرقت کرکے ایک ایسا گناہ کیا جو اللہ کی تارا مملکی کا باحث ہے اور تعریف کرنے والے نے تعریف کرے اللہ کی اطاعت کی ہے تو یہ دونوں برابر كيے موسكتے ہيں 'يه شيطانی فريب ہے عابديد بات المجي طرح جانتا ہے كه الله كے بندوں ميں بے شار بندے ايسے ہيں جو دن رات ایے ایسے علین مناہ کرتے ہیں جو ذاشت کرتے والے نیزوہ یہ بھی جانتا ہے کہ تعریف کرنے والا بھی کسی نہ کسی کی ذاشت ضرور کرتا ہوگا۔ اگر فرانت كرنے والا قابل كرون دونى ب تواس مى سزا ملى جائية خواه وه تسارى فرانت كرے يا كى اور كى-اس سے معلوم ہو کہ یہ فریب خور دہ عابد آپ فس کے لئے فعہ کرتا ہے اور اپن آنا سے لئے ناراض ہو تا ہے۔اس کایہ کمنا بھی شیطانی فریب کے علاوہ کچھ نہیں کہ زِمّت ایک شرق جرم ہے اس لئے میں زمت کرنے والے سے نفرت کرنا ہوں وہ دنیا سے بھی محروم ہوتے ہیں اور آخرت کی زندگی میں ہمی نقصان افعانیں مے ایسے ہی لوگوں کے بارے میں اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا ہے:۔ قُلُ هَلُ نُنْتِ كُمُ إِلَّا خُسَرِينَ أَغُمَا لَهُ الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاةِ اللُّغُيَا وَهُمُ

يَحُسَبُونَ أَنْهُمْ يُخْسِنُونَ صُنْعًا (پ٨١٦ آيت ١٠٣١)

آپ (ان سے) کیئے کہ کیا ہم تم کو ایسے لوگ بتا کی جو اعمال کے اعتبار سے بالکل خمارے میں ہیں 'یہ لوگ یں۔جن کی دنیا میں کی کرائی محت سب می گذری مولی۔

چو تھی مالت جو تمام عبادوں کا نچو رہے ہے کہ مدح کو فرا سمجے اور مدح کرنے والے کو بڑا کے میوں کہ یہ مدح اس کے لئے نتذب اس كى كر و زنے والى ب اور دين كے لئے معرب نيز زمت كرنے والے سے محت كرے ميوكدوه عيب پر مطلع كرنا ے'اوردین کی بنیادی چز کنابوں سے توب کی طرف رہنمائی کرتا ہے'اورا پی نکیاں تسارے دامن میں وال ویتا ہے۔ سرکاردوعالم ملی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا:

رأس التواضع ان تكرمان تذكر بالبروالتقوى (١)

<sup>(</sup>۱) اس روایت کی اصل حمیل می

601

احياء العلوم جلدسوم

اصل واضع بے کہ نیکی اور تقولی کے ساتھ جمیں ابنا دکر فراسطوم ہو۔ اس سلسلے میں ایک نمایت سخت مدیث بے ماس کے ارتفاد فرمایا:۔

ويل للصائم وويل للقائم وويل لصاحب الصوف الامن افقيل بارسول الله! الامن؟ فقال الامن تنزهت نفسه عن الدنيا و ابعض المدحة واستحب المذمة (معد الروس - النه)

روزہ دار کے لئے خرابی ہے 'شب زندہ دار کے لئے خرابی ہے 'میم پوش کے لئے خرابی ہے مر الدول اللہ الول اللہ المردہ عض جس كا نقس دنيا كى نجاستوں سے پاك ہوجو مدحت كو تالدند كرتا ہو 'اور قدمت كو يالدند كرتا ہو -

ہم جیے اوگ و صرف دو سری حالت ہی کی طع کر سکتے ہیں کہ ند مدح پر قول و فعل سے خوشی طا ہری جائے اور ند فر تست کا رنج کیا جائے جال تک تیری صورت کا سوال ہے کہ اور دام دونوں برابر موں قواس کی ہمیں اپنے آپ سے توقع ای كرنى جا ہئے۔ ہمارے لئے تو دو سری صورت مجمی دُشوار ہی ہے۔ اگر ہم اپنے دلول میں اس کی علامات تلاش کریں تو دو مجمی پوری نہ ملیں 'ماوح ک ہم جس قدر تعظیم کرتے ہیں اور اس کی ضوریات پوری کرنے کے لیے جتنی جلدی کرتے ہیں اس قدر تعظیم ہم ذام کی نہیں کرتے اورنداتی جلدی اس کی مروریات بوری کرتے میں کرتے ہیں الکداس کی تعریف کرال معلوم ہوتی ہے اباطن میں تو دونوں کوبرابر سیمنے پر قادر سے بی نمیں ملا ہرمیں بھی برابری نہیں کرسکتے۔جو مخص ایسا کرسکے وہ اس قابل ہے کہ اے اپنے لئے نمونہ قرار دیا جائے اور اس کی آتاع کی جائے اگر آبیا مخص بل جائے تووہ مینار تورہ جس سے لوگ اند میروں میں روشنی حاصل کرتے ہیں ا لیکن افسوس اس زمانے میں کوئی ایسا مخص نظر نہیں آیا اور جب دو سرے مرتبے کا مخص نہیں ملیا تو اس تیسرے مرتبے کا مخص كمال ملے كا جواس سے اعلى ہے۔ محران مراتب ميں ہمى مختلف درجات ہيں ' شال مدح ميں يد درجات ہيں كه بعض لوك مدح و شاؤ اور شہرت کی تمنا کرتے ہیں اور ان کے حصول کے لئے جو پھو ان سے بن بڑتا ہے کرتے ہیں یمال تک کہ عبادات میں دیا کاری ے کام لیتے ہیں اوگوں کے قلوب کو اپنی طرف ماکل کرنے کے لئے اور ان کی زبانوں کو اپنی تعریف میں بولنے پر مجبور کرنے کے لئے وہ محرّات کے ارتکاب ہے بھی کریز نہیں کرتے ایسے لوگ ہلاک ہونے والوں میں سے بیں۔ بعض لوگ ایسے ہیں جو مباحات ك ذريع شرت اور تعريف ك طالب موت بي عبادات كو وسيله نسي بنات اور نه منوعات كا ارتكاب كرت بين يداك مرے غارے دہانے پر ہیں۔اس لئے کہ نہ کلام کی حدود منفید کی جاسکتی ہیں اور نہ اعمال کی اس لئے یہ ممکن ہے کہ وہ تعریف کی الناش میں فیر شعوری طریقے پر حدود سے تجاوز کرجائیں اور بلاک ہوجائیں اس اعتبار سے بدلوگ بلاک ہونے والوں سے انتائی قریب ہیں 'بعض لوگ ایسے ہیں۔ جونہ ستائش کی تمثّا کرتے ہیں'اور نہ اس کے لئے مدوجد کرتے ہیں لیکن جب ان کی تعریف کی جاتی ہے تو ول ہی ول میں خوقی محسوس كرتے ہيں اكر ايسے توك مجاہدہ نه كريں اور مدح پر بتكفت كراميت كا اظهار نه كريں توبيہ مكن ب كد فرط مترت سے وہ لوگ دو سرے كروہ ميں شامل ہو جائيں 'اور اكر انموں نے مجاہدہ كيا 'اور مدح پر كراميت ظا بركى 'اور اس کی آفات کے پیش نظرول کو خوش ہونے کا موقع نہ دیا تو ایسے لوگ مجاہدے کے خطرے میں گھرے رہنے ہیں جمعی کامیاب ہو جاتے ہیں' اور ممی فکست ان کامقدر بن جاتی ہے ابعض لوگ مدح سن کرخوش نہیں ہوتے'ند انھیں کوئی تکلیف پنچی ہے محویا مرح ان پر کوئی اثر نمیں چھوڑتی ایسے لوگ غنیمت ہیں اگرچہ وہ پوری طرح مطلع نمیں ہیں۔ پچھ لوگ ایسے ہیں جومرح پر اپنی نا پنديدگي ظا بر كرتے ہيں اليكن يمال تك نوبت نيس تينيتي كه مادح پر تاراض مول يا الميس منع كريں۔ ان سب يمن اعلى درجه بيد بے کہ تعریف کو بڑا سمجما جائے' نارانسکی طاہری جائے بتلکت نہیں' بلکہ خلوص اور صدانت کے ساتھ زبان سے ناراض ہونا اور دل میں خوش ہونا میں پنفاق ہے ایسا آدمی اپنے خلوص اور سچائی کا اظهار کرتا ہے لیکن اس کے دامن میں نہ خلوص ہو تا ہے اور نہ

سچائی'ان مخلف درجات سے زمنت کرنے والے کے احوال کا اختلاف اور اس کے درجات بھی واضح ہو گئے'اس کا پہلا ورجہ بیہ ہے کہ اظهار نارانسکی مواور آخری درجہ بیہ ہے کہ فرنست پر خوشی ظاہر کرے۔ لیکن اپنی برائی پر مرف وہ مخص خوش موسکا ہے جو اسے نفس سے کیند اور کفض رکھتا ہوئید نفس بوا سرکش ہے اس میں بے شار عیب ہیں اس کی دعدہ خلائی مشہور ہے اس کی مكاريال داضح بين أيه اس سلوك كالمستحق ب جود شينون س كياجا ما بهانيان كي فطرت ب كدوه البياد من كي يرائي من كر خوش ہو تا ہے 'جب وہ اپنے ننس کا دعمن محمراتواہے اس کی برائی سے خوش ہونا چا ہے 'اور ذمت کرنے والے کا شکر گذار ہونا چا ہے کہ اس نے یہ فرض کفایہ اواکیا اور میرے نفس کے میوب پر مطلع ہونے میں اپن ذکاوت و ذہانت سے مدلی ، یہ قرمت بدی عنبت ہے اس کی دجہ سے وہ لوگوں کی نظروں میں گرجائے گا اور جاہ کے فتنے سے محفوظ ہو جائے گا۔ علاوہ ازیں انسان بہت سے نیک کام انجام نمیں دیتا ہے ہمیا عجب ہے کہ یہ ذمت اس کے حق میں ایک نیل بن جائے اور اس کے اپنے حیوب کا کفارہ کردے جن کے اُزا کے پروہ قادر نئیں تھا۔ اگر کوئی مرید اپنی تمام زندگی اسی کام کے لئے وقت کردے کہ اس کی نظر میں ہادے اور ذام برابر ہوجائیں تو یہ مشغلہ اسے مہلت نہ دے مرد کی راوسعادت میں بہت سی پر پنج اور دُشوار گزار گھاٹیاں ہیں ان میں سے ایک کھاٹی یہ ہے۔ یہ کھاٹیاں اور سخت ترین مجاہرے کے بغیر تمر نہیں ہوتیں۔

> كتاب الرياء رياء كابيان

ریاء کی فرتمت: ریاء حرام ب اور ریا کار الله کے فضب کا متحق ہے۔ اس حقیقت پر آیات اروایات اور آثار کی شمادت

آياتِ كريمه: الله تعالى فرما تا ہے: فَوَيُلُ لِلْمُصَّلِّيُرُ عُلَّانِينَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمُ سَاهُونَ الَّذِينَ هُمُيرَ أَوْنَ إِبِ ٣٦٦٣٦ مِن ٥٠ - ٥٥

ایے نمازیوں کے لئے بوی فرانی ہوائی نماز کو بعلا یہے ہیں۔

وَالْمَانِيْنِيَ مُكْرُونَ السَّيِّئَاتِلَهُمْ عَلَابْشَدِيْنَا وَمَكُرُ اُولَاكِكَ هُو بَبُورُهُ

(پ۲۲ راه کیت ۱۰)

ا درجولوگ مُری بُری تدبیریں کررہے ہیں ان کو سخت عذاب ہوگا اور ان لوگوں کا یہ تکرنیست و نابود ہو جائیگا۔

ہم تم كو محض خداكى رضامندى كے لئے كھانا كلائے بين نہ ہم تم سے اس كابدلہ جابي اورند شكريــ یہ آست اُن محلِمین کی تعریف میں دارد ہوئی جن کی دیت سرف اللہ کی دشا ہوتی ہے۔ فرمایا نہ فَمَنُ كَانَ يَرُجُولِقَ آغَرَتِهِ فَلْيَعُمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشُرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهَا حُلَّاه

(پ۱۱ رس کیت۱۱)

احياء العلوم جلدسوم

موجو فخص اینے رب سے ملنے کی آرزو رکھے تو نیک کام کرتا رہے اور اپنے رب کی عبادت میں کمی کو شریک نہ کرے۔ شریک نہ کرے۔

یہ آیت ان لوگوں کے بارے میں نازل ہوئی جو اپنی عبادات اور اعمال پر معاوضہ طلب کرتے ہیں۔

روایات : ایک مخص نے سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں عرض کیا: یا رسول اللہ! نجات کس عمل میں ہے؟ آپ نے فرایا:۔

انلایعمل العبدبطاعة الله یریدبهاالناس (مام ابن عاس) بنده الله کا ماعت می کوئی ایما عمل ندرے جس سے لوگ مقمود ہوں۔

حضرت ابو ہریرہ کی ایک روایت میں جو تخی شہید اور قاری کے باب میں منقول ہے یہ الفاظ ہیں کہ اللہ تعالی ان میں سے ہر فض سے فرمائے گاکہ تو جموٹا ہے 'صدقہ کرنے سے تیرا مقصدیہ تھا کہ لوگ تھے تخی کمیں سے 'تو ہمی جموٹا ہے 'جماد سے تیری نیت یہ تھی کہ لوگ تھے بمادر کمیں۔ تو نے بھی جموٹ کما' تو قرآن اس لئے پڑھتا تھا کہ لوگ تھے قاری کمیں سے 'مرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسے لوگوں کے بارے میں یہ فہروی ہے کہ افھیں ان کے عمل کا تواب نہیں لیے گا'ان کی ریا نے اعمال ضائع کردئے ہیں (مسلم) حضرت عبد اللہ این عمردوایت کرتے ہیں سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔

من داني رائي اللمبه ومن سمع سمع اللهبه (عارى وملم حبيب ابن مراش)

جو مخص ریا کرنا ہے اللہ اسکے ساتھ ریا کرنا ہے اور جو سنتا ہے اللہ اس کے ساتھ وہی سلوک کرتا ہے۔

استعينواباللمعروجلمن حبالحزن

الله كى پناہ چاہو فرن سے۔

لوگول نے عرض کیا خزن کیا چیزے؟ فرمایا:۔

وادفی جهنم اعدللقر اءالمرائین (تنی ابو بریق) جنم میں ایک وادی ہوریا کارقاریوں کے لئے تیاری گئے ہے۔

ایک مدیث قدی میں یہ الفاظ ہیں:۔

من عمل لى عملا أشرك فيه غيرى فهوله كله وأنا منه برئ وأنااغنى الاغنياءعن الشرك (ابن اجراك العررة)

جو مخص میرے لئے کوئی کام فیرکو شریک ہناکر کرے تو دہ عمل اے مبارک ہو میں اس سے بڑی ہوں میں

شرك سے تمام بے پرواموں سے زیادہ بے پرداہ موں۔

حضرت میلی علیہ السلام ارشاد فرماتے ہیں اگرتم کمی دن روزہ رکھوتو سراور داڑھی میں تیل ڈالو اور چکنا ہاتھ ہونوں پر بھی پھیر لو کا کہ لوگ یہ نہ سجعیں کہ تم روزے سے ہو اور جب تم دائیں ہاتھ سے دوتو اس طرح دو کہ تمهارے ہائیں ہاتھ کو بھی خرنہ ہو ، جب نماز پڑھوتو دروازے پر پردہ ڈال دو اللہ تعالی تعریف اس طرح تقسیم کرتا ہے جس طرح روزی تقسیم کرتا ہے۔ ایک حدیث

احياء العلوم جلد سوم

میں ہے۔ آپ نے فرایا :-

لايقبل الله عزّوجل عملافيه مثقال نزة من رياء (١)

الله تعالى كوكي ايها عمل تول نبيس كراجس من ذرة برايمي ميا مو-

ایک مرتبہ حضرت عرق خضرت معاذابن جبل کوردتے ہوئے دیکھاتور نے کا وجہ دریافت کی انموں نے جواب دیا میں ایک مدیث یاد کرے دو تا ہوں جو میں نے اس قبروالے (مرکارود عالم صلی اللہ علیہ وسلم) سے شی ہے ، فرمایا کرتے تھا۔

ان ادنی الریاء شرک (طبران) معمول را بعی شرک ہے۔

سركار دوعالم صلى الله عليه وسلم فرات بين مجع تهارے بارے ميں ريا اور على شوت سے ور كالا ب الموت خفيه بحى ایک طرح کی مخل اور دقیق رہا ہے۔ ایک مدیث میں ہے کہ قیامت کے روز جب قل البی کے علاوہ کوئی سابیانہ ہو گا عرش البی ے سائے میں اسے جگہ طے گی جس نے وائیں ہاتھ سے مدقد کیا ہو اور بائیں کو خرنہ ہوئی ہو (بخاری ومسلم- ابو ہریة) ایک حدیث میں ہے کہ خفیہ عمل ظاہری عمل سے مقر کا نعیات رکھتا ہے (بیسمقی-ابوالدرواع) سرکاردوعالم صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا: قیامت کے روز ریا کار کواس طرح نیارا جائے گا؛ تیرے اعمال ضافع ہو سے بین تیرا ثواب ختم ہوچکا ہے ، جا اُن لوگوں ے این اعمال کا اجر طلب کرجن کے لئے تو عمل کر اتھا (ابن ابی الدنیا۔ جبل الی حصبی) شداد ابن اوس موایت کرتے ہیں كريس في سركار دو عالم صلى الله عليه وسلم كو روت موت ويكما عرض كيا: يا رسول الله! آب كول روح بي؟ قرايا على الى اُمّت پر شرک سے خانف ہوں 'وہ نہ کمی ہت کی پرستش کریں ہے' نہ سورج 'جاند اور پھر کو پوجیں ہے ' ملکہ اپنے اعمال میں ریا كريس مح (ابن ماجه و حاكم) سركار دو عالم في ارشاد فرمايا: الله تعالى في زين بيداك تويد است ادير موجود چيزوں سے ساتھ لرزف اور من کی اللہ تعالی نے بہاڑ پدا فرا دیے اور زمین کے لئے انعیں مین بنا را۔ فرشتوں نے ایک دوسرے سے کما اللہ نے بہا ژوں سے زیاوہ سخت چیز کوئی دو سری شیس بنائی اللہ نے لوہا پیدا فرمایا لوہے نے بہاڑ کاٹ ڈالے پھر آگ پیدا کی اس نے لوہا چھلادیا پر یانی کو تھم ہوا اس نے آگ بچھادی پر ہوا کو تھم ہوا اس نے پانی کوند وبالا کردیا۔ اب فرشتوں کی رائے بدلی اور ہاری تعالیٰ ہے دریافت کرنے کا خیال ہوا۔ عرض کیا تو نے اپن محلوق میں سب سے نیادہ سخت چیز کون سی بنائی ہے؟ فرمایا: مس نے ابن آدم کے دل ے زیادہ سخت کوئی چیزدو سری نمیں بنائی جب وہ دائیں ہاتھ سے صدقہ کرتا ہے تواسیے بائیں ہاتھ سے بھی چمیا تا ہے" تمذی-انس"۔ عبداللہ ابن البارك ايك مخص سے روايت كرتے ہيں اس نے معاذابن جبل سے عرض كيا كہ جھے كوئى مديث سائيے جو آپ نے سرکار دو عالم ملی الله علیہ وسلم سے سی ہو آپ یہ س کر رو پڑے اور اتنا روئے کہ جھے یہ خیال ہوا کہ شاید چپ نہ موسيح تصوري در بعد خاموش موسة اور فرايا: أيك مرتبه سركار دوعالم صلى الله عليه وسلم في جمع عد فرايا: ال معاد إ مي في عرض کیا: یا رسول الله! آپ پر میرے ال باپ فدا ہول! کیا بات ہے؟ آپ نے فرمایا: من تهیس ایک بات بتلا تا ہول اگر تم نے اے یاد رکھا تو حہیں نفع ہوگا اور بمول محے تو خدا کے یہاں تمهاری کوئی جت کام نہ آئے گی اے معالاً اللہ ف آسان اور زمین پدا کرنے سے پہلے سات فرشتے پیدا فرائے پھر آسان بنائے اور ہر آسان کیلئے ان سات فرشتوں میں ہے ایک ڈربان مقرر کیا اور ہر آسان کو نمایت عظمت عطا فرائی میم وشام محافظ فرشتے بندے سے عمل لے کر چرستے ہیں اور وہ عمل سورج کی روشن سے زیادہ منور ہوتے ہیں جب یہ عمل آسان دتیا تک پہنچا ہے تو وہاں معنین فرشتہ محافظ فرشتوں سے کتا ہے کہ یہ عمل والی لے جاؤاور صاحب عمل کے منہ پردے ارو میں فیبت کا فرشتہ ہوں مجھے علم ہوا ہے کہ میں کی ایسے عض کے عمل کو اسمے نہ جانے دوں جو

<sup>(</sup>١) اس كى سند جھے نيس في۔ (١) يه روايت پہلے جي گذر چكل ہے۔

لوكول كى غيبت كرما ب محافظ فرشة اس بند كاكوئي دو مراعمل پيش كردية بين اور اس كروسيك اسك بدو جات بين يمال تك كددد سرك أسان ير كني بين وبال معين فرشد ان علام فرويد عمل لين ماؤ اور صاحب عمل ك منه يراردواس ف است عمل کے دریعے دنیاوی چرکی خواہش کی تھی میرے پوردگار کا عم ہے کہ میں ایسے عمل کو آئے نہ جانے دوں وہ مخص اپنی مملوں میں بیٹے کر فرکیا کرنا تھا اپ نے فرایا: اس کے مافظ فرشتے بندے کاوہ عمل لے کراور چرصتے ہیں جس میں سے نور پھوٹنا ہے اے دیکہ کرخود فرشتے جران مہ جاتے ہیں " تیرے آسان پر منج ہیں دہاں معین فرشتہ کتا ہے ممبو اور اس مل کو صاحب عمل کے منع پردے الد عمل کیر کا فرشتہ ہوں میرے رب کا علم ہے کہ اس عمل کو آعے نہ بدھنے دوں۔ وہ مخص اپن مجلسوں میں لوگوں پر تکبر کیا کرنا تھا۔ آپ نے فرایا: پر فرشتے بندے کاوہ عمل لے کرچ تھے آسان کی طرف برمیں سے جو روش ستارے کی طرح ہوگا اور اس عمل میں جے عمو عمان روزہ والع و تسليل كي كونج ہوگي جوتے اسان كاوربان كتاب محمو اور اس عمل كو عمل والے کے منع پر اس کے پیٹ اور پیٹھے پر مارو میں فرشتہ جیب ہول میرے پرورد گارنے مجھے تھم ویا ہے کہ میں اس عمل کو آمے نہ جانے دول کید محض جب کوئی نیک عمل کر ما تھا تو اس میں عجب کو داخل کردیتا تھا ، فرمایا : محافظ فرشتے وہ عمل لے کریا نچ میں آسان کی طرف بوصے ہیں جوشب زفاف کی دائن کی اور آرات ہو تا ہے اس اسان پر متعین فرشتہ کتا ہے محمرو اور اس عمل کو اس ك مالك ك من يردك مارو اوراس كابوجواى كي كردن من وال دو من حيد كافرشة مون اور ميرك رب في محمد علم ديا ہے کہ اس عمل کو آئے نہ جانے دوں 'وہ فوض ان تمام لوگوں سے جلنا تھا جو اس جیساعلم ماصل کرتے تھے یا اس جیساعمل کرتے سے 'جو مخص بھی زیادہ عبادت کر آ تھا یہ مخص اس سے حید کر آ تھا اور اس کے بارے میں زبان طعن دراز کر آ تھا۔ اب فرشتے اس کی نماز 'موزہ' جج عمواور زکوہ کی عبادتیں لے کرچھنے آسان کی طرف کوچ کرتے ہیں اس آسان پر متعین فرشتہ ہمی انہیں روک لیتا ہے اور یہ کتا ہے کہ اِن اعمال کو علی کے مغیر ماردو کید مخص کی اللہ کے بڑے پر اس کی تمی معیب ، پریشانی میں رحم نمیں کرتا تھا بلکداس کامعنک اُڑایا کرتا تھا، میں رحم کافرشتہ ہوں ، جھے میرے رب نے تھم دیا ہے کہ اس عمل کو آئے نہ جانے دول- فرایا: اس کے بعد فرشتے نماز ' موزہ صدقہ و زکوہ ' عابدہ اور تعویٰ پر مضمل کھے اور اجمال لے کرساتوں آسان کی طرف پرستے ہیں'ان کی آواز بھل کڑے کی آوازے مشابہ ہوتی ہے'اور روشن سورج کی روشنی کی طرح ہوتی ہے'اور اس جلوس میں تين بزار فرشة شامل موت بين وبال متعين فرشته الليس آم بدهة نيس دينا اور كمتاب ان اعمال كومها حب اعمال كي منه برمارو، اس کے ول پر تالا نگادہ؛ میں آپنے رب کے پاس کوئی ایسا عمل ہر گزنہ جانے دوں گاجس کے عال نے رضائے الی کے بجائے غیر الله كى نيت كى مو 'اس محض فے اپنے اعمال و عبادات كے ذريعے يہ جا اكه فتهاء كے يمان اس كا مرتبہ بلند مو علاء كى مجلسوں ميں اس کا تذکرہ ہو وردور ملول اس میں اس کی شہرت مجیلے میرے دب کا تھم ہے کہ میں اس طرح کے اعمال کو آھے نہ جانے دول۔ ہر وہ عمل جو خاص اللہ کے لیے نہ ہو رہا ہے 'اور اللہ رہا کار کاعمل قبول نہیں کرنا' فرمایا: آخر میں فرشتے بندے کی نمازیں 'روزے' ج ، عُمرے 'اخلاقِ حسنہ 'ذکراور سکوت وغیرہ عبادتیں لے کر آئے برجیں مے 'اوران اعمال کے جلوس میں تمام آسان کے فرشتے مول کے یمال تک کہ تمام پردوں کو قطع کرتے ہوئے وہ اللہ تعالی کے سامنے جا کھڑے ہوں کے اور اس مخص کو نیک اعمال کو کوائی دیں مے' اللہ تعالی فرائے گا: تم میرے بندوں کے اعمال کے محافظ تھے اور میں اس کے نفس کا محران ہوں' اس نے اپ ان اعمال کے ذریعہ میری رضا کا ارادہ نئیں کیا' بلکہ میرے علاوہ کسی اور چیزی نیت ک' اس پر میری لعنت ہو' تمام فرشتے کمیں کے اس پر آپ کی اور ہماری لعنت ہو، تمام آسانوں سے آواز آسے گی اس پراللہ اور ہماری لعنت ہو، آسانوں اور زمین کا ذر ہ وزرہ ان پر لعنت بيمج كامعاذ كتے ہيں ميں نے عرض كيا: يا رسول الله! آپ الله في رسول بين اور مين (ايك بنده فقير) معاذ بون آپ في فرمایا: میری افتداکر'اے معاذاتی زبان کوان بھائیوں کے بارے میں یا وہ کوئی سے بچاجو قرآنی علوم کے حال ہیں'اپنے گناہوں کو ا پن ذیتے رکھ و مرول کو ان میں ملوث نہ کر ان کی فرمت کر کے اپنا تزکیہ نہ کر نہ اپنے آپ کو ان سے بلند بالا سمجو 'دنیا کے عمل

### احاء العلم جلد برwww.ebooksland.blogspot.com

كو آخرت كے عمل ميں مت داخل كر 'ندائي مجلس ميں غرور كر ورندلوگ تيرى بداخلاقى سے درس مے 'جب ايك سے زائدا فراد تیرے پاس بیٹے ہوں تو ان میں کمی ایک کے ساتھ سرگوشی مت کر۔ لوگوں کے سامنے بیخی مت بھیارورنہ تھے ہے دنیا کی برکات منقطع موجائیں گی اوکوں کی آبروریزی مت کرورنہ دوزخ کے کتے تیرا کوشت نوچ لیں تے اور تھے چرمازویں مے اللہ تعالی فرات بن والتَّاشِطَاتِ نَشُطِاً (ب٥٣٠ آيت)

اورتم ہان فرشتوں کی جو (مسلمانوں کی جان) آسانی سے فالے ہیں۔

اے معاد اجم جانتے ہو وہ کیا ہیں؟ میں نے مرض کیا یا رسول اللہ اوہ کیا ہیں؟ فرایا: دہ دو زخ کے گئے ہیں محوشت نوچیں مے اور بڑیاں منبعوری سے میں نے عرض کیا: یا رسول اللہ ! آپ پر میرے ال باب فدا ہوں ان خصائل پر عمل پیرا ہونے کی طاقت کس میں ہے اور دوزخ کے گؤں سے کون بچے گا اب نے فرایا: ان پر عمل کرنا اس مخص کے لیے اسان ہے جے اللہ وفق دے ا راوی کتے ہیں کہ مدیث کے ڈرسے معاذ کو اکثر قرآن کریم کی طاوت میں مشخول پایا کیا۔ (١)

آثائي : روايت بي كد معزت عرابن الخطاب في أيك عنص كو كرون جمائ ديكما "ب في فرايا: اے كرون والے كرون أفعا، خشوع مردن مين نبين ول مين ب- ابوالممرالبالي في ايك من كومجدك اندر مجدك مالت مين ديم كرفرايا كتااجها ہو آاکر تو آئے گھریں یہ کام کر آ۔ حضرت علی کڑم اللہ وجد کے فرمایا: ریا کاری تین علامتیں ہیں جب تھا ہو آ ہے تو ست پردجا تا ہے الوگوں کو دیکھ کرچشت بن جا تا ہے ،جب کوئی تعریف کرتا ہے تواور زیادہ عمل کرتا ہے ، برائی کرتا ہے تو عمل کم کردتا ہے۔ ایک مخص نے عبادة ابن الصامت سے عرض کیا کہ میں اللہ کی راہ میں اپنی تکوار سے جماد کردں گا اور میری فیٹ یہ ہوگی کہ اللہ تعالی کی رضا عاصل ہو'اور لوگ بھی تعریف کریں' آپ نے اس قض سے فرمایا: تب بھے بھے بھی ماصل نہ ہوگا۔ اس نے تین باریہ بات نیاز ہوں۔ ایک مخص نے سعید ابن المستب کی خدمت میں عرض کیا کہ ہم میں ہے ایک مخص کوئی اچھا کام کرے آجروستائش کی تمتاكرنا ہے كياس كايہ عمل ميح ہے انہوں نے پوچھاكيا تم يہ چاہتے ہوكہ تم پرالله كاغفب نازل ہواس مخص نے عرض كيا: نيس! انهول نے كمات تم جو بھى عمل كرو اللہ نے واسطے كرو اور اس ميں مخلص ربو۔ ضحاك فرماتے بيں تم منى عمل ك بارے میں بدند کما کرد کہ بداللہ کی رضا کی لیے ہے اور تہماری خوشنودی کی خاطرے 'نہ بد کما کرد کہ بدعمل اللہ کی رضا کے لیے اور ال قرابت کے لیے ہے۔ اس لیے کہ اللہ تعالی کا کوئی شریک نہیں ہے۔ حضرت عمر نے ایک مخص کو دُرّہ سے مارا 'اس کے بعد فرمایا مجھ سے بدلہ لو 'اس نے عرض کیا کہ میں بدلہ نہیں لیتا' بلکہ اسے اللہ کے اور آپ کے لیے چموڑ آ ہوں' معزت عرف فرمایا بیہ توكوكى بات نہ موكى يا توتم ميرے كے چموڑتے يا اللہ كے ليے چموڑتے اس لے كما ميں تما اللہ كے ليے چموڑ ما موں صرت عرق نے قربایا: اب مجے ہے۔ حضرت حس بعری مواست قرباتے ہیں کہ میں ایسے لوگوں کی محبت میں رہا ہوں جن کے قلوب طوم و معارف کی بیش به مجنید سے اگروہ اپنی مکیمانہ باتیں زبان پر لائے تو انسیں بھی تلع ہوتا اور ان کے ساتھوں کو بھی محرانهوں نے شرت کے خوف سے اپنی زبائیں بندر محیں مدیہ ہے کہ جب وہ راستے میں کوئی ایزا دیے والی چرد کھ لیتے تو اسے اس ورسے نہ مناتے کہ کس مصور نہ ہوجا کیں کما جاتا ہے کہ رہا کار کو قیامت کے دن جار القاب سے بکارا جائیگا۔ اے غدار اے رہا کار اے نقسان أثفات والے اے بدكار دور مواور ان سے اپنا ابر طلب كرجن كے ليے تو عمل كريا تا انتيرے ليے مارے پاس كوئي اجر نسي ب فيل ابن عياض فرمات مين كداب و مال إور بهي فراب وكيا پيك زمان مين اوك ا عمال مين ريا كاري كرتے تھے "

<sup>(</sup>١) كمَّابِ الربدلا بن المبارك ابن الجوزي في الموضوعات.

احياء العلوم حلدسوم

اب مرف ریاکاری کرتے ہیں ، عمل بالکل نہیں کرتے فکرمہ فراتے ہیں اللہ تعالی عرف کو عمل پراس کی نیت کے مطابق اجر دیتا ہے ، اس لیے کہ نیت میں ریا نہیں ہوتی ، حضرت حسن بھری فراتے ہیں کہ ریاکا اللہ کی نفز پر پر غالب ہونا چاہتا ہے ، وہ بڑا آدی ہے ہیہ چاہتا ہے کہ لوگ اسے بھی مجملا وہ اسے اچھا کہ سکتے ہیں اللہ کے یہاں توہ بڑا قرار ریا جاپا ہے ، مؤمنین کے قلوب کے لیے ان کی معرفت ضوری ہے۔ قادہ فراتے ہیں کہ جب بندہ ریاکر آب تو اللہ تعالی فراتے ہیں میرے بندے کو و یکو ، مجھ سے ذاتی کررہا ہے۔ مالک ابن دینار فراتے ہیں کہ قاری ہیں فراتے ہیں کہ جو تھی ریاکار کو دیکنا چاہے وہ جھے و کو لے ، مجو ابن الحاسم رحمٰن کے قاری ہیں ، فنیل ابن عیاض کہتے ہیں کہ جو محمٰس ریاکار کو دیکنا چاہے وہ جھے و کو لے ، مجو ابن المبارک العقوری فراتے ہیں کہ نوائے ہیں کہ وہ محمٰس کے دن کے قاری نوائے ہیں کہ نوائے ہیں کہ بیت نوائی ہوئے ہیں کہ بین نوائی ہوئے ہیں کہ نوائے ہیں عمل کو ضائع ہوئے ہیں حالت کہ وہ خراسان میں نواؤں کے حوالے کہ دن اللہ المبارک قوائے ہیں جو بیت اللہ کا مجاور اور معلوف کملا نے کے شوق میں ہوتے ہیں اوگوں کی طواف کا ثواب خریں مان کیلہ ان کا یہ عمل اس سے زیادہ امیت نہیں رکھتا کہ وہ کی دو سرے شہر کس کی اور عمارت کے اور اس حضرت ابراہیم کی تول شہرت کا طالب اللہ پر کمل ایمان نہیں رکھتا کہ وہ کس اس سے زیادہ امیار کہ کے شول عمل ایمان نہیں رکھتا کہ وہ کس اس سے زیادہ امیت نہیں رکھتا کہ وہ کس میں رکھتا کہ وہ کس اس سے زیادہ امیت نہیں رکھتا کہ وہ کس اس کے اور کر دی محرت ابراہیم کی اور عمارت کے اور کر دی محرت ابراہیم ابن اد ہم کے بقول شہرت کا طالب اللہ پر کمل ایمان نہیں رکھتا۔

## ریا کی حقیقت اوروہ چیزیں جن میں ریا ہوتی ہے

ریا کے معنیٰ اور اس کی حقیقت : جانا چاہئے کہ ریا ہواہت ہے مشتق ہے اور مُعند ساع ہے۔ ریا کے معنیٰ ہیں اچھی عادت کے معنیٰ ہیں اچھی عادت کے معنیٰ ہیں اچھی عادت کے معنیٰ ہیں اور کاموں کا مظاہرہ کرکے لوگوں کے دلوں ہیں قدر و مزات کا طالب ہونا۔ لیکن کیونکہ جاہ و مزات کا حصول عبادات کے علاوہ دو سرے اعمال سے بھی ہو تا ہے اس لیے ریا کی تعریف ہیں یہ مخصیص بھی ہوگی کہ جس میں طلب عزت و مزات عبادات کے دراید کی جائے۔ اس اعتبار سے بہاں چار چزیں ہوتی ہیں۔ ایک ریا کاریعنی عابد و مرے وہ آدمی جے دکھلانا مظور ہو ایعنی جس کے لیے ریا کی جائے ، تیرے وہ خصاتیں جن میں ریا مقصود ہو ، جو نے خود انس ریا۔

وہ چزیں جن میں ریا ہوتی ہے: ریا کارپانچ چزوں میں ریا کارٹی کرتا ہے اور لوگوں میں شرت کا طالب ہو تا ہے بدن میت ' قول عمل متبعین اور خارتی اشیاء۔ ونیا دار بھی انہیں پانچ چزوں سے جاہ و ھزات جامل کرتے ہیں لیکن ان چزوں سے جو داخل اطاعت نہیں جاہ طلب کرنا طاعت کے ذریعہ ریا کرنے کی بہ نسبت خنیف ہے۔

برن کے ذریعے دین میں ریا : اور اس ریا کی صورت یہ ہے کہ جم پر لاغری اور ذردی طاری کرلی جائے تاکہ لوگ یہ سمجھیں کہ یہ فض دین میں شدید محنت کرتا ہے اس پر آخرت کا خوف قالب ہے۔ لاغری کم خوری پر اور ذردی شب بیداری پر دلالت کرتی ہے کہ اسے دین کی بہت فکر ہے ، ہمہ وقت عبادات میں دلالت کرتی ہے 'اس طرح کی علامات فل بر ہوتی ہیں قولوگ ان سے معروف رہتا ہے 'یہاں تک کہ سرمیں تکھا کرنے کی فرصت بھی میشر نہیں ، جب اس طرح کی علامات فل بر ہوتی ہیں قولوگ ان سے برزگی پر استدلال کرتے ہیں اور نفس کو اس سے خوشی ہوتی ہے 'اس کے مشاہد ہے آواز کا پہت کرنا 'آ کھوں کے ارد گرد صلتے پر جانا ' ہوتی کا پہنے موال کے ارد گرد صلتے پر جانا ' ہوتی کا پہنے موال کے اور کرد صلتے پر جانا ' ہوتی ہوتی ہے 'اس کے مشاہد ہے آواز کا پہت کرنا 'آ کھوں کے ارد گرد صلتے ہوگئی ہے 'یا ہوتی کی وزی در کے تو بھوں میں تاواز نہیں نکلی 'اس کے حضرت میلی علیہ السلام فرایا کرتے تھے کہ جب تم میں سے کوئی فخص دوزہ رکھے تو اسے بادوں میں تیل ڈالنا چاہے' 'کھوں میں سرمہ لگانا چاہے' اور ہونٹوں پر چکنا ہاتھ کھرلینا چاہے تاکہ د

احیاء العلوم جلد موم الد موم الد موم الد موم الد مور الله می الد موم الله و الد موم الله و الل

بیت اور لیاس کے ذریعے ریا : بالول کو پراکندہ کتا موجیس منڈوانا سرجھا کر چانا دھرے دھرے وکت کرنا ہیں ان نشان سجدہ باتی رکھنا کھودے اور مولے کپڑے پہنا اون کی جا دیہ تن کرنا کروں کے دامن پذلیوں تک لفانا آسسین سن کا چھوٹی رکھنا کرڑے گندے اور پہنے ہوئے رکھنا ہی سب اعمال ریا کے لیے کے جاتے ہیں آکہ لوگ یہ سب میں کہ یہ فض سنت کا بابئر ہے اور اللہ کے نیک بندوں کا قبع ہے۔ اس میں پوئد کے کپڑے پہنا ہی بابئر ہے اور اللہ کے نیک بندوں کا قبع ہے۔ اس میں پوئد کے کپڑے پہنا سوادہ پر نماز پر حتی اور دیلے رکھ کے کپڑے پہنا ہی داخل ہے تاکہ صوفیات مشاہد ہو و اللہ کا تھوف کے حقائق ہے وہ کرتنا ناوانف ہے یہ وہ خود جانتا ہے محاس کہ اور چاور داخل ہے اس کی احتیا ہوں کا مرکز ہے گا اور لوگ اور دوگ اس کی احتیا ہوں کا مرکز ہے گا اور لوگ اس کی احتیا ہوں کی تعریف کی نظرے دیکھیں ہے کہ داستے کے قبار سے بھی اپنی آئھوں کا مرکز ہے گا اور اور کہ اس کی اختیا کہ تعمیں اور احرام واکرام کا معالمہ جالل آدی علاء کالباس پنے اور ان کی وضع اختیار کرے محض اس لیے کہ لوگ اس بھی عالم سبھیں اور احرام واکرام کا معالمہ کریں۔

ظامہ یہ ہے کہ ان میں سے ہر طبقہ جس لباس میں اپنی معبولیت اور شہرت سمحتا ہے وہ نہ اس سے کم ترپر رامنی ہو تا ہے اور نہ بلند ترپر'اگرچہ وہ مباح ہی کیوں شہو' یہ اہل وین کا حال ہے اہل ونیا چش قیت لباس محمدہ میں اور نئیس چاوروں' مباؤں اور عاموں اور لیتی سازو سامان کے وربیعے رہا کرتے ہیں 'لینی وہ لوگ اپنے کھروں جس معمولی لباس پہنتے ہیں' لیکن کھرسے ہا ہر مورہ لباس پہن کراور بن سنور کرنگلتے ہیں تاکہ لوگ الدار کمیں۔

كلام ك ذريع ريا: كلام ك ذريع الل دين اس طرح رياكرت بين كدومظ وهيمت كوابنا مخطر بنا ليت بي حمت اور

احياء الطوم جلدسوم

عمل کے ذریعے ریا : شاہ نمازی کا دیر تک قیام کرنا کرم و سجود طویل کرنا ہم دون جھکانا ترک الفات کرنا سکون اوروقار
فلام کرنا قدموں اور ہاتھوں کو برابر رکھنا و فیروا عمال جن سے نماز میں خشوع و خضوع اور و فہت معلوم ہو نماز کی طرح ہے ریا کا رانہ
اعمال روزے 'ج' صدقہ 'وزکوۃ اور فروہ و جماد میں بھی ہوسکتے ہیں کھانا کھلانے میں بھی ریا ہوسکتا ہے 'اسی طرح چنے میں متواضع
اعمال روزے 'ج' صدقہ 'وزکوۃ اور فروہ و جماد میں بھی ہوسکتے ہیں کھانا کھلانے میں بھی ریا ہوسکتا ہے 'اسی طرح چنے میں متواضع
اور سر عوں رہنے کا عمل 'بات کرنے میں سکون و دو قار کا مظا برہ و فیروا عمال میں ریا ہو تا ہے حدیہ ہے کہ ریا کا رائی می ضورت
کے لیے جبزی سے لیکتا ہے 'نکین جب کوئی دیوا اس کے سامنے آجا تا ہے قوراً اپنی جال بدل دیتا ہے اور آہستہ آستہ چنے گئا
ہوں ہو بھر وہا تا ہے پھر جبزی سے چلے گئتا ہے 'کوئی دیکھ لیتا ہے تو پھر خارج بن جاتا ہے 'وہ اللہ کو یاد کرکے خشوع نہیں کرتا 'بلکہ
مرف انسان کو بتلائے کے لیے خشوع کرتا ہے باکہ وہ اسے اللہ کے نیک بھوں میں شامل رکھیں۔ بعض نسب قد احتیاط پند
لوگ تھائی میں بھی اس طرح چلے ہیں جس طرح اور کوئ کے سامنے چلے ہیں' انہیں شرم آئی ہے کہ ان کی عام رفتار ظوت کی رفتار
مرف انسان کو بتلائے کے لیے خشوع کرتا ہے باکہ وہ اس اسٹے چلے ہیں' انہیں شرم آئی ہے کہ ان کی عام رفتار ظوت کی رفتار
مرف انسان کو سامنے ہیں جس جانے کہ اس طرح ان کی دیا کاری ہو جائے گی 'پہلے وہ صرف لوگوں کے سامنے ریا کاری سے کہ وہ از اگر اور آئر کرچلے ہیں' اور کندھے اچکاتے و رہے ہیں' اور دست کے ہیں' اور کندھے اچکاتے و رہے ہیں' اور دست کی اور کندھے اچکاتے و رہے ہیں' اور دست کے اظہار کے لیے کرتے ہیں۔

دوستوں اور ملا قاشوں کے ذریعے رہا ۔ شاکسی کا یہ جاہنا کہ کوئی عالم میری ملا قات کے لیے آئے اگر لوگ یہ کمیں فلال مخص انتا اہم آدی ہے کہ اس کی فلال عالم یا فلال عابد ہے دیدہ شنید ہے اوروہ اس کی ملا قات کے لیے آتے ہیں 'یا یہ کمیں کہ دین میں اس کا مرتبہ بلند ہے تب ہی تولوگ اس کے پاس آتے ہیں اور اس سے ملا قات کا شرف حاصل کرتے ہیں بعض لوگ کسی بادشاہ یا کسی بدے شاہی افری ملاقات کی مقلت کا احتراف کریں بعض لوگ شیوخ کا ذکر کے شاہ ان اور ان سے فیفل اٹھ ان کہ انہوں نے ہمت سے شیوخ سے ملاقات کی ہے اور ان سے فیفل اٹھایا ہے 'وہ شیوخ سے کوشت کا اور ان سے فیفل اٹھایا ہے 'وہ شیوخ

www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم بلد موم

کی طاقات اور ان سے استفادے سے نفا خُر کرتے ہیں 'خاص طور پر جب کوئی اختلافی مِحَث ہو 'اور دو سرے فریق کونیا دکھلانے کی منورت پیش آجائے تب اس طرح کے دعوے بہت کئے جاتے ہیں کہ ہم نے فلال مخص کو دیکھا ہے 'فلال پی سے سے بات سی ہے 'فلال فلال مکول کاسفر کیا ہے 'اور استے شیوخ کی خدمت کرکے فیض علم اٹھایا ہے۔

یہ ہیں وہ پانچ چڑیں جن سے ریا کار ریا کرتے ہیں 'اور مقصد کی ہوتا ہے کہ تخلق میں غرت اور مزلت حاصل کریں 'بعض لوگ مخلوق کے حن اعتاد پر قائع ہوجاتے ہیں 'چڑی ہے۔ سے عابد عرصہ دراز کے لیے بہا اور کی چینوں پر چڑھ جاتے ہیں 'اور پیچ نہیں اُرتے 'ان کی یہ دو پوشی اس بقین پر ہوتی ہے کہ لوگ ان کے بارے میں اچھا اعتقاد رکھتے ہیں 'اگر انہیں یہ معلوم ہوجاتے کہ ان کے متعالی لوگوں کے خیالات اچھے نہیں رہ یا ان کی طرف کی جرم کی نبعت کی جائے گئی ہے تو ان کا سارا سکون غارت ہوجائے 'اور اس حن اعتقاد پر جس کے سارے وہ ان کی طرف کی جرم کی نبعت کی جائے گئی ہے تو ان کا سارا سکون غارت ہوجائے 'اور اس حن اعتقاد پر جس کے سارے وہ کوشہ نشین ہوگئے قائی نہ رہیں 'اور نہ ان کا اضطراب اللہ کے بہاں اپنی برآت سے ختم ہو' بلکہ ان کی بے چینی اور غم قابل دید ہوگا'لوگوں کے دلوں میں اپنے ان جاہ وہ مزار دل ہوگا'لوگوں کے دلوں میں اپنے ان جاہ وہ مزار دل کی طرح کی قدرت اور کمال ہے جوئی الحال حاصل ہو تا ہے آگرچہ یہ قدرت دریا نہیں نے اس موضوع پر بیرحاصل گفتگو کی 'جاہ آگی کو درت اور کمال ہے جوئی الحال حاصل ہو تا ہے آگرچہ یہ قدرت دریا نہیں ہے' اور مرف جابل ہی اس کے فریب کا شکار ہو کتے ہیں' لیکن کو نکہ آکڑلوگ جابل ہی ہیں اس لیے جاہ کی لذت کے متلا خی بے 'اور نظر آتے ہیں۔ ہو 'اور مرف جابل ہی اس کے فریب کا شکار ہو کتے ہیں' لیکن کو نکہ آکڑلوگ جابل ہی ہیں اس لیے جاہ کی لذت کے متلا خی بے 'اور نظر آتے ہیں۔ "ان نظر آتے ہیں۔

بت سے لوگ صرف دلوں میں اپنی منزلت پر معلمتن نہیں ہوتے الکہ یہ بھی چاہتے ہیں کہ دلوں کے ساتھ ساتھ زیائیں بھی تعریف و توصیف میں معبوف ہوں۔ بعض لوگ یہ چاہتے ہیں کہ دور دور تک ان کا نام مضمور ہو، ٹاکہ لوگ سز کر کے ان سے ملاقات کے لیے آئیں ، بعض بادشاہوں کے یہاں اپنی شہرت کی خواہش کرتے ہیں ٹاکہ ان کی سفارشات قبول ہوں اور ضروریات بوری ہوں ، عوام میں و قار و اعتبار حاصل ہو، بعض لوگ اس سے ذریعے مال کمانے اور جمع کرنے کی خواہش رکھتے ہیں، خواہ مال تیموں کا ہویا مسکینوں کا وقف کا ہویا کسی کی ذاتی ملکت ہو، ریا کا روں سے تمام طبقات میں یہ انتمائی برترین طبقے ہیں جو ذرکورہ بالا یا خواساب سے ریا کرتے ہیں۔

**("YI** 

احياء العلوم جلدسوم

توسیع کا خیال تمام نتوں کے ج ب عادیا مال سے محبت رکھنے والا انسان ول اور دیان و فیروے گناہ ترک کرنے پر قادر نسی ہے پر آگر کی کی جاہ اس کی خواہش اور حرص کے بغیروسیع ہوجائے اور اس کے زوال سے کبیدہ خاطرنہ ہوتواس میں کوئی حرج بھی نہیں ہے بھلا رسول اکرم ملی الله علیه وسلم خلفاء راشدین اوران کے بعد علاء دین کی جاہ و منزلت سے بیسے کر کس کی جاہ و منزلت ہو سکتی تھی لکن جاہ ان کا مقصد نہیں رہی اور نہ انہیں اس کے زوال کا خوف رہا۔ اپنے آپ کو جاہ کی طلب میں مشغول رکھنا آگرچہ دین کے ليے نقصان دو ب لين اس پر حرمت كا عم نيس نكايا جاسكا۔اى ليے بم يہ سے بين كه اگر كوئي فخص كمرے با براجم كرتے بنے اور بن سنور كر نظ و أكرچه يدريا ب ليكن حرام نيس ب- كول كه يد حبادت كه دريع ريا نيس ب كله دنيا ب ريا ب اس پر دوسری آرائشوں کو تیاس کیا جاسکتا ہے۔ اس کے حرام نہ ہونے کی دلیل جعرت مائٹٹہ تی ہدروایت ہے کہ ایک دن انخضرت ملل الله عليه وسلم نے محابہ کے پاس جانے كا اراده كيا تو آپ نے پانى كے ملكے ميں د كھ كرا بيخ بال اور محامد درست كيا ميں نے عرض کیا: یا رسول الله اکیا آپ بھی ایسا کرتے ہیں؟ آپ نے فرمایا: الله تعالی اس بندے کو بخبوب رکھتا ہے جو اپنے بھائیوں کے پاس جاتے وقت زینت کرے (ابن عدی فی الکائل) آپ کا یہ عمل عماوت تھا کیوں کہ آپ علوق کو دعوت دیے 'انسیں اتباع حق کی ترغیب دینے 'اور ان کے قلوب کو اسلام کی طرف مائل کرنے پڑ مامور تھے 'اگر لوگوںٰ کی نظروں میں آپ کی وقعت نہ ہوتی تووہ آپ کی پیروی کس طرح کرتے؟اس اعتبارے آپ پراپ فا مری احوال کو بسترینانا واجب تھا تاکہ آپ ان کی نظروں میں حقیرند ہوں کیوں کہ عوام کی نظریں طاہر ٹھمرتی ہیں ہاطن تک منیں پنچتیں۔ آب آگر کوئی مخص لوگوں کی نظروں میں ان کی زمت اور ملامت سے بچنے کے لیے اچھا رہنا چاہے اور عزت واحرام کا طالب ہوتواس کی یہ طلب مباج ہے میوں کہ ہرانیان کو زمت کی تکلیف سے بیخے 'اور بھائیوں کے ساتھ اُنس و محبت کی راحت حاصل کرنے کا حق حاصل ہے 'مبھی پیہ طلب اطاعت بن جاتی ہے' اور مجمی ندموم بن جاتی ہے۔ اس کا مدار مقصد پر ہے ، جیسا مقصد ہو گاویا ہی تھم نگایا جائے گا۔ اس کے ہم یہ کہتے ہیں کہ اگر کوئی محض الدارون كى ايك جماعت پر صدقد و تواب كى نيت ہے نسيں بلكہ عنى كملانے كے ارادے سے مجمد مال خرج كرت تويہ ريا ہے لیکن حرام نہیں ہے۔

صدقہ نماز 'روزہ 'جاداور ج وغیرہ عبادات کے ذریعے ریا کرنے والے کی دو حالتیں ہیں 'ایک تو یہ ہے کہ اس کا مقصدان انمال سے محض ریا ہو 'وہ کی اجر و تواب کا خواجشند نہ ہو 'اس حالت میں اس کی تمام عباد تیں ضائع ہوجاتی ہیں 'کیوں کہ انجمال کا بدار بیات پر ہو تا ہے 'اور ان اعمال میں عبادت کی نیت نہیں تھی 'اس لیے تواب سے محروم رہے گا' مجر موف اجمال ہی ضائع نہیں ہوگا 'جیسا کہ اس پر تے کہ ایسا ہوجائے جیسے انجمال سے پہلے تھا' بلکہ وہ اپنی نیت کے فساد 'اور مقصد کی نیا پر گنگار بھی ہوگا 'جیسا کہ اس پر آیا ہو والیت دلالت کرتی ہیں۔ گناہ ہو کی دو و جمیس ہیں 'ایک دچہ کا تعلق بندوں سے ہے کہ انہیں دھوکا ریا اور ان کے ساتھ فریب کیا' کیوں کہ وہ اللہ کا قلص اور مطبع بندہ نجھ رہے 'نیکن حقیقت اس سے مختلف تھی' یہ تو دین کے معاطم میں ہوگا 'جو رہی ہوگا 'جیس ہی گناہ وہ گا 'کیوں کہ اس طرح قرض چکا قرض اس طرح اداکیا کہ دیکھنے والے نے صدقہ واحسان سجما تو اس میں ہی گناہ ہوگا 'کیوں کہ اس طرح قرض چکا فرض اس طرح اداکیا کہ دیکھنے والے نے صدقہ واحسان سجما تو اس میں ہی گناہ ہوگا 'کیوں کہ اس طرح قرض چکا اور مکرہ فرض اس طرح اداکیا کہ دیکھنے والے نے صدقہ واحسان سجما کو حش ہو تو تیں ایک مقام ہوگا 'کیوں کہ اس طرح قرض چکا اللہ کی کوشش ہوگا 'کیوں کہ اس طرح قرض چکا اور مکرہ فریب کے نورچہ لوگوں کے دلوں میں اپنا مقام ہوگا کی درج ہو جو کہ اس کی مقام دن کی بادشاہ کی خدمت میں ہاتھ باند سے کھڑا رہے 'لین اس کا مقصد ہادشاہ کی خوف یا عظمت نہ ہوگا 'کیوں کو اپنا مقصود بنایا اس سے زیادہ ذکیل حرکت اور کیا ہوگی کہ بندہ اللہ کی میت میں نہ نفع ہونہ ضرر 'ایسے دیا کار آدی کے بارے میں تو ہی کہ ال

۲۲

أحياء العلوم اجلد سوم

جاسكتا ب كدوه اس هخص كے بارے بيس يہ تسور ركمتا ب كداس سے ميري اغراض نطاده پوري مول كى اياس كى قربت ميرے ليے الله ك قربت سے نوادہ مند قابت موكى اى ليے تو اس نے بادشاموں كے بادشاہ راسے ترج دى ہے اور اسے اپنى عبادت كا مقعود ممرالیا ہے اس سے بید کراور کوئی معتملہ خزیات کیا ہوگی کہ ظلام کو آگا پر فرقیت دی جائے اید بات انتائی ملک ہے اس لے سرکار دوعالم صلی الله علیه وسلم نے اسے شرک اصر قرار دیا ہے (احر- محود این لبید) ریا گناہ سے خالی نہیں ہے الیكن ریا ك بعض درجات بعض کے مقابلے میں زیادہ سخت ہیں 'جیسا کہ عقریب اس کی بحث آئے گی مکی ریا میں محال سخت ہے میں معمولی ے اگر ریا میں اور کوئی بات نیس تو یہ کیا کم ہے کہ آدی غیراللہ کے لیے رکوع و جود کرنا ہے میوں کہ اس نے اللہ کے تقریب ک نیت نیس کی و کویا فیراللہ کے تقرب کی نیت کی ہے علاوہ آزیں اگر فیراللہ کی رکوع و محدد کے ذریعے تعظیم کر نا قوصاف کا فرموجا تا۔ لیکن ریا میں تفرخفی ہے میوں کہ ریا کاراپندل میں لوگوں کی تعظیم کرتاہے 'اور یہ تعظیم رکوع و سجود پر اُجارتی ہے 'اس کیے سجود و ركوع سے من وجد ان كى محى تعظيم موتى ہے نيت من الله كى تعظيم موجود نيس عنى۔ اور من وجد تعظيم علق محى تربية عبادت شرك ك قريب موئى اليكن كيول كداس عبادت سے اس كامتعديہ تقاكه ديكھنے والے كے دل ميں ميرا رتبہ بدھے اللا مروہ عبادت جيسي حرکات کردہا تھا لیکن دراصل وہ اپنی مظمت کا اعتراف کرانا چاہتا تھا اس کے بید عمل شرک جلی کے بجائے شرک بختی ہوگیا۔ ریا ایک انتائی جاہلانہ عمل ہے مرف وی ریا کار موسکا ہے جے شیطان نے فریب میں جالا کرر کھا ہو اور اس وہم میں ڈال دیا ہو کہ بندے ہی اس کے نفع و ضرر کے مالک ہیں وہی رزق دیتے ہی ان ہی کے ہاتھ میں موت و حیات ہے وہی اس کے جال اور معتقبل ك مفادات كا تحقظ كرسكة بي انود بالله خداكوان سے زيادہ التيار ماصل نيس ب-اى ليے تواس نے اپنا رُخ الله سے جير كران کی طرف کیا ہے اور ول سے ان کی طرف متوجہ ہوا ہے تاکہ ان کے قلوب کو اپنی طرف اکل کرسکے اگر اللہ تعالی ایے مخص کوونیا و آخرت میں اپنے بندوں بی سے سرد کردے تووہ کسی بوے سے بوے عمل پر معمول سے معمول اجرنہ دے سکیں 'وہ ب چارے خود اسيخ نفع و نقصان پر قادر نهيل دو مرول كوكيا نفع و نقصان پنچا كيت بين جب وه دنيا مين كوئي افتيار نهيس ركمت تو آخرت مين كيا كرس مح جمال بير حال موكار

يُومُّالْاَيْجُزِى وَالِدُّعَنُ وَلَدِهُولَا مَوْلُودُهُوجَازِعَنُ وَالِدِهِشَيْنَا (پ١٣٦٣) يت ٢٣) جس دن نه کوئی باپ اپنے بیٹے کی طرف سے کھ مطالبہ ادا کرسے گا اور نہ کوئی بیٹای ہے کہ وہ اپنے باپ کی طرف سے ذراہی مطالبہ اداکرے۔

دہاں تو انبیاء بھی نفسی نفسی نگاریں ہے 'ید ریا کاری کی جالت ہے کہ وہ آخرت کے ثواب اور اللہ کے تقرقب کو دنیا کی جموثی طع کے عوض لوگوں کے ہاتھوں فروخت کردہا ہے 'اس حقیقت میں کسی جلک کی گجائش نہیں ہے کہ اللہ کی عہادت کے ذریعے ریا کرنے والا اس کے فضب کا مستق ہے ' حقا بھی اور ثقانا بھی اور یہ اس وقت ہے جب کہ وہ اس اطاحت پر اجری دیت بھی رکھتا ہو 'اور اجری نیت نہ رکھتا ہو تو یہ شرک ہے 'اور اظامی فی الذین کے منافی عمل ہے اس کا تھم ہم کتاب الوظامی میں میان کر بھے ہیں 'اور معزت معید ابن المستب کا اید افراعی اس پر والمت کرتا ہے کہ ایسے عمل میں اے قطعاً کوئی ثواب نہ ملے گا۔

ریا کے درجات : جانا جاہے کہ ریا کے بعض درجات بعض ہے شدید تر ہیں 'ریا کے درجات میں یہ نفاوت اس کے ارکان کے اختلاف کی بناپر ہے اور ریا کے تین ارکان ہیں 'اول ریا دوم جس چزہے ریا کی جائے 'موم جس کے لیے ریا کی جائے۔

يهلا رُكن : ريا- ننس ريا يدمال سے خالى نهيں يا وہ محرّة موكى يعنى اس ميں الله تعالى كى عبادت اور ثواب كى نيت نه موكى يا ثواب كا ارادہ موكا تويہ توى تر بحى موسكتا ہے ، ضعيف تر بھى موسكتا ہى اور ريا كے برابر بھى۔ اس احتبار سے ريا كے چار درجات موجاتے ہیں۔

احياء العلوم بجلد سوم

سلا درجہ : اوریہ تمام درجات میں سخت ترہے کہ اراوہ تواب بالکل نہ ہو اسے کوئی فض لوگوں کے سامنے نماز پڑھ اگروہ تناہو آ او تماز نہ متا بعض او قات ایسا آدی بلا طمارت بھی نماز پڑھ لیتا ہے۔ ایسے فض کا متصد صرف ریاہے اس لیے اللہ کے نزدیک خضب کا مستق ہے ہی عم اس فض کا ہے جو لوگوں کی ذرخت کے خوف سے مال کی ذکوۃ اواکرے اور ثواب کی دبت ہو اگر اے یہ خوف نہ ہو آل ہر گزاوانہ کرتا۔

دوسرا درجہ : ثواب مقصود تو ہو اکین یہ مقصد ضعیف ہو القرض اگر وہ خلوت میں ہو تا تو یہ عمل نہ کرتا کیوں کہ ارادہ ثواب اتنا توی نہ ہو تاکہ اس سے تحریک ہوتی ہاں اگر ارادہ ثواب نہ ہمی ہو تا تب ہمی ریا کی دجہ سے وہ یہ عمل ضور کرتا ایہ درجہ پہلے درجے کے تریب ہے اس میں ارادۂ ثواب کا شائبہ تو ہے لیکن اتنا زیادہ نہیں ہے کہ اس سے عمل کو تحریک ہو ایسا فض ہمی خضبِ اللی کا مستق ہے۔

تیسرا درجہ : بہ ہے کہ قصد ریا 'ادر ارادہ ٹواب دونوں برابر ہوں ' شاہ اگر دونوں ارادے جمع ہوتے تو ریا کرتا 'اگر ایک ہوتا دوسرا نہ ہو آتو عمل کی رخبت نہ ہوتی 'اس محض کا حال ہے ہے کہ اس نے جتنا سٹوارا ہے اتنا ہی بگاڑا ہمی ہے 'توقع ہے ہے کہ ایسے محض کو نہ ٹواب ملے اور نہ وہ عذاب میں گرفتار ہو 'یا اتنا ہی ٹواپ ملے جتنا عذاب ہو 'فا ہری دوایات سے طابت ہو تا ہے کہ ایسا محض بھی سلامت نہیں رہے گا۔ کتاب الوخلاص میں ہم اس موضوع پر محقکو کر بچکے ہیں۔

چوتھا درجہ : یہ کہ لوگوں کا عبادت سے باخر ہونا اس کے لیے اتن اہمیت کا حال نہ ہو جس قدرا سے تواب کی ضورت ہو' چنانچہ اگر لوگوں کو اطلاع نہ بھی ہو تب بھی وہ عبادت ترک نہ کرے' یا صرف ارادۂ عبادت اسے عمل پر نہ اکسائے ایسے فض کے بارے میں ہمارا خیال ہے ہے مجے علم اللہ کو ہے کہ وہ اپنے اصل تواب سے محروم نہیں ہوگا تاہم اسے تواب میں کی کا سامنا ضرور کرنا پڑے گا' یا اسے ارادہ ریا کے بعد رعذاب ہوگا اور ارادہ تواب کے بعد رتواب پائے گا۔ اس صورت میں بیر حدیث قدی "میں تمام بے نیا دوں سے زیادہ شرک سے بے نیا ز ہوں " پہلے تین درجات پر محمول ہوگی۔

روسرار کن : جن چیزوں کے ذریعے ریا کی جائے 'یہ اطاعات و عبادات ہیں۔اس رکن کے اعتبارے ریا کی دو تعمیں ہوتی ہیں ایک اصل عبادات سے ریا کرنا دو سرے عبادات کے اوصاف سے ریا کرنا کتم جو ریا کرنا دو سرے عبادات کے اوصاف سے ریا کرنا کتم جو ریا کی سخت ترین فتم ہے تین درجات پر منظمتال ہے۔

سلا درجہ: اصل ایمان سے ریا کرتا۔ یہ ریا کا انتہائی سخت اور شدید باب ہے۔ ایمان کے ذریعے ریا کرنے والا کھلا کا فرہے 'وہ بیشہ جہتم میں رہے گا۔ یہ وہ فض ہے جو زیان سے شہادت کے مطلے ادا کرے 'اور اس کا باطن ان کی کلفیب کرے 'اس کا دل ایمان سے خالی ہو' اور خاہری اصفاء اسلام کا اطلان کرتے ہوں' ایسے لوگوں کے بارے میں اللہ تعالی نے متعدد 'ایات نازل فرمائی ہیں۔ ایک جگہ ارشادے:۔

إِنَّاجُاءُكُ المُنَافِقُونَ قَالُوانَشُهَدُ الْكَلَرَسُولُ اللَّهِ وَاللَّهُ يَعَلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَشُهَدُ إِنَّالْمُنَافِقِينَ لِكَاذِبُونَ (ب٨١٨ عنه)

جب آپ کے پاس یہ منافقین آتے ہیں آ کتے ہیں کہ ہم دل سے کوائی دیتے ہیں کہ بیک آپ اللہ کے رسول ہیں اور یہ اللہ تعالی کوائی دیتا ہے کہ رسول ہیں (اس کے باوجود) اللہ تعالی کوائی دیتا ہے کہ یہ منافقین (اس کے باوجود) اللہ تعالی کوائی دیتا ہے کہ یہ منافقین (اس کمنے میں) جمولے ہیں۔

این ان کا قول ان کے ول کی ترجمانی تمیں کرنا۔ ایک جگد ارشاد فرمایا۔

احياء العلوم جلد سوم

وَمِنَ النَّاسِ مَنُ يُّعُجِبُكَ قَوْلُمُغِي الْحَيَاةِ التَّنْيَاوَيُشُهِدُ اللَّهَ عَلَى مَافِيُ قَلْمِ وَهُوَ الدَّالَخِصَامُ وَإِذَا نُولِي سَعَلَى فِي الأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهُلِكَ الْحَرَّثُ وَالنَّسُلُ \* وَاللَّهُ لَا يُحِبُ الْفَسَادَ (ب١٥ مَتِهُ ٢٠٥)

اوربعضا آدی ایسابھی ہے کہ آپ کو اس کی تفتگوجو محض دنیوی غرض سے ہوتی ہے مزودار معلوم ہواور وہ اللہ تعالیٰ کو حاضرو نا ضربتا آ ہے اپنے افی الفتمیر پر' حالا نکدوہ آپ کی مخالفت میں نمایت شدید ہے اور جب پیٹے پھیرتا ہے تو اس دوڑ دھوپ میں پھر آ رہتا ہے کہ شہر میں فساد کرے' اور (کسی کے) کھیت یا موسفی کو تلف کردے اور اللہ تعالیٰ فساد کو پہند نمیں فرمائے۔

ایک آیت بہے ہے۔

وَإِذَاكَفُوكُمْ قَالُوالْمَنَا وَإِفَا حَلُواعَضُّواعَلَيْكُمُ الْأَنَامِلَ مِنَ الْغَيْظِ (ب٣١٣) عده) اوريه لوگ جب تم سے ملتے ہيں كم م ايمان لائ اور جب الگ ہوتے ہيں تو تم پر اپن الکياں كا حال كا حالت بيں ادے غيل ك

نيزارشاد فرمايا :\_

يُرَّ الْنُونَ النَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ اللَّهَ اللَّهَ قَلِيكُونَ اللَّهَ اللَّهَ قَلِيكُونَ النَّهَ اللَّهَ قَلِيكُونَ النَّهَ اللَّهَ قَلَيكُونَ النَّهَ اللَّهُ اللَّ

صرف آدمیوں کو د کھلاتے ہیں اور اللہ تعالی کا ذکر بھی نہیں کرتے گربہت ہی مختر مُعلَّق ہورہے ہیں وونوں کے درمیان نداد حرنہ اُد حر۔

منافقین کے سلسلے میں اس طرح کی ہے شار آیتی ہیں۔ ابتدائے اسلام میں نفاق بہت زیادہ تھا کہ لوگ کمی مقصد کے لیے اسلام قبول کرلیتے تھے 'ہمار' زمانے میں اس طرح کا نفاق کم پایا جا تا ہے 'لین الیسے لوگ اب بھی بہت ہیں جو طورین کے نظریات پر بقین رکھتے ہیں 'اور دوزخ جنت اور قیامت وغیرہ کا دل میں انکار کرتے ہیں 'یا اباحیت پندوں کی ابتباع میں شرع احکام کو منسوخ سمجھتے ہیں کین زبان سے ان معقدات کے ہیں کین زبان سے ان معقدات کے خواد میں میں جو بھشہ بیشہ جنم میں دہیں گئے ہیں کی انتها ہے ان کا حال تو کھلے خلاف طا ہر کرتے ہیں ایسے لوگ ریا کار منافقین میں سے ہیں جو بھشہ بیشہ جنم میں دہیں گئے ہیں یا کی انتها ہے ان کا حال تو کھلے کافروں سے بھی بدتر میں میں دہیں کرتے۔

دو سراورجہ: یہ ہے کہ اصل دین کی تقدیق کے ساتھ اصول عبادات کے ذریعے رہا کیا جائے۔ یہ می اللہ کے نزدیک سخت گناہ کی بات ہے 'لین پہلے درج کے مقابلے میں محم ہے اس کی مثال ایسی ہے جیے کسی محف کا مال دو مرے کے پاس ہو اوروہ اسے زکوۃ اداکرنے کا حکم رہتا ہو'اس محف کی برخت کے فوف سے جس کے پاس مال ہو' الا لکہ اگر خود اس کے پاس مال ہو آا تو ادانہ کر آ' یا ایک محض جو عام طور پر نماز نہیں پڑھتا لیکن اس دقت نماز پڑھنے کے لیے آٹھ جا آ ہے جب چند لوگوں کے درمیان ہو اور نماز کا دقت آجائے یا اجماعیت سے مجبور ہو کر دوڑ ہے 'اور انظار کرتے کے لیے تمانی کا محقر رہے' اس طرح جمد کی نماز کے مجد میں پننچ حالا لکہ اگر ذرمت کا خوف نہ ہو آ تو اسے بھٹے گی پوا بھی ٹنہ ہوتی یا لوگوں کے خوف سے اپنی خواہش کے برخلاف کے مجد میں بننچ حالا لکہ اگر ذرمت کا خوف نہ ہو آ تو اسے بھٹے گی پوا بھی ٹنہ ہوتی یا لوگوں کے خوف سے اپنی خواہش کے برخلاف صلار حمی کرے یا دالڈیل کے لیے جائے' یہ تمام اعمال ریا بیس محتر میں بھٹے میں ان ختم نہیں ہو تا جہ ہو تھر کرت کرے کے اور ایک خوف کو وہ جاد ہی قصد ہی کرتا ہے جی کہ اگر اسے فیراللہ کا ہورہ کرتے کے بین کما جائے تو وہ ہر گز اس کے لیے تیار نہ ہو تا ہم وہ مستی کی وجہ سے عبادات چھوڑ دیتا ہے' لوگوں کو دیکھ کراس میں بڑا کے کہا جائے تو وہ ہر گز اس کے لیے تیار نہ ہو تا ہم وہ مستی کی وجہ سے عبادات چھوڑ دیتا ہے' لوگوں کو دیکھ کراس میں بڑا کے کہا جائے تو وہ ہر گز اس کے لیے تیار نہ ہو تا ہم وہ مستی کی وجہ سے عبادات چھوڑ دیتا ہے' لوگوں کو دیکھ کراس میں بڑا کے ہو جائے ' اور عبادات میں لگ جا تا ہے' ایسے محف کو لوگوں کے دلوں میں مزدات اللہ کے زدیک مزدات سے نوادہ محبوب ہو اسے اور عبادات میں لگ جا تا ہے' ایسے محف کو لوگوں کے دلوں میں مزدات اللہ کے زدیک مزدات میں لگ جا تا ہے' ایسے محف کو لوگوں کے دلوں میں مزدات اللہ کے زدیک مزدات سے نوادہ محبوب ہو اسے اسے اس کے اور عبادات میں لگ جا تا ہے' ایسے محف کو لوگوں کے دلوں میں مزدات اللہ کے زدو کے اس کی اور کی مزدات میں لگ جا تا ہے۔ اس کی مدین کی مدین کی مدین کی دو اس کی مدین کے دو اس کی مدین کی دو کی مدین کی کی دو کر کے کر اس میں بڑا کی کے دو کر کی مدین کے دو کر کی کر اس کے دو کر کی کر اس کے دو کر کی کر اس کے کر اس کی کو کو کو کر کی کر کر کے کر اس کی کر اس کی کر اس کے کر اس کی کر اس کی کر اس کی کر

احياء العلوم جلدسوم

دوسری قسم کے اوصاف عبادات سے ریا : اس کے بھی تین درج ہیں۔

سلادرج : بہ کہ ایسے قتل میں ریا کرے جس کے ترک ہے عہادت میں نقص پیدا ہو ، چیسے کوئی قض تماز میں گلت کرنے کی نیت ہے جلدی جلدی جلدی رک ہے وہ اور قرآت وقیام کرے 'ادھراُدھر بھی ہاتفت نہ ہو 'اور ہو تین کے درمیان بھی سکون سے بیٹے 'حضرت عبداللہ ابن مسعود فراتے ہیں کہ جو قض ایسا کرتا ہے وہ اللہ تعالی ابات کرتا ہے بینی وہ اس کی پروا جمیں کرتا ہے در اللہ تعالی میری تعالی کے اعوال پر مطلع ہے 'کین جب یہ ویکتا ہے کہ لوگوں کو معلوم ہوگا تو انچی طرح نماز پر سے لگا ہے' تنائی میں انچی طرح پڑھے یا گری طرح کوئی احساس نمیں ہوتا۔ یہ ایسا ہی ہے جو کوئی قض کس کے سامنے کھی ہے لگ کر' یہ بازل بھیلا کر بیٹے 'اور اچا تک اس وو سرے آدی کا فلام یا لوگر آجائے آدا بی رفست درست کرلے 'اس کا مطلب یہ ہوگا کہ وہ بازل بھیلا کر بیٹے 'اور اچا تک اس و سرے آدی کا فلام یا لوگر آجائے آدا بی رفست درست کرلے 'اس کا مطلب یہ ہوگا کہ وہ بازل کو آقا پر ترجع دیتا ہے اور آقا کی تو بین کرتا ہے 'اس طرح بو قض ذکر قرق میں کوئے سے فیبت اور فیش گوئی نہ کرے تو یہ را لوگوں کی موجودگی میں اچھا مال اوا کرے تاکہ وہ یرا نہ کمیں 'یا بدو، دار فرشت کے خوف سے فیبت اور فیش گوئی نہ کرے تو یہ را جس میں مواسل عبوں میا اصول عبادات سے بھی میا اصول عبادات سے بھی میا اصول عبادات سے ہوئی ہو۔ لیکن یہ را ایسی نہیں ہو اصول عبادات سے ہوئی ہو۔

آگر رہا یہ کے کہ میں لوگوں کی زبانوں کو نیبت سے بچانے کے لئے ایہا کرنا ہوں اس لئے کہ جبوہ ملکے بھکے رکوع و ہوو کر سے النقات ، مختصر تیام و قرآت دیکھیں کے قوان کی زبانیں ذرست اور فیست کریں گی میں ان کے سامنے انجھی طرح عبادت کرکے انھیں مصیت سے بچانے کے لیے تحسین عبادت کرتے ہو شیطانی فریب ہے آگر فور کرد قواس میں تہمارا فقصان لوگوں کے فائدے کے مقابلے میں زیادہ ہے کیونکہ نماز اللہ کے یماں تہمارے تقریب کا دسیلہ اور تہماری فدمت میں کی آئے گے آگر تم دئی جزیب سے ایماکرتے ہوقت تہمیں اپنے نفس کے مقابلے میں دو سروں کا زیادہ تہمیں اپنے نفس کا خیال زیادہ ہوتا چاہیے وہ تہماری قرجہ کا زیادہ مستق ہے۔ آگر تم اپنے نفس کے مقابلے میں دو سروں کا زیادہ تہمیں اپنے نفس کے مقابلے میں دو سروں کا زیادہ خیال رکھتے ہوتو تہماری مثال اس مخص کی سے جو نقد انعام یا جا کی جامل کرنے کے لئے بادشاہ کی فدمت میں کنز چش کرنے کا ادادہ رکھتا ہو 'اور کنز اند می 'نگزی اور بد صورت ہو 'کھر کی نسی کہ اند می نگڑی کئی گاڑا نموں نے کنزد کی کہ آگر انموں نے کنزد کی کہ اندر کی کہ آگر انموں نے کنزد کی کہ کو کہ میں کہ کا کا کہ کہ کہ اندر کی کہ آگر انموں نے کنزد کی کہ آگر کہ کہ کہ کہ کہ کہ کا کہ کہ کہ کو کہ کو کہ کو کہ کہ کہ کو کہ کو کی کہ کی کہ کہ کہ کہ کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ کہ کو کہ کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ کہ کہ کو کہ کہ کو کہ کی کو کہ کو کی کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کہ کر کے کا کہ کو کو کہ کو کو کہ کو کر کو کہ کو

کے اور ذاق اڑائیں کے والا تکہ ہوتا ہے چاہیے تھا کہ بادشاہ کی نظی ہے ڈرتا فلاموں اور وزیروں کی پرواہ بھی نہ کرتا ہاں اس سلطے میں ریا کار کی دو حالتیں ہو سکتی ہیں ایک ہید کہ ریاہے صرف مزات اور تعریف کا خواہ شند ہو 'یہ تعلی طور پر حرام ہے ' دو سری حالت ہے کہ دل میں خیال کرے کہ اگر رکوع و بجودا جھی طرح اواکر تا ہو تو اظامی نہیں ہو پاتا اور اگر ان میں تخفیف کرتا ہوں تو میری نماز اللہ کے یمان تا تھی رہتی ہے اور لوگوں کی غیبت اور ذرخت کا بھی سامنا کرتا پر تا ہے جس سے جھے قلبی افت ہوگ اب اب اگر میں رکوع و بجودا جھی طرح کروں تو نماز کا لقص تو دور نہ ہو سکتے گا کیوں کہ خلوص نہیں تاہم میں اس طرح لوگوں کی غیبت اور ذرخت کی افت سے بھی طرح نہ کروں ' واب ہو تو کو گا کیوں کہ خلوص نہیں تاہم میں اس طرح لوگوں کی غیبت رہوں ' اور لوگوں کی افت ہمی ہوائے کہ طرح اور کرتا ہو تو اجھی طرح اور کرتا واب ہوں ہو اور نہ کرسکتے تو ہمترہ ہے کہ نماز پڑھے والے تر خلوص کے ساتھ رکوع و بھودا جھی طرح اور کرتا واب ہوں ہوں کہ ساتھ کرتا ہوں کہ در سے واب کو کروں کہ در اور اللہ کے ساتھ کرتا معسبت ہوں کہ در ہوں کا کوئوں کی ذرخت و غیبت سے ابنا وفاح کرے 'کیوں کہ یہ استہ زاء ہے ' اور اللہ کے ساتھ کرتا معسبت ہوں کہ در ہوں کا در اللہ کے ساتھ کرتا معسبت ہوں کہ در اللہ کی اطاحت کے ذریعے رہا کرے لوگوں کی ذرخت و غیبت سے ابنا وفاح کرتا ہوں کہ در اور اللہ کے ساتھ کرتا معسبت ہے۔ ' اور اللہ کے ساتھ کرتا معسبت ہے۔ ' اور اللہ کے ساتھ کرتا معسبت ہے۔ ' اور اللہ کے ساتھ کرتا معسبت ہے۔

دو سرا درجید : یہ ب کہ ریا ایسے قتل میں کرے جس کے نہ کرنے سے عبادت میں کمی قتم کا نقصان نہ ہو تا ہو ، محروہ قتل عبادت کا محملہ اور تمتہ ہو جیسے رکوع و مجود اور قیام طویل کرنا ، ہاتھ اٹھاتے وقت اچھی بیکت افتیار کرنا ، تجبیر اول کے لیے سبقت کرنا ، قومہ انچھی طرح کرنا ، معمول سے زیادہ قرآت کرنا ، رمضان کے روزوں میں خلوت افتیار کرنا ، زیاد سے زیادہ سکوت کرنا ، زکوۃ میں انچھا مال دینا 'یا کفارات میں زیادہ قبت کے خلام آزاد کرناوغیرہ افعال کہ اگر تھا ہو تا تو انجام نہ دیتا۔

تیسرا درجہ : بیے کہ ریا زائد افغال سے کرے جو نئس نوا فل سے بھی فارج ہوں جیے سب سے پہلے ٹراز کے لیے پنچنا منو اقل میں جکد حاصل کرتا 'امام کی دائیں جانب کھڑا ہونا' وفیرو امور کہ تمائی میں ان پر عمل نہ کرتا۔ دو سرے رکن کے لحاظ سے ریا کی یہ تعمیں ہیں 'ان میں سے بعض صور تیں بعض کی بہ نسبت بری ہیں 'اچھی کوئی صورت نہیں ہے۔

تيسرار كن- جس كے ليے رياكى جائے : رياكار كاكوئى نہ كوئى مقدد ضور ہوتا ہے جمعى وہ مال كے ليے رياكر تا ہے بمعى جاءكے ليے اور بمعى كى اور مقدد كى خاطر- اس كے بعى جن درج ہيں۔

 MYZ

خواہش ہوئی کہ وہ اس کناہ سے بری الدِّمہ قرار دیتے جائیں اس مقعد کے لیے وہ تقوی کا لبادہ او زمتے ہیں جیسے کسی مخص نے ابات میں خیانت کی جب لوگوں نے متم کیا قراس نے بال صدفہ کرنا شروع کردیا ناکہ لوگ یہ کمیں کہ جو مخص اپنا مال اللہ کی راہ میں اس طرح کٹا تا ہو وہ وہ سرے کے مال پر کس طرح قابض ہوسکتا ہے 'یا جیسے کسی مخص پر عورت یا لاکے کے ساتھ بدکار کی تھت لگائی جائے تو وہ اس تھت سے اپنی برات کے لیے خوف خدا 'اور تقونی کا زیادہ سے زیادہ مظاہرہ کرے۔

روسرا درجہ : یہ ہے کہ ریا ہے دنیا کی جائز اقد تیں حاصل کرنا مقصد ہو جیسے ال ایک خوب صورت یا شریف عورت ہے نکاح دفیرو۔ مثلاً کمی فض کا آہ و بکا کرنا کیا وظاو تذکیر میں مشنول ہونا باکہ لوگ اسے مال دیں کیا عورتیں اس کے ساتھ ازدواجی رشتے میں نسلک ہونے کی خواہش کریں باکہ جو عورت ذہن میں منعتین ہے وہ لکاح میں آجائے یا کمی شریف عورت سے نکاح ہوجائے ا یا جیسے کوئی منص عالم و عابد کی بین سے شادی کرنے کے لیے علم اور عبادت کا مظاہرہ کرے تاکہ باب اپنی بینی کو اس سے وابست کردے یہ حرام ریا ہے کیوں کہ یہ ریا کار اللہ کی اطاعت سے متاج دغدی کا طالب ہوتا ہے ، محرید درجہ اول درج کی بہ نبست کم

ہے۔ کیونکداس میں مطلوب فی نفسہ مباح توہے مطلوب مجی حرام ہوتو معالمہ اور تھین ہوجا تاہے۔

نيسرادرجي: بيب كدند مقعد دنياوى لدّت موند مال عاصل كرنا موند نكاح كرنا مونكين ده اس خوف عادت كامظامره كرنا موكد أكر اس نے عبادت نميں كى تولوگ اسے حقارت كى نظرت ديكميں محے اور اسے مخصوص بندوں اور زاہدوں ميں شار نسیں کیا جائے گا' بلکہ اسے ایک عام انسان سمجھ کر نظراندا ز کردیا جائے گا' جیسے کوئی تیر چلنے کاعادی ہو الیکن جب اسے یہ معلوم ہو کہ وہ لوگوں کی نظروں کا مرکز بنا ہوا ہے تواہی رفار اعمی بنائے اور تیزردی ترک کردے باکہ لوگ اے گرابرا سجھنے کے بجائے باوقار انسان سمجے پر مجبور موں۔ اس طرح تو بین کے خوف سے بنی نداق اور مسرت کے مواقع پر استعفار پر صنا مسلم ی آبی بحرنا اورغم وألم طا ہر كرنا اوريه كمناكه آدى اسے آپ سے كس قدر غافل ہے حالا نكه الله خوب جانبا ہے كه أكروہ تها ہو آلوا سے نسی ذات سے کوئی کرانی ند موتی ورہ تو مرف اس فدر کد کسیں اوگ حقارت کی نظرے ندویکھنے کلیں وہ محض بھی اس دُموسی ہے جو لوگوں کو تراوت ، تتجر، جعرات اور پرے روزوں میں مشغول دیکھ کرخود بھی ان کے ساتھ شریک موجائے کہ لوگ اے کال ند كميں اور اے عام آدى قرار ندويں- اكر اے تھا چھوڑ ديا جائے تو ان ميں سے كوئى بمى عمل ند كرے ' يا جيسے كوئى مخض عادورا " ہوم عرف اور اُشرح م میں بیاس کے باوجود پانی نہ ہے محض اس خوف سے کہ اگر لوگوں نے دیکھ لیا تو وہ اسے روزہ خور کس مے حالا تکہ اب وہ اس فلط فنی میں جتلا ہیں کہ بیر روزہ ہے ہے اس فلط فنی کو برقرار رکنے کے لیے وہ کھانا پیٹ و ژویتا ہے یمی مال ان کا ہے جو روزہ وار کملاتے کے شوق میں گری کے ونوں میں بھی پانی نہیں پیتے ، بعض او قات اگر چہ وہ اپنے روزہ وار ہونے کی وضاحت نمیں کرتا لیکن اس طرح کے الفاظ استعال کرتاہے جس سے بیات ثابت ہو کہ وہ روزے سے ہے اس مخص نے دو برائیاں ایک ساتھ جمع کی ہیں ایک تو روزہ دار ہوں کاو مولی کیا ہے چراہے آپ کو مخلص اور بے رہا بھی سمجماہے علط منبی میہ ہے کہ مں نے اپی عبادت کا اظمار نہیں کیا اس کے باوجودوہ ریا کارہ پھرجب اے شدت سے پیاس گلتی ہے اور مبر کا پارانسیس رہاتو کوئی مذرصر احدة یا کناید پیش کرتا ہے شا این آپ کو کسی ایے مرض میں جالا بلا تا ہے جس میں بیاس نیادہ گئی ہے اورجس میں روزہ رکھنا محت کے لیے نقصان دو ہے کیا یہ کتا ہے کہ میں نے فلال فض کی خوشی کے لیے روزہ ا فار کیا ہے۔ پھر بعض لوگ آتے عماط موتے ہیں کہ پانی پینے کے ساتھ ہی مذر نہیں کرتے تاکہ لوگ ریا کا کمان نہ کرنے بلکہ تموڑی در توقف کر کے منتکو کا کوئی پہلو تکال کر عذر کرتے ہیں ' مثلا کوئی یہ کہتا ہے کہ فلاں مخص کو اپنے دوستوں سے بدی محبت ہے اس کی یہ انتہائی خواہش رہتی ہے کہ کوئی محض اس کے ساتھ وسترخوان پر بیٹے اور اس کی دعوت فبول کرے " آج اس نے مجمد پر زور ڈالا ' حالا نکہ میں روزے سے تھا، لیکن میں لے اس کی خوشی کے لیے روزہ افطار کرلیا ، کوئی یہ عذر رکھتا ہے کہ میری والدہ کا دل برا کمزورہے ، اور میرے بارے میں وہ بیشہ متعکر رہتی ہیں ان کا خیال تھا کہ اگر آج میں نے روز رکھاتو بھار پر جاؤں گا ان کی خواہش کا حرام کرتے

ہوئے میں نے روزہ افطار کرلیا۔ یہ تمام ہاتیں ریا کے دائرے میں آتی ہیں' آدی ای وقت انہیں اپنی زبان سے نکا آ ہے جب ریا کے جرافیم اس کے رک وریشے میں پوری طرح سرایت کرجاتے ہیں' قلص آدی کو اس کی پروا بھی نہیں ہوتی کہ لوگ اس کے ہرافیم اس کے برافیم اس کے داخیہ اگر وہ روزہ نہیں رکھا تو یہ بھی جانا ہے کہ اللہ تعالی میرے حال پر مطلع ہے اس لیا دہ ہر گزیہ نہیں جاہتا کہ اللہ کے علم کے خلاف کوئی بات کے اور فریب دے' اور اگر روزہ رکھتا ہے تو اللہ کے علم واطلاع پر تناعت کرتا ہے' اس میں کسی دو سرے کو شریک نہیں کرتا۔ بھی آدی یہ سوچتا ہے کہ اگر میں نے اپنی عبادت کا اظہار کیا تو میری اقتراء میں لوگ عبادت کریں گئے اور میری طرح دو سرول کو بھی اجرو تو اب حاصل ہوگا۔ اس میں شیطان کے لیے فریب دیے کی بڑی گنجا کش ہے۔ اس مقصد کے لیے اظہار جن شرائط کے ساتھ جائز ہے ان کی تفصیل عقریب بیان کی جائے گی۔

یہ ریا کے درجات 'ریاکاروں کی اقسام و مراتب کی تفسیل معی 'تمام ریا کاراللہ تعالی کے شدید غصے اور نارافتگی کے مستحق ہیں ' ریا سلکات میں انتخابی شدید ہے 'اس کی شدّت کا اوئی مظاہرہ یہ ہے کہ اس میں ایس آمیز شیں ہیں جو چیو ٹی کی جال ہے ہمی زیادہ مخفی رہتی ہیں 'جیسا کہ حدیث شریف میں ذکر کیا گیا ہے (احمر 'طرانی۔ ابوموٹی اشعری ) بوے بوے علاء اور مقلند یماں لغزش کھا جاتے ہیں 'ان جابلوں کا تو ذکر ہی کیا ہے جنہیں نفس کی آفتوں کا علم نہیں ہے۔

چیونیٰ کی چال سے زیادہ مخفی ریا : ریا ک تشمیل ہیں ، طِی اور خف جی وہ ہے جس سے عمل پر تحریک ملت ہے ، اگرچہ ثواب کی نیت نہ ہو' یہ ریا کی سب سے واضح فتم ہے۔ اور اس ہے کم خفی دہ ریا ہے کہ اگر مرف دی ریا ہو تو اس سے عمل کو تحریک نہ ہو الیکن جو عمل تواب کی نیت سے کیا جا تا ہے وہ اس کی وجہ سے سل اور ہلکا معلوم ہو امثال کے طور پر ایک مخص کو ہررات تتجد برصنے کی عادت ہے ، تاہم پرصنے میں دشواری ہوتی ہے ، بری مشکل سے طبیعت بستر چموڑتے پر رضا مند ہوتی ہے ، لیکن جب کوئی ممان آجا آ ہے تو طبیعت میں نشاط پیدا ہوجا آ ہے اور تجدی نماز اپنی تمام ترد شوار پوں کے باوجود آسان نظر آنے لگتی ہے والا لکہ یہ بھی معلوم ہے کہ اگر اسے تواب کی امیدنہ ہوتی تو محض ممانوں کی رہا کی دجہ سے ہم کز نمازنہ پڑھتا۔ اس سے کم خفی دہ رہا ہے جو نہ عمل میں مور ہوتی ہے اور نہ اسے آسان بناتی ہے۔ لیکن اس کے باوجودول کے اندر پوشدہ ہو کیوں کہ اس سے عمل کو تحریک نہیں ہوتی اس لیے اسے علامات کے بغیر پیچانتا ممکن نہیں ہے۔ اور اس کی واضح تر علامت یہ ہے کہ وہ اس بات سے خوش ہو کہ لوگ اس كى عبادت سے واقف ميں 'چنانچہ بت سے نيك اور عمل ميں مقلع بندے ريا كار نبيں ہوتے 'نہ ريا كے ليے عبادت کرتے ہیں بلکہ اے دل سے ناپند کرتے ہیں 'لیکن جب اوگ ان کی عبادت سے واقف ہوتے ہیں تو اس سے انہیں خوشی اور راحت محسوس ہوتی ہے اور ول سے شدت عبادت کا اثر زائل ہوجاتا ہے یہ خوشی ریائے خفی پر ولالت کرتی ہے ، اگر لوگوں کی طرف النفات نه مو تا تو بر كزيه خوشى ظا برنه موتى- ريا ان ك دل من اس طرح جميى موئى متى جس طرح بقريس چنگارى جميى ربتی ہے۔ لوگوں کی اطلاع سے خوشی اور مسرت کا اثر ظاہر ہوتاہے، جس طرح پھرے رکڑنے میں چنگاری ظاہر ہوتی ہے پھر کیوں كەلوگون كى اطلاع سے خوشى تو ہوتى ہے 'كيكن كراہت سے اس كا تدارك نيس كياجا يا اس ليے بيد خوشى ريا كى مخنى رگ كے ليے غذا فراہم كرتى بيال تك كدوه مخفى رك نفس ير حركت كرنے لكتى بي اوريد جاہتى ہے كد كسى طرح لوگوں كوعلم موجائے خواه اشارے کنائے سے ہو وضاحت کے ساتھ نہ ہو ابعض او قات بے رک اتن مخنی ہوتی ہے کہ نہ اشاروں سے اطلاع کی طالب ہوتی ب اورنه تفريح كلام س كلد عادات وأطوار س اطلاع بابتى ب بعيد لاغرى جرب كازرورتك يست آواز ، بونول كى خكلى ، چرے پر آنسوؤل کے نشانات نیند کاغلبہ وغیرہ امور جن سے تبخر کے لیے شب بیداری ظاہر ہوتی ہے بہمی یہ رک اتن مخفی ہوتی ب كه ند لوكول كى اطلاع كى خوابش بوتى ب اورند اپنى اطاعت كے اظهار سے خوشى بوتى بے ليكن وہ يہ ضرور چاہتا ہے كه لوگ اے سلام کرنے میں کمل کریں 'خندہ دوئی سے ملیں 'احرام کریں اس کی ستائش کریں اس کی ضروریات بوری کرے خوش ہوں ' تع و شراء کے معاملات میں رعایت کریں اس کے لیے جگہ چھوڑ دیں ان امور میں اگر کسی سے کو آئی سرزد ہوتی ہے تو دل پر

14

احياء العلوم جلدسوم

نمایت شاق گذر آئے 'اور اے دل میں نمایت بعیر سمجھتا ہے کہ لوگ ان امور میں کو آئی کریں گویا وہ اس عبادت کے ذریعے جے
اس نے مخفی رکھا تھا لوگوں ہے احرام کا مقاضی ہو آئے آگر پہلے یہ عبادت نہ کی ہوتی تولوگوں کی اس کو آئی کو بعید تصور نہ کر آ۔
کیوں کہ اس عبادت میں اللہ تعالیٰ کے علم پر قاعت نہیں کی منی اس لیے ریائے خفی ہے فالی نہیں رہی جو چیو نئی کی جال ہے بھی
زیاوہ مخفی ہے۔ اس طرح کے ریائے خفی ہے بھی اعمال ضائع ہو بھتے ہی 'اس سے صدیقین کے علاوہ کوئی محفوظ نہیں رہتا۔ چنانچہ حضرت علی کرتم اللہ وجد ہے مروی ہے کہ اللہ تعالی قیامت کے دن قاریوں سے کمیں گئے کہ کیا لوگ تہیں کم داموں پر چیزیں نہیں دیتے تھے کہا تہ ہیں سلام کرنے میں پہل نہیں کی جاتی تھی 'کیا تہماری ضرور توں کی بھیل میں لوگ چیش چیش نہیں رہتے تھے حدیث شریف میں ایسے ہی لوگوں کے متعلق فرمایا گیا:۔

لااجرلكم قداستوفيتم اجوركم

تمارے لیے کوئی اجرشیں عمر فابتا اجربورا بورا لے ایا ہے۔

عبدالله ابن المبارك فرات بين كه ومب ابن منبّر ب روايت من كه ايك سياح في الميخ دوستول سه كماكم بم في سركشي اور نافرمانی کے خوف سے اپنا مال چھوڑ دیا 'اوراپے ہوی بچوں سے جدائی اختیار کی 'لیکن مجھے یہ خوف ہے کہ مالدار جس قدرا پنے مال کی وجہ سے سرکش ہوجاتے ہیں اس سے کمیں زیادہ ہم دین کی وجہ سے سرکش نہ بن جائیں 'چنانچہ جب ہم کی سے ملتے ہیں تو یہ چاہتے ہیں کہ ماری دیداری کی دجہ سے وہ مخص مارا احرام کرے اورجب ہم کچے خریدتے ہیں و نرخ میں کی کی خواہش کرتے ہیں ' یہ مقولہ اس ملک کے بادشاہ تک پہنچا تو وہ اپنے لفکر کے ہمراہ اس سیاح بزرگ کی زیارت کے لیے آیا ' یماں تک کہ بہاڑاور جنگل لوگوں سے بھرے مجے 'سیاح نے بوچھا یہ کیسا ہوم ہے 'لوگوں نے عرض کیا کہ بادشاہ سلامت آب سے ملا قات کرنے کے لیے آئے ہیں 'سیاح نے کھانا منگوایا 'لوگوں نے ساگ 'زینون کا تیل اور مجور کے بھے پیش کئے 'اس نے خوب منع بحر بحر کر جانوروں ک طرح کھانا شروع کردیا 'اتنے میں بادشاہ بھی پہنچ کیا 'اس نے لوگوں ہے بوچھا تہمارا مرشد کماں ہے؟ لوگوں نے سیاح کی طرف اشارہ كريا جو كهانا كمانے ميں معروف تھا' بادشاہ نے بوچھا آپ كے مزاج كيے ہيں' سياح نے جواب ديا: بخيرا بادشاہ نے كما اس كياس خرنس ہے یہ کمہ کروہ چلا گیا سیاح نے اس بات پر اللہ کا شکر اوا کیا کہ بادشاہ اس کی زمت کرتا ہوا والی گیا ہے۔ یہ حال ہو تا ہے مخلصین کایدلوگ بیشہ ریائے خفی سے ڈرتے رہے ہیں 'اور اس مرض کے علاج کے لیے بری جدوجد کرتے ہیں 'اپنے اعمال صالحہ سے لوگوں کی توجہ مثانے کے لیے فریب بھی دے دیتے ہیں عام طرح پر لوگ آپ عیوب اور مناہ چھیاتے ہیں لیکن الله ے یہ نیک بندے اپی نیکیاں اور اجھے اعمال چمپاتے ہیں تاکہ ان کے اعمال میں کسی ریا کی امیزش نہ ہو'اور قیامت کے روز برسر عام انسیں اخلاص کی جزاء طے یہ لوگ جانے ہیں کہ قیامت کے دن خالص عمل کے سواکوئی عمل تبول نہیں ہوگا اس دن نیکیوں ی سخت ضرورت ہوگی نہ وہاں مال نفع دے گا نہ اولاد کام آئے گی نہ باب آئے بیٹے کی مجمد مدر کرپائے گا اور نہ بیٹا باپ کو مصيبتوں سے نجات دلائے گا صريقين كو بھى اسے آپ سے سروكار موگا مرفض كى زبان پر نفسى نفسى موگا دوسرول كے بارے میں خیال ہمی نہ آئے گا'ان کی مثال ایس ہے جینے کوئی مخص فریعنہ نج کی ادائیگی کے لیے کمہ مرمہ جائے 'اوراپنے ساتھ کمرامغربی سكة بمي لے لے ميوں كدوبال كے لوكوں ميں كھوٹاسكة رائج نہيں ہے اور ضروريات زندگى سے مروقت واسط برانا ہے مسافرت کے دنوں میں نہ آدی کے پاس ممکانہ ہو آ ہے 'اور نہ دوست احباب ہوتے ہیں 'سفر کے دوران پیش آنے والی ضور تیں صرف کھرے سکوں سے بوری ہیں 'میں حال اربابِ قلوب کا ہے 'قیامت کے روز تقوی اور اخلاص کے علاوہ انہیں لیتی سے لیتی چیز بھی نفع نہ دے گی۔

ریائے خفی کے شوائب بے شار اور لا محدود ہیں' اس کی ایک بدی علامت یہ ہے کہ جب آدمی کے نزدیک جانوروں اور انسانوں کے علم واطلاع میں کوئی فرق باقی نہ رہے تو یہ سمجھ لو کہ وہ ریا سے خالی ہوگیا ہے' چنانچہ جب وہ بہائم سے بھی طع ختم کرلیتا ہے تب

ات یہ پردا نہیں ہوئی کہ اس کے سامنے جانور ہیں یا دورہ پینے والے بچ ایا سرے سے کوئی موجود نہیں ہے ایکی عہادت پر
مطلع ہے یا نہیں؟ اگر وہ محص مخلص ہے اور اللہ کے علم پر قناعت کرنے والا ہے تو وہ باشعور انسانوں سے بھی اسی طرح بے نیاز
رہے گاجس طرح بے وقوف بچوں اور جانوروں سے بے نیاز رہتا ہے محمیوں کہ وہ جانتا ہے کہ آدی خواہ وہ کتنی تی زیاوہ عشل کیوں
نہ رکھتا ہو نہ کسی کے رزق پر قادر ہے نہ موت پر نہ کسی کے قواب وعذاب میں کی بیشی کا افتیار رکھتا ہے۔ وہ بالکل اسی طرح مانور نیج اور مجنون عاج ہیں۔ اگر کسی نے بیٹروں کے علم کواس سے زیاوہ ایمیت دی تو کھا جائے گا کہ
عاجز و ب بس ہے جس طرح جانور نیج اور مجنون عاجز ہیں۔ اگر کسی نے بیٹروں کے علم کواس سے زیاوہ ایمیت دی تو کھا جائے گا کہ
وہ ریائے خفی کے شائد ہے سے خالی نہیں ہے ایکن یہ کہنا میج نہ ہوگا کہ ہرشائزہ ریا سے قواب ضائع ہوجا تا ہے اور اعمال بیکار
ہوجاتے ہیں 'بلکہ اس میں کچھ تنصیل ہے۔

کس ریا سے اعمال باطل ہوتے ہیں : اگر کوئی فض یہ کے کہ ہم تو کمی کو نہیں دیکھتے کہ وہ اپنی عہادت پر تو گوں کے مطلع ہونے سے خوش نہ ہو تا ہو' آیا ہر خوشی فدموم ہے یا کوئی خوشی فدموم ہے اور کوئی محود؟اس کا جواب یہ ہے کہ ہر خوشی فدموم نہیں ہے' بلکہ اس کیا کچ فتمیں ہیں' چارفتمیں انچمی ہیں' اور ایک بڑی

پہلی فتم ۔ توبیہ عابد کا مقصد اطاعت کو مخفی رکھنا اور اللہ کے لیے عہادت کو خالص بنانا تھا الیکن جب اوگوں کو اس کی اطلاع موتی تو وہ یہ سمجھا کہ اللہ نے اشیں مطلع کیا ہے "اور میری اچھا نیوں کو اس نے آشکارا کیا ہے "اس سے وہ یہ سمجھتا ہے کہ جمھے پر اللہ کا برا کرم ہو اور میں اس کی نظر کرم اور لطف وعنایت سے محروم نہیں ہوں "میں اپنی اطاعتیں اور معصیتیں مخفی رکھنا جا ہتا تھا لیکن اس نے میرے گناہوں کی پروہ پوشی کی اور میری عہادتوں سے پروہ افجالیا۔ اس سے زیاوہ اور کیا اطلف و کرم ہوسکتا ہے "اگر کوئی عابد اس نے میرے گناہوں کی پروہ پوشی کی اور میری عبادتوں سے بردہ افجالیا۔ اس سے خوش ہو کہ اللہ نے اس کی معمیتیں چھپا کر اور اطاعتیں خالم کرکے بدا کرم کیا ہے "اس طرح کی خوشی اس کے خوش ہو کہ اللہ نے اس کی معمیتیں چھپا کر اور اطاعتیں خالم کرکے بدا کرم کیا ہے "اس طرح کی خوشی المجھی ہے۔

قُلُ بِفَضُلِ اللَّهُ وَبِرُ حُمَّيْهِ فَيِهِ لَلِكَ فَلَيَّ فَرُ حُوال ١١١١ آيد ٨) آپ ان سے كمدو يجي وبس لوكول كو خدائ اس العام ورجت يرفوش مونا جائے۔

لین عابد الله کے یمال اپنی تولیت پرخوش ہوا نہ کہ اس کے کہ لوگ اس کی عبادت سے واقف ہیں۔

دوسری قتم : بیہ ہے کہ دنیا میں اس کرم خداوندی ہے بیہ نیک فال لے کرجس طرح اللہ نے دنیا میں میری نیکیاں ظاہری ہیں اور برائیاں چھپائی ہیں اس طرح کامعالمہ قیامت کے روز بھی ہوگا۔ مدیث میں ہے:۔

ماستراللهعلى عبدذنبافى الدنيا الاستره عليه فى الاخرة (ملم-ابوبرية) الله بند كجس عمل كودنيا من جميال كا آخرت من بحى اس كى يروه يوشى كرے كا-

تیسری قتم : بہ ہے کہ اپنی عبادت کے اظہار ہے یہ خیال کرے کہ لوگ اس کی افتدا کریں گے 'اس طرح اس کا اجر دو گنا ہوجائے گا 'لینی اے ان لوگوں کا بھی اجر ملے گا جنہوں نے اس کی افتدا میں عبادت کی اور خودا پی عبادت کا بھی اجر ملے گا ہمیوں کہ جس کی افتدا کی جاتی ہے حدیث کے مطابق اسے افتدا کرنے والوں کے مطابق اجر ملاکرتا ہے 'اور ان کے اجر میں کوئی کی نہیں ہوتی ' ثواب میں اضافہ ہونے سے یقینا خوش ہونا جا ہے۔

چوتھی قتم : یہ ہے کہ جن لوگوں نے اس کی تعریف کی ان کی تعریف ہے اس لیے خوش ہوا کہ انہوں نے تعریف کر کے اللہ تعالی کی اطاعت کو پند کیا ہے' اور اس کی اطاعت کا جذبہ موجود ہے' ورنہ الساعت کو پند کیا ہے' اور اس کی اطاعت کا جذبہ موجود ہے' ورنہ ایسے مؤمن بھی ہیں جو کسی نیک سیرت اور مطبح بندے کو دیکھ کرچلتے کڑھتے اور حمد کرتے ہیں' یا اس کی ذخت کرتے ہیں اور اس

PZ1

احياء العلوم اجلد سوم

کا زاق آڑاتے ہیں کیا اسے ریا کارکتے ہیں اس نوعیت کی خوشی کا حاصل ہیہ ہے کہ تعریف کرنے سے لوگوں کی حالت معلوم ہوگی اور ان کے ایمان کی صدافت واضح ہوگئی میس مطلع میں خال میں العمل ہوئے کی علامت یہ ہے کہ وہ جس طرح اپنی تعریف سے خوش ہو اس طرح دو سرے عبادت گذاروں کی تعریف کو گئی خوش ہو اگر اپنی تعریف سے خوش ہوا اور دو سروں کی تعریف سے حد کیا تو یہ اخلاص کے منافی ہوگا۔

یانچوس فتم : ندموم سے اور وہ یہ ہے کہ خوشی کا مثیع بید خیال ہو کہ لوگوں کے دلوں میں اس کی منزلت قائم ہو گئی ہے اس لیے تو وہ اس کی تعریف کرتے ہیں 'اس کی ضرور ٹیس پوری کرتے ہیں 'لشست و برخاست میں اس مقدم سیجھتے ہیں اور اس کے ساتھ اعزاز واکرام کامعالمہ کرتے ہیں۔

ریائے جلی اور ریائے خفی کی وہ قتمیں جن سے اعمال باطل ہوتے ہیں

اس سلسلے میں ہم یہ کہتے ہیں کہ اگر کسی بندے نے اپنی عبادت کی بنیاد اخلاص پر رکمی اس سے بعد ریا نے حملہ کیا تو یہ دیکھا جائے گاکہ ریا کا ظہور عبادت سے فراغث کے بعد ہوا ہے یا فراغت سے پہلے اگر فراغت کے بعد ریا کے ظہورے اظہاد کے بغیر مرور ہوا ہے تو اس سے عمل فاسد نہیں ہوگا ہوں کہ عمل اخلاص کے دمف کے ساتھ ریا سے محفوظ رو کر پورا ہو چکا ہے اس عمل ك تمام بون كر بعد جوريا طاري بواب أس كربارت بن الميديد ب كدوه على يراثر اندا ز تسين بو كاخاص طور يراس صورت میں جب کہ اس نے اظہار میں تکلف نیس کیا اور نہ کمی ہے اس نے مادت ذکرواظماری خواہش کی عمل کاظمور بالکل اتفاقی طور پر اللہ کے ظاہر کرنے سے ہوا ہے اس کی وجہ سے ول پر مرور اور فرخت کے طاوہ کوئی اثر مرتب نہیں ہوا ہے۔ ہاں آگر عمل ے خلوص پر تمام ہونے کے بعد اس کے اظہار میں خود اس کا اپنا کوئی دخل نہیں ہو یا تو اس میں خطرہ تھا آثار و روایات سے ثابت ہوتا ہے کہ اس سے عمل ضائع ہوجا تا ہے؛ معرت عبداللہ ابن مسود روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے ایک مخص کویہ کتے ہوئے ساكه من نے رات سورہ بقرہ كى الوت كى على الله الله الله الله الله على الله مض كا صرف الوا ي حصد تما او الما احسال چکاہے' انخضرت ملی الله علیہ وسلم نے ایک محص سے جس نے یہ کما تھا کہ "میں نے تمام عمرروز رکھے ہیں" ارشاد فرمایا کمینہ تو نے روزہ رکھا اور نہ افظار کیا (مسلم۔ ابو قارق) بعض لوگ کتے ہیں کہ یہ بات آپ نے اس کے فرمائی کہ اس نے اپنا عمل ظاہر کردیا تھا 'یہ بھی کما کیا ہے کہ یہ ارشاد صوم دہری کرامت پر دلالت کرتا ہے۔ یمال بدیمی احمال ہے کہ انخضرت ملی الله علیه وسلم اور حعرت عبدالله ابن مسعود کے اقوال اس امریر ولائت کرتے ہوں کہ اس فض کا دل عبادت کے وقت ریا سے خالی جس تھا اس لیے تو بعد میں اظهار ہوا ہے ورند یہ بات بعید از قیاس معلوم ہوتی ہے کہ عمل کے تمام ہونے کے بعد کوئی ایسا واقعہ پیش آجائے جو عمل باطل كردے كلك قرين قياس بات سے كدا سے كذرك موسة عمل پر تواب ديا جائے كا اور عبادت سے فراغت كے بعد اے ریا کا دربید بنانے پر عذاب ریا جائے گا۔ اس کے برخلاف اگر ریا شا نمازے فاسٹے موتے سے پہلے می اس کی نیٹ میا ک طرف اکل ہوجائے توب بلاشہ فساد عمل کاموجب ہے ال اگر عمل اخلاص کے ساتھ کیا ، عمر عمل کے دوران کچے ریا بھی ہو جمیا تو اس ک دوصور تیں ہیں کیا تووہ صرف خوشی کی صورت میں عمل پر اثر انداز ہوئے بغیر ظاہر ہوایا وہ عمل کے لیے محرک بن کرسامنے آیا ' اوراس بنیادیر عمل اعتبام پزیر موار آگر ریا دو مری صورت میں ظاہر مواہ واس سے عمل باطل موجائے گا۔اس کی مثال الیک ہے جیسے کسی مخص نے نقل نماز خلوص کے ساتھ شروع کی کیان ورمیان میں کھ لوگ یا بادشاہ سلامت او حرسے گذرے تواس کی خواہش موتی کر بہ گذر نے والے اس کی طرف دیکھیں میا تمان کے دوران کوئی مال وغیرہ یاد اکمیا اور دل جایا کہ تماز چمو از کروہ مال الل سرے لین اس خف ہے کہ اگر نماز چموڑی تولوگ برائمیں کے نماز میں معموف رہا۔ اگر لوگ نہ ہوتے تو نماز منقطع كردية - اس صورت بين يه عمل بإطل بوجائع كا بكد اس كا اعاده كرنا بوكا أكر اس طور فرض ادا كرديا تعا- سركار دد عالم صلى الله

721

احياء العلوم جلدسوم

عليه وسلم ارشاد فرائع بين

العمل كالوعاءالطالب آخر هطاب اوله (اين اجد معاديه ابن الي مغيان) مل برتن كي طرح ب بب اس كا اخر اليما يوكاس كا اول بي اليما يوكا -

ايك روايت من به الفاظ بين

من أي بعمله ساعة حبط عمله الذي كان قبله (١)

جو مخص اینے عمل سے ایک لور ریا کرے گااس کے وہ تمام اعمال جو اس عمل سے پہلے ہیں باطل ہوجا تیں گے۔ یہ مواہد اس صورت میں نماز کے سلط میں وراد ہے مدقد و قرآت پر سین اس لیے کہ مدقد و قرآت کا ہر جزء الک الک ہے ،جس جزء پر ریا واقع ہو گاوہ جزء فاسد نہیں ہوں گے ، مونہ اور ج کی مباد تیں نمازے مشابہ ہیں۔ اور آگر ریا اس طرح آیا کہ واب کے لیے عمل کی محیل کے لیے ماتع میں ہوا مطا عمانے دوران چندلوگ آے اور ووان کے آتے ہے خوش ہوا 'اور ان ك دكلات كي أس في نماز كوامي طمي اواكرة كالصدكيا الروه اوك ندات بي نماز يورى كرما يد رياب جس ف عمل میں اثر والا بے یعنی نمازی حرکات کی علیمن کے لیے مؤثر ہوا ہے الیمن اگریہ اثر انا غالب آباے کہ ثواب اور عیادت کا ارادہ ریا کے ارادے میں مم موجائے اور پہلے ارادے کا دجودی باتی نہ رہے تو یہ ریا مجی مبادت کے لیے مُفد ہے۔ بشرطیکہ عبادت کے ارکان میں سے کوئی رکن اس مال پر اوا ہوجائے کیل کر مبادت کے آغاز میں جو نیت کی جاتی ہے اس فی آخر تک سلامتی کے لیے ہارے زدیک شرط یہ ہے کہ اس کے بعد کوئی ایمی نیت پیش ند آئے جو اس سابقد نیت برغالب آجائے اور اسے چھیا دے۔ایک احمال یہ بھی ہے کہ مبادت فاسد نہ ہواس کے کہ پہلی نیت اور اصل قصد واب موجود ہے کو سمی دو سری نیت اور تعدے درمیان آنے کی دجہ سے کزور ہوگیا ہے۔ مارث محاسبی کے نزدیک ایے امرین بھی عبادت فاسد ہوجاتی ہے جو اس سے ہمی سل ہے۔ یعن اگر مبادت کے دوران او کوں کی اطلاع سے محض سرور ہمی حاصل ہوت ہمی عبادت فاسد ہوجاتی ہے یعن ایما مرورجو جاہ و منزلت کی محبت کے برابرہو آ ہے۔ اس ملط میں لوگوں کا اختلاف ہے ایک کروہ کی رائے یہ ہے کہ اس طرح کے سرورے عمل باطل ہوجائے کا سمیل کہ اس نے پہلی نیت و روی ہے اور علون کی تعریف کی طرف اکل ہو گیا ہے اور انا عمل اظام ے ساتھ ہوا نیس کیا ہے جب کہ عمل اپنے خاتے ہے عمل ہواکر اے۔اس کے بعد مارث محاسبی فراتے ہیں کہ میں ایسے عمل کو قطعی باطل کمتا ہوئی اور نہ اسے باطل ہونے سے محفوظ تصور کرتا ہوں اس باب میں او کول کے اخلاف کا بھے علم ہے اس کے باد جود میں اس قول کو ترج دیتا ہوں کہ اگر عمل کی بخیل ریا پر ہوئی ہے تو عمل باطل ہے اگر کوئی معض حعرت حسن بقری کے اس قول کا حوالہ دیے کہ دور محتوں میں ہے پہلی آگر اللہ کے لیے ہوئی تو دو سری رکعت ضرر نہ کر یکی یا بد مدیث بیان کرے کہ ایک منص نے سرکاردو عالم صلی اید علیہ وسلم سے عرض کیا: یا رسول اللہ! میں عمل چمیا تا ہوں مجھے یہ اچھا نسیں لگنا کہ کوئی میرے عمل سے باخیرہو۔ لیکن جب سی کو اطلاع موجاتی ہے تو میں خوش بھی ہو آ ہوں آپ نے فرایا تھے د دہرا اجر طے گا'ایک خنیہ کا دو سرا اعلامیہ کا جارے کا میں نے اور و جزود فوں کا جواب دیا ہے اٹر کے سلسلے میں ان کا کہنا ہے کہ حضرت حسن بعری کی مراد ضررے یہ ہے کہ خطرہ معزاور مفید عمل نہیں العنی اگر عمل کے دوران کی تم کا خیال یا خطرہ آجائے تواس کی وجہ سے عمل کو ترک نہ کرے انہوں نے بیٹ کما کم اگرافلامی کی نیت کے بعد ریا کی نیت کرے گا تب ہمی عمل فاسد نسی ہوگا۔ حدیث کی تاویل میں ان کی مفضل تقریر ہے ان کی تقریر کا خلاصد ان تین الات میں ہے۔ ایک بیا کہ حدیث میں اس کا ذكر نسي كم ساكل كولوكون كى اطلاع سے خوشى تمان كے دوران مواكرتى حى يا تمازے فارغ مولے كے بعد اس ليے يہ احمال موجود ہے کہ فمازے قارغ ہونے کے بعد سرور بے جے شرعاً پندیدہ قرار دا گیاہے چھلے صفات میں اس سرور کی تفسیل کی دلیل

<sup>(</sup>١) يردوايت محصوان الفاظ من دمين في

124

احياء العلوم جلدسوم

یہ ہے کہ اس مُرور پر آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اجریان فرمایا ہے اور آخت میں ہے کوئی ایک فرد بھی یہ نہیں کہ سکا کہ جاہ و منزلت کی عبت پر بھی اجر ملتا ہے 'نیادہ یہ تو ہوسکا تھا کہ یہ سرّور معاف کیا جا آ' یہ کسے ممکن ہے کہ خلص کو ایک اجر سطے اور ریا کار کو دو اجر حاصل ہوں تیسرا یہ کہ اس مدھ کے رادی معزت ابو ہرزہ تک مقصل نہیں ہیں' بلکہ اکثر راوی اے ابو صالح پر موقوف قرار دیتے ہیں' بعض لوگ مرفوع بھی کہتے ہیں۔ اس لیے ریا کے سلسلے میں ہوعام روایات موی ہیں انہی پر عمل کرتا چاہئے یہ حارث کا سی کا توں ہے۔ اگر چہ انہوں نے قطعیت کے ساتھ کوئی تھم نہیں لگایا' بلکہ ان کے زویک عالب یہ ہے کہ اس طرح کی ریا ہے عمل باطل ہوجا تا ہے۔

ہمارے نزدیک قرین قیاس بات بہ ہے کہ سروری بیہ مقدار آگر عمل میں موثر نہ ہو بلکہ عمل دین کی وجہ سے صادر ہوا ہو اور
سرور محض لوگوں کی اطلاع کے سبب ہوگیا ہوتو مفسد عمل نہیں ہے 'کیول کہ اس شرور کی وجہ سے اصل نیت معدوم نہیں ہوئی '
بلکہ ای نیت کی وجہ سے عمل شروع ہوا اور ای نیت پر تمام ہوا۔ رہا کے سلطے میں جو مدیات وارد ہیں وہ اس محمول میں کہ عمل
سے صرف مخلوق کا ارادہ کیا گیا ہو 'اور جو شرکت کے سلطے میں وارو ہیں وہ اس پر محمول ہیں جب کہ رہا کی نیت ثواب کی نیت کے
برابریا اس پر غالب ہو 'اگر رہا کی نیت ثواب کی نیت کے مقابلے میں ضعیف ہو تو اس سے صدقہ یا دو سرے اعمال کا ثواب بالگیہ
طور پر باطل نہیں ہوگا۔ نہ اس سے نماز میں فساد آنا جائے ' بہاں یہ کہ سکتے ہیں کہ عابد پر نماز خسال میں نہو تو نماز اوا نہ موتی نہو تو نماز اوا نہ ہوتی اور خالص وہ ہے جس میں کئی شری کی آمیزش نہ ہو 'جب اس میں رہا کی تامیزش ہو گئی نواوہ معمولی ہی کیوں نہ ہوتو نماز اوا نہ ہوگا۔ والعلی صدر کا بالفلام میں اس موضوع پر سیرحاصل مختلو کی گئی ہے ' اس لیے یہاں اعادے کی ضرورت نہیں ہوگا۔ والعلی صدر اللہ کا مقاجو عمادت شروع کرنے کے بعد فرافت سے پہلے یا بعد میں ہوتا ہے۔
ہور یہ اس ریا کا حکم تھاجو عمادت شروع کرنے کے بعد فرافت سے پہلے یا بعد میں ہوتا ہے۔

سیسری قتم : ریا کی دہ ہے جس میں عبادت کی نبیت کے ساتھ ہی دیا کا قصد ہو۔ اگر اس نے عبادت نے فارغ ہونے تک وہ ی قصد برقرار رکھا تو اس میں کسی کا اختلاف جیس کہ وہ نمازیا تا تا اللہ احتبار ہوگی اس کا عادہ کیا جائے گا۔ اور اگر نماز کے دوران اپنے قصد ریا پر ندامت ہوگی 'اور استغفار کرلیا اور فماز کھٹل کرنے ہے پہلے ہی رجوع کرلیا تو اس صورت میں تین قول ہیں۔ ایک قول یہ ہے کہ قصد ریا کے ساتھ نماز اوا نہیں ہوگی 'از سر نو اَوَ اکرنی ہوگی 'و مرا قول یہ ہے کہ اس سے افعال نماز رکوع ہودیا طل ہوجائیں ہے کہ ان کا عادہ کرنا ہوگا نہیں ہوگی 'کیوں کم نیت تحرید ایک عقد ہے 'اور دیا فاطر قبی کا نام ہے 'اس فاطر قبی سے منفرت نیت تحرید کا مقد ہونا باطل نہیں ہوگا۔ تیرا قول ہے کہ نماز کے اعادہ کی ضورت نہیں ہے ' بلکہ دل ہی دل میں اللہ سے منفرت نیت تحرید کا مقد ہونا باطل نہیں ہوگا۔ تیرا قول ہے کہ نماز کے اعادہ کی ضورت نہیں ہے ' بلکہ دل ہی دل میں اللہ سے منفرت کو اس سے ممل فاسد ہوجائے گا۔ انہوں نے نماز کو اس سفید کپڑے ہے تعبید دی ہے جو کسی عارضی نجاست سے آلودہ کر ہوگا والی آجائے گا'ان کا کمنا ہے کہ نماز اور اس کی مورٹ نیا رہ کو گا فی اس کو کا وہ بھو تا ہے کا درائی مورٹ نیا رہ کو گا فی اس کو کا قوا ہے کا فر کما جا تا ہے۔ یہاں ایک عادم میں رہا تھا ہو تو ہو اور در درامت سے جا تا رہا' اور نمازی اس حال پر واپس آگیا کہ اسے اوکوں کی تعریف یا برائی کی کوئی خوا نہیں رہا تھا کہ نے نماز محج قرار ہائی۔

آخری دو قول قیاس فقتی کے خلاف ہیں 'فاص طور پریہ قول کہ مرف رکوع و مجود کا اعادہ کرنا چاہئے تجبیر تخرید کے اعادے کی ضرورت نہیں 'اس لیے کہ اگر رکوع و مجود کو باطل قرار دیا جائے قریہ بھی انٹا پڑے گا کہ یہ افعال نماز ہیں 'اور افعال زیادہ ہوجائیں تو نماز کس طرح مسجے رہ سکتی ہے۔ اس طرح یہ کمنا بھی خبیس کہ نماز کا اخلاص پر کمل ہونا کانی ہے نیزا فتہار خاتے کا ہونا چاہئے اس قول کے ضعف کی وجہ یہ ہے کہ ریا نیت کی صحت کے لیے مانع ہے 'جب نیت ہی سمجے نہیں تو وہ عمل سمجے حالت میں افتقام تک کیے پہنچ سکتا ہے؟

نقى قاس يرجوبات بورى أترتى بوديد بي كد أكر كى عمل كاباحث مرف رياب وطلب ثواب نيس ند الله تعالى كاحكام کی تعمیل پیش نظرے تو اس صورت میں آغازی مجے نہیں ہوا۔ اس کے بعد جو افعال رکوع و محدو فیرو کرے گاوہ مجے ہوں گے۔ الله عن اكر تما مو تا و نمازنه برحما اليكن جب اس في لوكون كود يكما و نمازك في نيت بانده ل اس كرير عالى ت لیکن لوگوں کے خوف سے نماز پڑھنے کھڑا ہو کیا۔ یہ الی نمازیں ہیں جن میں نیت ہی نہیں ہے میوں کد دین کی دجہ سے تھم مانے کو نیت کتے ہیں ایمال دین ک وجہ سے عم نمیں مانا کیا الکہ یہ کمنا زیادہ مج ہے کہ مقدد عم مانا تھای نمیں ہاں اگریہ صورت ہو تی کہ لوگول كى عدم موجود كى يمي بمى نماز پرهتا، ليكن لوگول كى موجود كى يي رخبت زياده موكى قويمال دو باحث جع موي اب اكر كوكى الى عبادت ہے جس ميں تحريم و تحليل نيس موتى جيے صدقہ علاوت وغيروا عمال عبد يما جائے كاكم عابد نے ريا كے باحث ير عمل كرك نافرانى ك اور قواب كياعث يرعمل كرك اطاعت ك اس كياري من يدكما زياده مي بوكاند

فَمُنْ يَعُمُلُ مِثُقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَاهُ وَكُنْ يَعُمَلُ مِثُقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَرَوْ (ب ٢٥٣٠) عَ جس نے دتھ برابر بھلائی کی مدد کھے لے گاجس نے دتھ برابر برائی کی وہ بھی دکھے لے گا۔

اے ثواب کی بیت کے مطابق ثواب ملے گا اور رہا کی بیت کے برابرعذاب ہوگا۔یہ دونوں نیٹی ایک دوسرے کو باطل نہیں كريس كى- اور اكر ايى صورت ممازيس پيش آئى جونيت بين ظل واقع بون كى دجه سے فاسد بوجاتى بواس كى بعى دو حالتيں ہیں کیا وہ نماز نقل ہوگی یا فرض نقل کا مال صدقہ جیسا ہے اس میں میں وجہ اطاعت پائی جاتی ہے 'اور من وجہ بافرمانی اس لے کہ اس ك دل من دد باحث موجودين اوريه نين كما جاسكاك اس كى فماز فاسد بها اس كى افتدا باطل ب- حى كمد اكر كمي منص تے ترادی کی نماز برحی اور اس کے قرائن حال سے یہ ظاہر مواکد اس کامقصد حسن قرأت کا اظمار ہے۔ اگر اسکے پیچے لوگوں کا مجمع نہ ہو آاوروہ اپنے محریس تناہو آو تراوی کی نمازنہ پر حتا ایسے مخص کے متعلق یہ کمنا میج نہ ہوگا کہ اس کے بیچے نماز پر منی درست نیں ہے۔ اس کے کہ ایسا کمان کرنا بعید ہے ، بلکہ مسلمان سے ساتھ تو ہی گمان رکھنا جاہے کہ وہ نوا فل سے بھی تواب بی کا ارادہ کرتا ہے۔ اس لحاظ سے اس کا ارادہ بھی مجھ ہے 'اور اس کی اقد ابھی درست ہے 'اگرچہ ٹواب کی نیت کے ساتھ کوئی اور قصد

بحي موجو كناه كاياعث مو-

أكر قرض من دد باحث جمع موجائي اور دونول الك الك متقل تدمون بلكه يجاموكر عبادت كا باحث بين مول إس صورت مي اس ك ذيع سے واجب ساقط نبيس موكا - كوں كه وجوب كاباحث اس كے حق ميں فالى اور مستقل نبيس پايا كيا - اگر مرياعث مستقل ہو یعنی اگر باعث ریا نہ ہو تا تب ہمی فرض اوا کرتا ایا باعث فرض نہ ہو تا تو ریا کی دجہ سے نماز نقل پردھتا ہے صورت محل نظر ہے' اور اس میں کی احمال ہیں یہ بھی کما جاسکا ہے کہ اس کے ذیتے خیالصہ ی اللہ کے لیے نماز واجب حقی کین اس نے واجب خالص ادا نہیں کیا اس لیے یہ صورت جائز نہیں ہوتی جو از کاعظم بھی لگایا جاسکتا ہے اور یہ کما جاسکتا ہے کہ امتشال امر ایک ستقل باحث ب اوروه یمال پایا گیا ہے۔ اگر اس میں کوئی وو مرا باحث فی جا آے تو اس سے تمازی فرضت پر کوئی اثر نہیں ر الساع ب جیے کوئی عض معمور مرین نماز ادا کرے اگر جدوہ یمان معمور مرین نماز برصنے کی دجہ سے محاہ کار ہوگا لیکن اصل نماز کے اعتبارے مطبع ہوگا اور قرضت اس کے دے ساقد ہوجائے گا۔ خلاصہ یہ ہے کہ اگر اصل نماز کے بواعث مخلف ہوں مے تو اس میں احالات می مخلف ہوں مے لیکن اگر اصل نماز میں ریا نہ ہو صرف مبادرت میں ہو۔ مثلاً کی فنص لے جماعت میں شرکت کے لیے اقل وقت سبقت کی اگر تھا ہو ٹالو اقل وقت کے بجائے درمیانی وقت میں نماز پر متا کیا اگر فرض نہ ہوتے و ریا کی وجہ سے نمازی ابتراند کرتا ہے سب امور نمازی محت کے لیے الع نیس ہیں کوں کہ اصل نمازے باعث سے یمال کوئی دد سرا ہامث مالف میں ہے۔ بلکہ وقت کی تعیین میں رہا ہوا ہے اس سے اصل تماز میں ظل پردا ہونے کا سوال ہی جسیں ہو تا۔ MZ0

احياء العلوم جلدسوم

یہ اس ریا کا بھم ہے جو عمل کا باعث اور اس کے لیے عمر کی ہو اور ایسا ہوجو تو کوں کی اطلاع سے حاصل ہو تا ہو '
اور اس کا آثر عمل تک نہ پنچا ہو تو اس کی وجہ سے قماز کا قامد ہوتا ہیں ہے یہ تھیں ہارے زدیک فقہ اسلام کے مطابق ہے۔
کیوں کہ مسلہ نی الحقیقت وقتی ہے 'اس لیے فقہاء نے اسے باتھ نہیں لگایا 'اور جنوں نے اس موضوع پر کچھ کھا ہے انہوں نے فقہی اصول ' نماز کی صحت اور عدم صحت کے سلسلے میں قاوی کے فقانموں کا لحاظ نہیں گیا ' بلکہ انہوں نے تصفیہ تقلب 'اور اخلاص کو فقہی اصول ' نماز کی صحت اور عدم صحت کے سلسلے میں قاوی کے فقانموں کا لحاظ نہیں گیا ' بلکہ انہوں نے تصفیہ تقلب 'اور اخلاص کو اصل مقمد قرار دے کر معمولی معمولی خواطر سے مہاوات کے فساد کا تھم لگاریا ہم نے جو پچھ کھیا ہے وہ حدا اعتدال میں ہے۔ صبح علم اللہ کو ہے وہی فیب و شہود کا عالم اور رحمٰن ورجیم ہے۔

ریا کی دوا اوراس مرض میں دل کے علاج کا طریقہ

سے بات واضح ہو چی ہے کہ ریا ہے اعمال ضائع ہو جائے ہیں اور دیا کارافلہ کے فضب کا مستق ہو تا ہے 'یہ بری مملک ہاری ہے 'اس لئے اگر کوئی محض اس ہاری میں جٹا ہو جائے تو دوا و علاج ہے اس کا إزالہ ضرور کرے 'خاہ اس کے لئے کتی ہی مشقت کیوں نہ افحانی پڑے 'اور کتا ہی زیرسٹ مجاہد ہو اس کے لئے کتی ہی شقت کیوں نہ افحانی پڑے 'وا وہ بچہ ہی کیوں نہ ہواس لئے کہ بچہ محل و شورہ محروم ہو تا ہے 'جو بچہ لوگوں کو کرتے میں فرورت ہر محض کو ہوتی ہے 'خاہ وہ بچہ ہی کیوں نہ ہواس لئے کہ بچہ محل و شورہ محروم ہو تا ہے 'جو بچہ لوگوں کو کرتے میں فرورت ہر محض کو ہوتی ہے 'جا بچہ جب وہ دیگھتا ہے کہ لوگ ایک وہ مرے کے ساتھ تصفیح کرتے ہیں تواس کے ول میں تعتمع کی عب بیرا ہو جاتی ہے 'اور تمام حواس پر چھا جاتی ہے 'اس عادت کی ہوا گئت انگیزی اس وقت محصف ہوتی ہے جب محل و کمال ماصل ہو جاتی ہے 'ایکن اس وقت سے عادت این گرائی تک رائخ ہو جاتی ہے کہ شدید مجاہدے اور اختمائی مشقت کے بغیراس کا قلع تعمری میں جو باتی ہے کہ اس بی محت د شواری ہوتی ہے 'گھر سولت پر اور جاتی ہو جاتی ہے۔

ریا کے علاج کی دو صورتیں ۔ اس مرض کے علاج کی دو صورتی ہیں۔ ایک یہ کہ اس کے اصول و موق کی بی تی کی جائے۔

مین سے ریا کا درخت نشود آبا با آب دو مری صورت یہ ہے کہ ریاسے مروست جو خطوالا میں ہواس کا متر باب معلوم ہوں ،

ہلی صورت۔ اُصول و اَسباب کی بی تی ہی ۔ یہ صورت ای وقت قابل عمل ہو سی ہے جب اصول و اسباب معلوم ہوں ،

اس سلط میں یہ یات یا در تھی جائے کہ ریا گی اصل جاہ و حزلت ہو اگر اے مفقل بیان کیا جائے قواس کی بین اصلیں انکی اسل جاہ و حزلت ہو کو جن کی جیزوں میں طع۔ یہ جین ریا کا سب جین انئی سے ریا کو ترکیک ہوتی ہے ، چنا چی حضرت ابو موئی اشعری کی دوایت اس کی شام ہے۔ وہ فرائے ہیں کہ ایک اَمرابی نے سرکار دو سے ریا کو ترکیک ہوتی ہے ، چنا چی حضرت ابو موئی اشعری کی دوایت اس کی شام ہے جو حیت کے لئے جادر کر آپ موٹ سے عالم صلی اللہ علی میں کہ اسے اس بات سے فیرت آتی ہے کہ خود مفلوب ہو جائے یا مفلوب ہونے کی وجہ سے لوگ اسے برائیس اس میں میں کہ ایک آمرابی ہو جائے یا مفلوب ہونے کی وجہ سے لوگ اسے برائیس اس میں میں جارے ہیں جو مرجہ حاصل اس فیص کے بارے میں بادی خود مفلوب ہو جائے یا مفلوب ہونے کی وجہ سے لوگ اسے برائیس اس میں میں جاد کی تمنا اور ذکر سے مراد زبانی تعریف کی خواہ میں المی کرنے کے دیا گا اللہ ہو کی تمنا اور ذکر سے مراد زبانی تعریف کی خواہ میں میں جگہ ہوئے کی تمنا اور ذکر سے مراد زبانی تعریف کی خواہ میں المیک کے کہ کو میں سبینیل اللہ ہو کی تمنا اور ذکر سے مراد زبانی تعریف کی خواہ میں کہ کے کہ کو کیا گا کہ کو کو کی سبینیل اللہ ہو مواہ کیا اللہ ہو کی انسان کیا کہ کیا گا کہ کو کی سبینیل اللہ ہو

جو مض الله كاكلمه اونچاكر في كے التے جنگ كرے وى الله كى راه يس ب

حضرت عبدالله ابن مسعود فراتے ہیں کہ جب دونوں فریق جماد میں وست و کربان ہوتے ہیں قرم لاڈ کہ اتر تے ہیں اور لوگوں کے جماد کا حال ان کے مراتب کے مطابق تحرر کرتے ہیں کہ فلاں عمل ذکر کے واسلے بھگ کرتا ہے وفلاں عمل ملک کے لئے لاتا ہے۔ حضرت عمر فرماتے ہیں لئے لاتا ہے۔ ملک کے لئے لاتا ہے۔ حضرت عمر فرماتے ہیں

احياء العلوم أجلد سوم

کہ لوگ کسی معتل کو شہید کہنے لگتے ہیں اکیا معلوم اس نے اپنی سواری کے دونوں تھیلے سیم وزرے لبرز کرر کمے ہیں ایک حدیث میں ہے کہ انخضرت ملی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرایا۔

منغزالايبغى الاعقالافلمأنوى

جو مخص اونٹوں کے باندھنے کی رتی کے لئے جماد کرے تواہے اس کے مطابق ملے گا۔

اس مدیث میں بھی طمع کی طرف اشارہ ہے۔ بعض او قات آدی کو تعریف کی خواہش نہیں ہوتی لیکن وہ خرت کے آلم سے بچنا جابتا ہے۔ جیسے کوئی بخیل اگر چندا کیے سووں کے درمیاں پھٹس جائے جواللہ کی راہ میں زیادہ سے زیادہ مال خیرات کردہ ہوں تووہ بمی تموزا مال خرات کردیتا ہے ماکہ بخیل ند کماسے اسے تعریف کی تمنا نہیں تھی محض بل کی بدنای سے بینے کی متنی تھی یا جیسے كوئى مزدل بمادروں كى مف من ميش جائے كم بعامنے كى كوشش كے بادرود ماك نديكے ماكم لوگ يُزول ند كي احتياط ك ساتھ چند حطے کرے وہ نامزدی کے خطاب سے بچنا چاہتا ہے ، ہمادر کملانا نسیں چاہتا 'اس طرح وہ فض ہے جو شب بیداروں میں رے 'اور چند رکعات پڑھ کے 'آکد اوگ کالل تہ کمیں' یہ بھی ذمت سے خاکف ہے عمر کا متنی نہیں۔ بھی آدی تعریف کی الذت یر ق مبرکر سکتا ہے الین ذرمت کی تکلیف پر مبر ہیں کہا آ۔ چنانچہ وہ ماجت کے بادجود استفسار ہیں کرنا یا علم کے بغیری نوی ربدتا ہے ایا علم حدیث ہے واقفیت کا دعولی کرتا ہے الا تک وہ محربی جانتا محن اس لئے کہ اس کی ندمت ند کی جائے۔ یہ وہ تین امور ہیں جن سے ریا کار ریا برما کل ہو تا ہے۔ اس کاعلاج ہم اس کان کاب کے نصف اول میں بیان کر بچے ہیں اب ہم وہ علاج

ذكركرتي بن جورياك ما تع مخصوص ب-

ریا کا مخصوص علاج : یدایک نا قابل تردید هیفت ہے کہ انبان کی چزی خواہش ای ونت کرتاہے جب دویہ سجمتا ہے کہ وہ چیزاں کے لئے نفع بخش 'اور لذّت آفرین ہے خواہ اس کا نفع یا لذّت فوری طور پر ظاہر ہو 'یا آئندہ کسی دفت ظاہر ہونے کی توقع ہو۔ کیکن آگر اسے بیہ بات معلوم ہو جائے گہ اس چیز کا نقع یالذت وقتی ہے، آئندہ کے لئے یہ چیز ضرر رساں ہو گی تو اس کے لئے خواہش منقطع کرنا' یا اس چیز ہے گریز کرنا وشوار نہیں رہتا۔ مثل ایک محض شد کی لذت سے واقف ہے 'لیکن اگر اس پر بیہ حقیقت منتشف ہوجائے کہ اس میں زہر کی آمیزش ہے تو ہرگزاے استعال نہ کرے گا۔ خواہوں اور رفبتوں کے خاتے کاسل طریقہ یی ہے کہ وقتی فوائدے قطع نظر کرے اور مستقبل کے نقصانات پیش نظر رکھے۔ اگر بندے کو ریا کی معزت کاعلم ہو جاے اور یہ جان کے کہ ریا کارونیا میں توفق ہے اور آخرت میں اللہ کی قربت سے محروم رہتا ہے اسے قیامت کے دن درد تاک عذاب ہوگا وہ اللہ تعالی کی شدید نارا ملکی کا مستق قرار پائے گا اور بر سرعام رسوا ہوگا جب تمام لوگوں کے سامنے اسے فاجراور فریب کار کے لقب سے نواز جائے گا اور یہ کمہ کر شرمندہ کیا جائے گا کہ کیا گئے اللہ تعالی کی الماعت کے عوض دنیاوی مال ومتاع خریدتے ہوئے شرم نہیں آئی و نے بندوں کے دلوں کا خیال کیا اور اللہ کی عبادت کے ساتھ استزاء کی واللہ کا مبغوض بن کر بندوں کا محبوب ہوا اُتو نے ان کے لئے آراکش کی اور اللہ کے لئے آپ کو نجاستوں میں آلودہ کیا 'تو نے اللہ سے دور ہو کران کی قربت یائی و نے بندوں کی تعریف کے لئے اللہ کی ذہب کو حقیرها فا تو نے ان کی خوشنودی کے لئے اللہ کی فارا مسلمی مول لی کیا تیرے نزدیک اللہ سے زیادہ کوئی حقیرنہ تھا جب بندہ اس رسوائی کے بارے میں سویے گا اور دنیاوی فوا کد اور اُ خروی نقصانات میں موازند کرے گاتو ریا کی طرف ذرا بھی ملتقت نہ ہوگا۔ ریا کی وجہ سے اعمال کافساد کوئی معمولی تقصان نہیں کیا مجب ہے کہ ایک مخلصانه عمل نیکیوں کے پاڑے میں بھاری پڑ جائے اور جب اس میں ریا کی آمیزش ہوجائے تو وہ کتابوں میں شامل ہوجائے اور اس كے پارے كو جمادے اور كناه كار كو واصل جنم كرے اگر رہا ہے صرف ايك عبادت ى فاسد موجائے تب بعى اس كا ضرر كركم كم نسی ، چہ جائیکہ وہ ایک عمل نیکیوں کی دائرے سے لکل کر گناہ بن جائے اور گناہوں کے پاڑے کو جما دیے اور اگر بالفرض نیکیوں کا پلوا ہی جمکا رہے تب بھی وہ ایک "ریا کارانہ عمل" صاحب عمل کی تمام تر نیکیوں کے باوجود اے صدیقین اور انبیاء و مقربین کے

444

احياء العلوم جلدسوم

زُمرے میں شامل نہیں ہونے دے گا ، بلکہ اولیاء کے جوتوں میں چکہ دیے گا۔

ید دینی نقصان کی تفصیل تھی' دنیوی نقصان ہمی کو کم نمیں اوگوں کے دلول کی مقامت بسر صورت پریشانی کا باحث ہے الوگوں کے دلول کی مقامت بسر صورت پریشانی کا باحث ہے الوگوں کے خشنودی ایک ایس انتها ہے جہاں پنچہا آسان نمیں ہے۔ تہمارے ایک عمل ہے اگر کوئی مختص خوش ہے قود سراای عمل سے ناراض کر کے ابعض دو سرول کو خوش رکھا جا سکتا ہے' جو مختص اللہ کی نارا نمتگی پر مخلوق کی نارا نمتگی کو رہتا ہے۔ اللہ کی ناراض ہوتا ہے اور دو سرول کو بھی اس سے ناراض کر دیتا ہے۔ گھریہ سمجھ میں نمیس آتا کہ مخلوق کی تحریف سے رزق تحریف سے رزق میں ان کی تعریف سے رزق میں اضافہ ہوتا ہے' نہ عمر بومتی ہے' اور نہ ان کی تعریف اس دن کام آتی ہے جو سمجھ معنی میں "فقروا فلاس" کا دِن ہے۔ میں اضافہ ہوتا ہے' نہ عمر بومتی ہے' اور نہ ان کی تعریف اس دن کام آتی ہے جو سمجھ معنی میں "فقروا فلاس" کا دِن ہے۔

جمال تک لوگوں کے مال و متاع میں طع کا تعلق ہاں سلیے میں یہ سوچنا چاہئے کہ تمام قلوب اللہ کے لئے مستویں اسے اختیار ہے وہ جس دل کو چاہے دیئے ہے دوک دے تمام قلوق اللہ کے افتیار کے سامنے مجبور محض ہے رزق صرف اللہ کے ہاتھ میں ہے ، خلوق سے رزق کی طبع رکھنے والا ذات و رُسوائی ہے نہیں پچا۔ اگر مراد حاصل بھی ہو جائے تب بھی احسان اور امانت کے بوجہ سے جفوظ نہیں رہتا ، جموئی امیدوں ، خام خیالیوں کے لئے اللہ کی قربت اور اس کی بخش ہوئی عزت کو محکرانا کتنی بری محافت ہے ، پھر یہ ضروری نہیں ہے کہ آدمی اپنی طبع کے مطابق حاصل کر لینے میں کامیاب بھی ہو جائے اگر و بیشتر ناکامی ہی ہاتھ گئے ہے ، کامیاب بھی جائے قاس کی لذت می اتن خوشی اپنی ہوگی جتنی تکلیف اس ذات ہے ہو گئے واسان کے نتیجے میں بطے گا۔

لوگوں کی ذرخت نے ورنا بھی حماقت ہے کیاان کی ذرخت سے نقصان میں اضافہ ہو تا ہے جو پھو کاتب نقدیر نے لکھ دیا ہے وہ بوکر رہے گا'نہ فد تحت سے موت جلد آئے گی'نہ روق میں ویر ہوگی'نہ دو نوخ میں فیکانہ ملے گا اگر جنتی ہے 'نہ اللہ کا مبغوض محرے گا اگر اس کا محبوب ہے تمام بندے عاجز ہیں۔ نہ وہ نفع و ضرر پر قادر ہیں 'نہ موت و حیات ان کے بس میں ہے 'نہ موت کے بعد کی زندگی پر انھیں اختیار حاصل ہے' قرآن محیم میں ہے۔ رہے و مرد رہ در رہ در رہ رہ رہ رہ و و در میں

وَلاَ يَمْلِكُونَ لِانْفُسِهِمُ صَرَّا وَلاَ نَفْعاً وَلاَ يَمُلِكُونَ مَوْنَا وَلاَ حَيوةٌ وَلاَنْشُوراً (ب١٨ ا الت ٣) و لا يَمُلِكُونَ مَوْنَا وَلاَ حَيوةٌ وَلاَنْشُوراً (ب١٨ الت ٣) اور خود النج لئے ند كى نقعان كا افتيار ركھتے ہيں اور ندكى نفع كا اور ندكى كر عرف كا افتيار ركھتے ہيں

اورند کسی کے جینے کا اور نہ کسی کو دوبارہ جلانے کا۔

MZA

احياء العلوم جلدسوم

شركاباعث بن عق ب أكر توالله ك يمال محبوب ب اورجنت تيرا مقدّر ب؟

جو مض آپ دل میں آخرت کی زندگی اور اس زندگی میں حاصل ہونے والی لا زوال نعمتوں اور بلند ورجات کا استحفار رکھتا ہو وہ دنیاوی زندگی کی ان نعمتوں کو چھ سمجھے گاجن میں کدور قیں اور "لا تشین ہیں 'وہ اپ گلرو عمل کی تمام تر قوتوں کو اللہ کے لئے مخصوص کردے گا 'ریا کی ذلت 'اور لوگوں کے دلوں کو ایڈاء پنچانے سے بنچ گا 'اس کے خلوص کے انوار کار وَدل پر پڑے گا 'جس سے شرح صدر حاصل ہو گا اور شرح صدر کی بدولت لگیف مکا شفات کا در کھلے گا 'جن سے اللہ کے ساتھ آلسیت اور مخلوق سے وحشت برھے گی 'دنیا سے نفرت اور آخرت کی مظلمت میں اضافہ ہو گا 'ول میں مخلوق کے لئے کوئی جگہ ہاتی نہیں رہے گی ول میں ریا کا داعیہ بی پیدانہ ہو گا 'اور اخلاص کی راہ خود بخود کملتی چلی جائے گی۔

ریا کا عملی علاج : ریا کا عملی علاج یہ ہے کہ عبادات عنی رکھنے کی عادت والے اور انھیں اس طرح پوشیدہ رکھے جس طرح
کناہوں کو چھپایا جا آہے۔ یہاں تک کہ دل عبادات سے اللہ کے علم و اطلاع پر قاعت کرلے اور اس کا نفس فیراللہ کے علم و
اطلاع کی ضرورت محسوس نہ کرے 'روایت ہے کہ ابو حفس مداد کے کسی رفق نے ونیا اور اہل دنیا کی ذرت کی 'آپ نے فرمایا تم
نے وہ بات ظاہر کی ہے جے چھپانا چاہیئے تھا 'آج کے بعد تم ہمارے پاس مت بیٹھنا 'فور کیجے ابو حفص نے ذراس بات ظاہر کرنے
سے منع فرا دیا 'کیوں کہ دنیا کہ ذرت کا دعوی دراصل اپنے زیرو تقوی کا وحد ورہ ہے۔ ریا کے لئے افغاء سے زیاوہ مؤثر اور
کامیاب دواکوئی اور نہیں ہے 'کیاہدے کی ابتدا میں مخفی رکھنے کا عمل نمایت شاق گذر آ ہے 'لین آگر کچھ عرصے تک اس پر مبرکر
لیا جائے اور یہ نکلف سی اسے عادت بنا لیا جائے تو اس عمل کی گرائی ساقط ہوجائے گی 'اور اللہ کے مسلس اکھاف و عنایات اور
اس کی قدفی 'آئید کی بدولت سمولت پیدا ہوجائے گی 'لین یہاں عمل کا ثمرو ملا ہے 'ب عملی سے پچھ حاصل نہیں ہو آ۔ باری
تعالیٰ کاارشاد ہے آئاللہ کیا یکھیٹر مابع کو میکھیٹر و امکا بیان فیسیھٹے۔ (پسلام ایت)

واقعی اللہ تعالی کسی قوم کی حالت میں تغیر نہیں کرتا جب تک وولوگ خُوداً بی حالت کو نہیں بدل دیتے۔ بندہ مجاہَدہ کرے تو ہاری تعالی ہرایت سے نواز تا ہے 'بندہ وستک دے تو ہاری تعالی کی رحمتوں کا دَر کھلتا ہے۔ قرآن کریم میں ارشاد فرمایا۔

إِنَّاللَّهُ لَا يُضِيعُ أَجُرَ الْمُحُسِنِينَ - (ب١١٣ آيت ٣٠)

ین الله تعالی مخلصین کا جر مالع آس کرید وان تک حسنه یصاعفها و یون مین گاده اخراعظیماد (پهرس آست،) اور اگرایک یکی موگ واس کوئی گناکردی کے اور این پاسے اور اجر مقیم دیں ہے۔

دوسری صورت خطرات و عوارض کا انسداد : یعنی آن وساوس اور خطرات کا انسداد کرنا ہو عہادت کے دروان قلب پر وارد ہوتے ہیں اور اے غیراللہ میں محفول کردیتے ہیں۔ ان کے انسداد کا طریقہ بھی سکھنا چاہیے ،جولوگ اپنے نفس سے جماد کرتے ہیں ، قناعت ، قطع طمع ، علوق کی نظروں میں خود کو کرا دینے ، اور ان کے مدح وزم سے بدا متنائی برسے کے عمل کے ذریعے دل سے ریا کی جزیں نکال دیتے ہیں ، شیطان عبادات کے دوران ان کا پیچا نہیں چھوڑ تا ، بلکہ ریا کے خطرات اور عوارض سے انسیس پریشان کرتا ہے ، ان کی وساوس ، اور نفسانی خواہشات یا لگیہ ختم نہیں ہوتیں ، بلکہ عبادے سے دَب جاتی ہیں جب خاری عوال سے تحریک ملتی ہے وہ پر ابحر نے لگتی ہیں اس لئے ریا کے خطرات و عوارض کا دور کرنا بھی نمایت ضروری ہے۔ اور اس کا طریقہ جانا بھی ناگزر ہے۔

ریا کے خطرات : ریا کے خطرات تین ہیں۔ مجی یہ تیوں خطرات بیک وقت وارد ہوتے ہیں اور بظا ہرا یک ہی خطرہ مگا ہے

ME

احياء العلوم جلدسوم

اور بعض او قات بتدر تے آتے ہیں این پہلے ایک محرود مرا اور اس کے جد تیسرا پہلا خطرہ توبیہ ہے کہ عابد لوگوں کی اطلاع اور ان کی اطلاع سے اپنی وا تنیت کی آرزو کرے اس کے بعد نفس میں او کول کی مدح و تعریف اور ان کے نزدیک قدر و منزلت کی رخبت پیدا ہو' پرنفس اس کو تول کرے اور اس کے فوت کے این کرے ان میں سے پہلے خطرے کا نام معرفت ہے' دو سرے كافالت ب اس شوت اور رخمت مى كديك ين تيريكا عام عزم واراده به علري كوانداد كے لئے نواده وت ک ضرورت ہے ' تاکہ دو سرے خطرات کی آمر کا امکان ٹی ہاتی تہ رہے۔ چانچہ اگر سمی کے قل میں حلوق کی اطلاح اور ان کی اطلاع ے انی معرفت کا خطرہ وارد موتواے یہ کمد کردور کرے کہ محلول سے مجھے کیا مطلب؟ خواورہ جری مواوت سے واقف مویا نہ مول ان کے علم یا عدم علم سے تیری مبادت کی تولیت یا عدم تولیت پر کیا اثر پر آ ہے۔ اللہ تعالی جانا ہے اس کے افتیار میں رَدُو تَول ب و فيرالله ك علم ب كيافا كده؟ - أكرول من حدى خواص بيدا موقوريا كي افات ك وكري اس خواص كا استيمال كس ادريه سوسے كد أكريس نے يہ عمل خلوص ول سے نہيں كيا و قيامت كون بارى تعالى كے فيظ و ضف كامستن عمروں گا'اور اعمال سے اس وقت محروم مول گاجب ان کی شدید ضرورت ہوگی۔ جس طرح یہ جانے سے کہ لوگ ماری عبادت سے واتف ہیں 'ریا کی رغبت اور شہوت جم لیتی ہے اسمبرح ریا کی افات کے ذکرے کراہت اور نفرت پردا ہوتی ہے۔ رغبت قبول کی ادر کراہت انکاری دعوت دی ہے، ننس ان میں ہے وہ دعوت قبول کر باہے جو زیادہ قری اور عالب مو۔ رہا کے خطرات کا سر باب : اس سے معلوم ہوا کہ رہا مع فعلرات دور کرنے کے لئے تین امور ضروری ہیں معرفت ا كرابت اور الكار ،بنده معى عزم واخلاص كے ساتھ مباوت شروع كرتا ہے ، كرريا كا فطره بيش آيا ہے ، اوروه اسے قبول كرايتا ہے اس والت اس وه معرفت اور نفرت یاد نسی رای جودل میں پہلے سے موجود متی اس کا وجدیہ ہے کہ فرمت کا خوف مرح کی محب اور حرص دل پر اتن غالب آ جاتی ہے کہ دو سری چیزی محفیائش ہی باتی نہیں رہتی۔اور ریاکی آفات اور عاقبت کی فرانی کی جو معرفت سلے سے موجود ہوتی ہے وہ مغلوب موجاتی ہے اللہ ول میں مخباکش نہ پاکر کال جاتی ہے اس کی مثال ایس ہے جیسے کوئی مخص اپنے دل میں ملم کا خیال رکھے عضب کو برا سمجے اور یہ مزم رکھے کہ اگر فصر کے اسباب رونما ہوئے ویں حل اور بدواری سے کام اول کا مجر بعض ایسے اسباب پیدا ہوئے جن سے اس کے فصلے کی ال بعرف اسمی اورول سے سابق عزم کا خیال لکل میا اور غیظ و غضب کی آفات نگاہوں سے او مجمل ہو مکئیں میں حال شہوت کی طاوت کا ہے کہ جب دل اس طاوت سے لین ہو تا ہے تو معرفت كانور چىپ جانا ہے ، حضرت جابر نے اپنى اس دوايت ميں اي حقيقت كى طرف اشاره كيا ہے۔ فرماتے ہيں كہ ہم نے درخت ك یجے سرکاردوعالم ملی الله علیه وسلم سے اس بات پر بیعت کی تھی کہ جمادے را و فرار افتیار میں کریں تے موت پر بیعت نہیں کی منی الیکن جگ دخین کے موقع پر ہم نے یہ بیعت فراموش کردی اور میدان جگ سے بھاک کھڑے ہوئے ،جب ہمیں یہ کمہ کر آوازدی می اے درخت (کے نیچ بیعت کرنے) والواتب ہم واپس استار مسلم العباس) بیعت کے باوجود میدان جگ ہے اس لئے فرار ہوئے کہ دل خوف سے بحر محے تھے 'اور ثابت قدم رہنے کا حمد ذہن سے کل حمیاتھا'جب وہ حمد یا دولایا توواہی آئے۔ ان تمام شوات کا میں حال ہے جو ایک دم جوش میں آتی ہیں ایٹن ان شوات سے ایمان میں جو ضرر پیدا ہو تا وہ یا وہ او ت اس سے معلوم ہوا کہ معرفت باتی نہ رہے و کراہت کا ظمار تیس ہو تا میں کہ کراہت معرفت کے بیٹے میں ظاہر ہوتی ہے۔ بھی انسان یاد مجی کرلیتا ہے 'اور جان لیتا ہے کہ جو خطرواس کے دل میں دارد جواہے دہ ریا کا خطرہ ہے جو خدا کے خضب کا باعث ہے ' ليكن اس پرشموت اس قدر غالب موتى ب كه معرفت كي اوجودوه اس پر اصرار كرما ب موائد نفس اس ك معلى برجها جاتى ب جولدت التي إلى الله والتعليم المراقب واستعلام المعلم المالي والمراك ومطمئن كرنا بي الي كام كرناج ال لذّت كى خرابى پرغور كرنے كى ملت بى نه طے بهت سے قلاواليے بين جن كاكوئى لفظ ريا سے خالى نيس مو با اور وہ اس سے واتف بھی ہوئے ہیں'اس کے باوجود اجتناب نمیں کرتے 'بلکہ ا مرار کرتے ہیں۔ یہ امراران پر زبردست جتت ہوگا میوں کہ وہ ریا م ا

کہ ہاکت کا علم رکھتے ہوئے بھی ریا کرتے ہیں ' مالا تکہ محض معرفت ہی کانی نہیں ہے بلکہ معرفت کے ماتھ نفرت بھی ضروری ہے بعض او قات آدمی معرفت اور کراہت دونوں رکھتا ہے ' اس کے باوجود ریا کے دوای قبول کرتا ہے ' اور ان کے بموجب عمل کرتا ہے ' کیو تکہ شہوت کی قوت کے مقابلے میں کراہت ضعیف ہوتی ہے ' الیں کراہت سے بھی کوئی فائدہ نہیں ' اس لئے کہ کراہت کا حاصل قویہ ہوگی ہے ' اور کراہت معرفت ' کراہت ' افکار ۔ انکار ہوت کی اور کراہت معرفت تو ی ہوگی ' ورجس کراہت کا شروہ ہوگا ای قدر معرفت قوی ہوگا ' اور جس کراہت کا شروہ ہوگا اس قدر معرفت قوی ہوگا ' اور جس قدر آدمی ہوگا ' جس قدر ایمان ' اور علم کا نور قوی ہوگا اس قدر معرفت قوی ہوگا ' اور جس قدر آدمی ہوگا ۔ یہ باللہ ہے ' جس کی گڑیاں ایک دو سرے سے دابست ہوگ ' جس قدر وہ اللہ کے اندان سب کی اصل دنیا کی مجت ' اور فلب سلہ ہے ' جس کی گڑیاں ایک دو سرے سے دابست ہیں ' بعض بعض کا شہوا ور نتیجہ ہیں ' اور ان سب کی اصل دنیا کی مجت ' اور فلب شہوات ہے۔ یہ ہرگناہ کی جز' اور خطا کی نبیا دے ' یوں کہ جاہ و منزلت کی لذت اور دنیاوی نعتوں کی مجت ہی آدوں کو لوٹ سراس کی ایمانی قوت سلب کرلتی ہے ' وہ اس لذت میں اتا منہمک ہوتا ہے کہ نہ وہ آخرت کو اپنے خورو فلر کا موضوع بنا پات ہے ' اور اس کی ایمانی قوت سلب کرلتی ہے ' وہ اس لذت میں اتا منہمک ہوتا ہے کہ نہ وہ آخرت کو اپنے خورو فلر کا موضوع بنا پات ہے ' اور اس کی ایمانی قوت سلب کرلتی ہے ' وہ اس لذت میں اتا منہمک ہوتا ہے کہ نہ وہ آخرت کو اپنے خورو فلر کا موضوع بنا پات ہے ' اور زنہ کتاب و سنت کے آنوار سے استفادہ کر سکتا ہے۔

وساوس ير موافذه نيس : رمايه سوال كه اكر ايك فض إين دل مين ريا كو مرده بمي سجمتا بوا اوراس كرابت كى بناير ریا کارانہ اعمال کا مرتکب مجمی نمیں ہوتا بلکہ ان کی نفی کرتا ہے الیکن وہ ریا کیمرف طبیعت کے میلان اور رغبت سے خالی نمیں ہے'البتہ وہ اپنی رغبت اور میلان کو پہندیدگی کی نظرے میں دیکتا آیا یہ مخص بھی ریا کاروں کے زمرے میں شامل ہے یا ان ہے الك بي؟ اس سلسل ميس پلى بات يه سجمنى جائية كم الله تعالى في بندول كوان كى طاقت سے زيادہ مكلف تبييل بنايا ، شيطان كو وسوسہ المجیزی سے روکتا یا طبیعت کو سمی چیزی طرف ائل نہ ہونے دینا بندے کے دائرہ افتیارے فارج ہے الکہ اس کے افتیار میں مرف اس قدرے کہ وہ اپنے شموات کا اس کراہت سے تقابل کرے۔ جو اسے عواقب کے علم 'وین کی معرفت 'الله 'اور بوم آخرت برایمان کی دجہ سے حاصل ہوا ہے اگر کوئی فض ایبا کرتا ہے وہ کویا اپنا فریضہ اداکرتا ہے اوروہ تھم بجالا تاہے جس کا اسے مكتَّت قرار ديا كيا ہے۔ اس كى دليل يد روايت ہے كہ بعض محاب كرام في سركار دوعالم صلى الله عليه وسلم كى خدمت اقدى ميں ائی حالت کا محکوہ کیا کہ ہم لوگوں کے دلول میں مجمی مجمی ایسے ایسے خیالات پردا ہوتے ہیں کہ ہم بیان نسیس کر سکتے ہیں ان خیالات كوالفاظ كا جامد پہنانے سے بمترتوبہ ہے كہ ہم آسان سے كرا ديئے جائيں يا پرندے ہميں أيك ليس كيا ہميں آندهي أواكر لے جائے اور کسی دور دراز جکہ پھینک دے۔ انخضرت ملی الله عليه وسلم نے ان سے دريافت فرمايا كياتم انھيں سروہ بھی سجھتے ہو؟ محابہ نے عرض کیا جی ہاں!یا رسول اللہ!آپ نے فرمایا می مرت ایمان ہے (مسلم- ابن مسعود) غور بیجے محابہ کرام کے دلول میں سوائے وساوس اور ان کی کراہت کے کیا تھا ہیے مکن نہیں کہ انتخضرت ملی اللہ علیہ وسلم وسوس کو صریح ایمان فرماتے ، پھراس ك علاده كياكماجا سكتا بك آپ في اس كرامت كو صريح ايمان قرار ديا جو ريا كے ساتھ واقع بوئى بو وريا أكرچه برى بي مكراس ی برائی اللہ تعالی کی ذات وصفات میں وسوسہ کرتے ہے کم ہے ،جب کراہت کی بنا پردسادس کا ضرر ختم ہو گیا تو ریا کا ضرر ختم ہوگا۔ اس طرح کی ایک روایت حفرت عبدالله این عبای فی مرکار دوعالم صلی الله علیه وسلم سے نقل کی ہے آپ نے ارشاد فرمایا۔ التُحَمُدُ لِلْهِ الَّذِي رُدِّكَيْدُ الشَّيْطَانِ إلى الْوَسْوَسَةِ (ابوداور نال)

تمام تعریفیں اللہ کے لئے ہیں جس نے شیطات کر کو وسوسٹی طرف اوٹا وا۔

ابو حازم فرائے ہیں کہ جس خطرے کو تیرا نفس اپنے لئے برا سمجے اور وہ دشمن کی طرف سے ہوتو کوئی مرّر نہیں 'اور جس خطرے پر تیرا نفس راضی ہوتو اس پر نفس کو طامت کر' اس سے معلوم ہوا کہ شیطان کا وسوسہ اور نفس کا زراع مُعز نہیں بشرطیکہ شیطان اور نفس کراہت واِ نکار پر غالب نہ آجا کیں 'خوا طرایعنی ان اسباب کا تذکرہ اور شخیل جن سے ریا جوش میں آئے شیطان کی

MA

احياء العلوم جلدسوم

طرف سے ہوتا ہے' اور ان تذکرات اور تخیات کی طرف میلان اور رغب نفس کا جمل ہے' اور کراہت ایمان اور عقل کے آثار میں سے ہے' تا ہم یماں بھی شیطان ایک جال بچھا تا ہے' جب وہ یہ دیکھتا ہے کہ بندہ عابد ریا کا میجر ہے' اور میں اے ریا پر مائل کرنے میں ناکام ہو چکا ہوں تو اس کے دل میں یہ خیال ڈالٹا ہے کہ تیرے قلب کی صلاح و بہتری اس میں ہے کہ تشیطان سے مجادلہ کرے' شیطان اس عابد کو اپنے ماتھ مجادلے میں معموف کردیتا ہے۔ اور اس مجادلے کو زیادہ سے زیادہ طول دینے کی کوشش کرتا ہے تاکہ اس سے اخلاص' اور حضور قلب کا ثواب سلب ہو جائے' کیوں کہ شیطان کے ساتھ مجادلے میں مشخول رہنا' اور اس سے آگہ اس سے اخلاص' اور حضور قلب کا ثواب سلب ہو جائے' کیوں کہ شیطان کے ساتھ مجادلے میں مشخول رہنا' اور اس سے زیادہ کا کو نظام کی کوشش کرنا اللہ تعالیٰ کی مناجات سے باز رہنا ہے' اور تقریب مع اللہ کے لئے نقصان کا باحث ہے۔

ریا کے خواطر دُور کرنے والوں کا درجات : جولوگ ریا کے خواطر دفع کرتے ہیں وہ چار مراتب پر ہیں ایک وہ لوگ جو خواطر کو شیطان پر لوٹا دیتے ہیں اس کی تکذیب کر تکذیب ہی پراکتفائیس کرتے الکہ اس کے ساتھ مجادلے میں بھی مشغول ہو جاتے ہیں اور یہ سمجھ کر مجادلے کو طول دیتے ہیں کہ اس میں قلب کی سکامتی ہے ' حالا نکہ اس میں سَرا سر نقصان ہے ' کیوں کہ شیطان کے ساتھ مجادلہ کرنے کے وقت عابد اللہ تعالی کے ساتھ مناجات نہیں کریا آ اور نہ اس خیر کو حاصل کریا آ ہے جے حاصل کرنا اس کے فرائن میں شامل ہے 'مسافر اگر راہتے میں والبرنوں سے برسم پیار ہونے لکیں تو منزل پر دیر سے پہنچیں گے 'اور یہ بھی ہو سکتا ہے کہ منزل ہی پر نہ پہنچیں ' راہتے میں کمیں اُلچے کر وہ جائیں اس کئے دَا برنوں سے چاکر نگانا بہتر ہے۔

دو سرے مرتبے میں وہ لوگ ہیں جو جدال و قال کو سلوک کے لئے نقصان وہ تصوّر کرتے ہیں 'اس کئے وہ صرف شیطان کی تکذیب و تردید پر اکتفا کرتے ہیں اس کے ساتھ مجادلے ہیں وقت ضائع نہیں کرتے۔

تیسرے درج میں وہ لوگ ہیں جو شیطان کی تردید و تکذیب میں بھی مشغول نہیں ہوتے 'کیونکہ یہ بھی ایک وقفہ ہے' بلکہ وہ ریا کی کراہت اور شیطان کی کِذب بیانی کو اپنے ول میں پوشیدہ رکھتے ہیں' اور جس کام میں وہ مشغول ہیں اس میں گئے رہتے ہیں' تکذیب اور مخاصمت میں ابناوقت ضائع نہیں کرتے۔

چوتے درجے میں وہ لوگ ہیں جو یہ سجھتے ہیں کہ اسباب ریا کی مخالفت سے شیطان ہم سے حد کرے گا اور ہمارے دربے ہوگا وہ یہ عزم کرلیتے ہیں کہ شیطان کتنی ہی دشنی کیوں نہ کرے ہم اخلاص کے ساتھ اللہ کی عبادت میں مشغول رہیں گے ، صد قات دیں گے اور زیادہ سے زیادہ نیک کام کریں گے اور انہیں مخفی رکھیں گے باکہ شیطان اپنے غصے کی آگ میں خود ہی جازا ہے۔ ہمارا یہ عمل اس کے اندر مایوسی پیدا کردے گا اور وہ مجبور ہوکر ہمارا راستہ چھوڑ دے گا۔

حضرت فنیل ابن غروان ہے کی نے عرض کیا کہ فلال مخص آپ کا ذکر برائی کے ساتھ کرتا ہے آپ نے فرمایا واللہ! ہیں اس کو جلاؤل گاجس نے اے اس گناہ پر آمادہ کیا ہے 'اس مخص نے پوچھابھلا کس نے تھم دیا ہے آپ کس کو حدی آگ میں جلائیں گا۔ گر فرمایا کہ میری اس دعا ہے شیطان کے آپ آپ نے فرمایا: شیطان نے 'اے اللہ! اس مخص کی مغفرت کر جس نے جھے برا کما' پھر فرمایا کہ میری اس دعا ہے شیطان کے تن بدن میں آگ لگ گئی ہوگی کہ میں نے اللہ کی طاعت کی 'جب وہ کسی بندے کی بیدعادت دیکھتا ہے تو خود بخود اس کے راہتے ہے الگ ہو جاتا ہے 'اس خوف ہے کہ کمیں میں اس کی نکیوں میں اضافے کا باعث نہ بن جاؤں۔ ابراہیم تبی کہتے ہیں کہ شیطان بندے کو کسی گناہ کی دعوت دیتا ہے' جب وہ بندہ دعوت محکرا دیتا ہے' اور گناہ میں پرنے کے بجائے کوئی اچھا عمل کرتا ہے تو شیطان بندے کو کسی نمیں پونگاتا' یہ بھی انہی کا قول ہے کہ جب تم تردّد میں رہتے ہو تو شیطان تماری طبح کرتا ہے لیکن جب وہ تمہیں کسی نیک عمل پر قائم دیکھتا ہے تو ایوس ہو جاتا ہے۔

<u>نہ کورہ مراتب کی مثال:۔</u> حرث محاسی نے ان چاروں کی ایک خوبصورت مثال دی ہے فرماتے ہیں'ان کی مثال ایس ہے جیسے چار آدمی کتاب و سنت کی مجلس کا قصد کریں'اور نیت میہ ہو کہ وہ اس مجلس کے ذریعۂ ہدایت'رُشد اور فضل حاصل کریں گے'اور

MAY

احياء العلوم جلدسوم

ں ۔ ۔۔۔ شیطان سے بیخے کی تدبیر کی جائے یا نہیں؟:۔ یہاں یہ سوال پیدا ہو تا ہے کہ جب شیطان کے وساوس سے کوئی محفوظ نہیں تواس ہے بچنے کی تدبیراس کی آمہے بعد کرنی چاہیے یا پہلے ہی ہے اس کا مختفر رہنا چاہیے آکہ وہ آئے تو اس کامقابلہ کیا جاسکے' اوروہ مرای نہ پھیلا سے ؟اس کا جواب یہ ہے کہ شیطان سے بچنے کے بارے میں تیں قول ہیں۔ بعرہ کے ایک گروہ کا خیال ہے کہ پخت کار عبادت گذاروں کو شیطان ہے بیجنے کے لئے کسی تدہیری ضرورت نہیں 'وہ اس سے مستعنی ہیں کیونکہ وہ سرایا اللہ کی طرف متوجد ہو چکے ہیں'اوراس کی محبت میں غرق ہو چکے ہیں'اوراس حالت کو پہنچ چکے ہیں کہ شیطان کے لئے ان سے مایوس ہو جانا ہی بهترے، جس ظرح وہ بوڑھے عابدوں کو شراب نوشی اور زنا کے راستے پر نہیں ڈال یا تا اس طرح ان مضبوط عابدوں کو بھی گناہ پر آمادہ نہیں کریا تا دنیا کی لذتیں۔مباح ہونے کے باوجود-ان کی نظروں میں شراب اور خزرے زیادہ وقعت نہیں رکھتیں اس لئے وہ ان لذات سے لا تعلق ہو جاتے ہیں 'شیطان انھیں مراہ کرنے کا کوئی راستہ ہی نہیں یا تا۔ اس کئے اس سے بیخے کی تدبیر کرتا بیکار ہے۔ ایک شای فریق کے خیال میں ان لوگوں کو شیطان سے بیخے کی تدبیر کرئی جا سینے جن کا بقین معمل اور تو کل مزور ہو 'جو مخض اس عقیدے پر کامل بقین رکھتا ہو کہ تدبیر میں اللہ کا کوئی شریک نہیں کسی غیرے نہیں ڈریا' وہ یہ جانیا ہے کہ شیطان ایک ذلیل مخلوق ہے اسے کوئی اختیار حاصل نہیں ہے ،جواللہ جاہتا ہے وہی ہو تاہے ، وہی نفع و ضرر کا مالک ہے عارف حقیقی کوغیراللہ ے ڈرنے میں شرم آتی ہے' اللہ تعالیٰ کی وحدانیت کالیقین اسے غیراللہ سے بے نیاز بھی کردیتا ہے اہل علم کا ایک فرقہ کہتا ہے کہ شیطان سے ضرور ورنا چاہیے ، بعروں کا یہ کمتا ہے کہ حقیقی عارف کوجو دنیا کی جیت سے خالی ہو شیطان کا ور نہیں رہتا شیطانی فریب ب كيا مجب ب كد آدى اس بات سے دموكا كھا جائے اس لئے كه جب انبياء عليم السلام تك شيطاني دساوس سے محفوظ نسيل ره سے تو دوسرے کیے نے سکتے ہیں محرشیطان صرف ونیاوی شوات اور لذات ہی میں وسوے پدا نہیں کر ما بلکہ اللہ کی دات وصفات میں شکوک کے دروا زے کھول ہے 'اور بدعت و گمرای میں بھی وسوسے ڈالتا ہے۔ اس کے خطرے سے کوئی خالی نہیں ہے 'اور اللہ تعالیٰ کاارشادے۔

وَمَا أَرُسَلْنَامِنُ قَبُلِكَمِنُ رَّسُولٍ وَلَا نَبِي إِلَّالِنَا تَمَنَّى النَّفَى الشَّيطَانُ فِي الْمُنتَينِم

احياء العلوم جلدسوم

فَينَسَخُ اللَّهُ مَا يُلُقِى الشَّيَطَانُ ثُمَّي حُكِمُ اللَّهُ آياتِه (پ عدم آيت ۵۳) اور ہم نے آپ سے پہلے کوئی رسول اور کوئی ہی ایسا نہیں بھیجا جس کویہ قعد پیش نہ آیا ہو کہ جب اس نے اللہ تعالیٰ کے احکام میں سے کچھ پڑھا شیطان نے اس کے پڑھنے میں شہد ڈالا' کھراللہ تعالیٰ شیطان کے ڈالے ہوئے شہمات کو نیست و نابود کرویتا ہے' کھراللہ تعالیٰ اپنی آیات کو زیادہ مضبوط کرویتا ہے۔

سرکار دوعالم صلی الله علی وسلم نے ارشاد فرمایا :-

انه لیغان علی قلبی - (مسلم)

عالا نکہ آپ کا شیطان مسلمان ہو گیا تھا'اوروہ صرف خیر کے لئے کما کر نا تھا'جو مختص یہ سبھتا ہے کہ وہ سرکاردوعالم صلی اللہ علیہ وسلم اور انبیاء بھی شیطانی فریب ہے نہ نچ سکے' حضرت آدم اور حوا علیہما اسلام جنت میں تھے جو امن 'سلامتی اور مسرّت کا گھر ہے'اللہ تعالیٰ نے ان دونوں پر یہ واضح کر دیا تھا:

بُ الله تعالى نے ان دونوں پر پیدواضح کروا تھا: اِن هٰنَا عَدُو کَ وَلِزَ وُ حِکَ فَلا یَخْرِ جَنّ کُمَا مِنَ الْجَنّةِ فَتَشَقَلَى الْآلَکَ اَنُ لَا الله عَدُو عَ فِيهَا وَلا تَصْدَى۔ (ب١١٠ ١٦٠ ١٣٠) انگرای وَ اَنْکَ لا تَظْمَ الله عَنْهَا وَلا تَصْدَی۔ (ب١١٠ ١٦٠ ١٣٠) است میں پر سیال شبہ تمارا اور تماری یوی کا دغمن ہے 'موکس تم دونوں کو جنت سے نہ تکلوا دے 'چرتم معببت میں پر جادیاں تو تمارے لئے (آرام) ہے کہ نہ تم بھوے رہوئے 'اور نہ نگے ہوئے 'اور نہ یمال پیاسے رہوئے اور نہ سے میں ہوئے اور نہ سیال بیاسے رہوئے اور نہ سیال بیا ہے دہوئے اور نہ سیال بیالے دہوئے اور نہ سیال بیالے دہوئے اور نہ سیال بیال ہوئے اور نہ سیال بیالے دہوئے اور نہ سیال بیالے دہوئے کا دہوئے کا دور نہ بیال بیالے دہوئے کا دہوئے اور نہ بیال بیالے دہوئے کی دیالے کی دیالے کی دیالے کہ دیالے کی دیالے کو دیالے کی دیالے کر میالے کی دیالے کی دی

اورنه دهوپ میں تپو گے۔

جنت کی تمام نعتیں ان کے لئے مباح تھیں ' صرف ایک درخت ایبا تھا جس سے انہیں منع کیا گیا تھا لیکن شیطان نے انھیں باری تعالیٰ کی نا فرمانی پر اکسایا 'اورید درخت کھانے پر آبادہ کیا 'اس سے معلوم ہوا کہ جب نبی جنت میں رہ کرشیطان کے کمرو فریب سے نہ بچ سکے تو غیر نبی کی کیا مجال ہے کہ وہ اس ناپائیدار دنیا میں جوفتوں کا گھر معینتوں کا گھر اور تمام ممنوعد لڈات کا ملیع ہے رہ کر شیطان سے بچ جائے۔ اللہ تعالی نے حضرت موئی علیہ السلام کا قول نقل فرمایا ہے۔

هٰذَامِنُ عَمَلِ الشَّيُطَانِ (ب٠٠ مُ ١٥٠ أَيت ١٥)

یہ شیطانی عمل ہے۔

ای گے اللہ تعالی نے اپنی تمام محلوق کواس ہے بیخے کی تلقین فرمائی ہے۔ یا بَنِی آدَم کُل یَفُتِنَنگُم الشّیْ طُل کُری اَخْرَ جَلِبُویکُمْمِنَ الْجَنَّةِ (پ۸' را آیت ۲۷) اے آدم کی اولاد! شیطان تم کو کمی خرابی میں نہ ڈال دے جیسا کہ اس نے تمہارے واوا واوی کو جنت ہے باہر کردیا۔

ایک جگه شیطان کے بارے میں ارشاد فرمایا:۔

اِنَّهُ يَرَ أَكُمُ هُوَ وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لا تَرَوْنَهُمُ (ب٨ ' ر١٠) آيت ٢٤) وه اور اس كالتكريم كوالي طور يرويكما ب كم تم ان كوسي ويكف بو-

قرآن کریم میں شروع سے آخرتک شیطان سے بچنے اور ڈرتے رہنے کی ہدایات ہیں۔ اس صورت میں کون یہ دعویٰ کرسکتا ہے کہ اسے شیطان کا خوف نہیں یا وہ شیطان کے وسوسوں سے محفوظ و مأمون ہے؟ پھرائلہ تعالیٰ کے تھم کے بموجب شیطان سے بچنا محبت اللہ تعالیٰ کے تھم کی تقبیل کی ہے'اس بچنا محبت اللہ تعالیٰ کے تھم کی تقبیل کی ہے'اس دشمن سے نبرَدْ آزما ہونے کی اس طرح ہدایت فرمائی گئی ہے جس طرح کفارت لڑنے او پوری تیاری کے ساتھ ان کا مقابلہ کرنے کا

احياء العلوم اجلد موم

(پ۵ ر۱۱ آیت ۱۰۲)

اوربياوك بمي اين بجاؤ كأسامان اوراي بتعيار ليكيب وَاعِدُوالَهُمُ مَا اسْنَطَعُتُم مِنْ قُوَّةً وَمِنْ رِبَاطِ الْجَيْلِ (بِ١٠ رم ت عد١٠)

اوران کے لئے جس قدرتم سے ہوسکے قوت ہے اور پلے ہوئے محو دوں سے سامان درست رکھو۔

اس سے ابت ہوا کہ جب کافرد شمن ہے۔ جے تم دیکھتے ہو۔ مقدر کرنا ضروری ہے تواس دشمن سے مقدر اس سے بھی زیادہ ضروری ہوگا جے تم ریکھتے ہی نہیں ہو'اوروہ حہیں دیکتا ہے'اوروشمن ایمان ہونے کی بناء پرشیطان کفار کے مقایلے میں اس بات کانیادہ مستحق ہے کہ اس سے مذر کیا جائے۔ محمد ابن محرز کتے ہیں اس شکار پرتم آسانی سے قابو پا علتے ہو جے تم دیکھ رہے ہو'اور وہ مہيں نہ ديكه رہا ہو 'وہ شكار تهمارى دسترس سے باہرہ جو مهيس ديكه رہا ہواور تم اسے نه ديكه رہے ہوں 'اس سے معلوم ہواك شیطان پر قابویانا بہت مشکل ہے ' پر کافر د قمنوں کے ذریعہ اگر غفلت میں قبل بھی ہوجائے تو بھی شمادت کا درجہ ملے گا الکین آگر شیطان نے غافل پا کہلاک کرویا تو دوزخ کی آگ میں جلے گا اور دروناک عذاب پائے گا۔ حاصل مید کہ اللہ تعالی کے ذکرو فکر میں مشغول ہونے سے بدلازم نیں آ اک جس چرے اللہ تعالی نے ارایا ہو'اور بچنے کی آکید کی ہواس سے نہ ورے اور بچنے کی تدبیر : كرے اوريہ سمجے كه ميرا مذرالله كے ذكر و تكرين اشغال سے انع ہے۔

اسباب توکل کے منافی نہیں:۔ اس تعمیل ہے اس شامی کروہ کا خیال بھی باطل ہوگیا جو مَدْروا صیاط کو توکل کے منافی قرار دیتے ہیں۔ کیا وہ پیے نہیں جانتے کہ اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے اسلحہ بھی لیا ہے ' دھال بھی پنی ہے ' فوج بھی تفکیل دی ہے ؛ خندقیں بھی کھدوائی ہیں و شمنوں پر ظلب پانے کے لئے جنگی تدبیروں پر بھی عمل کیا ہے اکیا آپ کابدائسوہ اور طرز عمل تو کل کے خلاف تھا؟ جس چیزے اللہ نے مذر کرنے کی تلقین فرمائی ہے اس سے مذر کرنا تو کل کے منافی کیے ہوسکتاہے؟ جو لوگ یہ سیمت الله تعالى كايه فرمان "واعِدُوالَهُم مّا استَطَعْنُهُم مِّنْ قُوْ قَوْمِنُ رِبَاطِ الْحَيْلِ" الْ كَالْمُعِيم فَ وَكُلْ كَ باب مِن واضح كردى ب یہ اعتقاد ہوکہ نفع و ضرر 'اور موت زندگی سب چھ اللہ کے افتیار میں ہے۔ اس طرح شیطان سے حذر کرے اور یہ یقین رکھے کہ ہداہت و کمرای اللہ کی مشیت پر مخصر ہے 'اسباب صرف ذریعہ ہیں 'جیسا کہ توکل کے باب میں ہم نے لکھا ہے 'حرث محاسی نے ای قول کو پیند کیا ہے اور علم سے اس کی تصدیق ہوتی ہے اس سے پہلے جو دو قول نقل کے محے ہیں وہ ایسے عابدوں کے معلوم ہوتے ہیں جنمیں علم میں پچھے زیادہ ممرائی حاصل تنہیں ہے 'اور وہ یہ سیجھتے ہیں کہ استفراق باللہ کے جو آحوال ان پر مجمی مجمعی طاری ہوتے ہیں دہ بیشہ باقی رہیں محے ' حالا نکہ ایبا ہوتا بہت مشکل ہے۔

شیطان سے حذر کی کیفیت:۔ پھروہ گروہ جوشیطان سے حذر کا قائل ہے حذر کی کیفیت میں مخلف ہوگیا ہے ، پچھ لوگوں کا کہنا ہے کہ جب اللہ تعالی نے ہمیں دھنی سے ڈرایا ہے تواب یہ مناسب نہیں کہ ہارے دلوں پر کوئی چیزاس کے ذکراوراس کے خوف ے زیادہ غالب ہو'ا کی لمحے کی غفلت بھی ہمیں ہلاک کرڈا لے گی' کچھ لوگوں کا کمتا ہے کہ ہرونت شیطان کا خوف'اور اسے بیخے کا خیال دل کو اللہ کے ذکر سے غافل کردے گا'اور یی شیطان کی مراد ہے'شیطان ہم سے یی چاہتا ہم ہے بلکہ ہمیں اللہ کی عبادت اور اس کے ذکر میں مشخول رہنا جا ہیتے اور شیطان کو بھی نہ بھولنا جا ہیئے 'نہ اس کی عداوت فراموش کرنی جا ہیئے بلکہ دل میں ہر وقت یہ خیال بھی رہنا چاہیئے کہ اس سے بچنا آشد ضروری ہے اور نہ اس کے خیال میں اتنا استغراق ہونا چاہیئے کہ الله کاذکریا دنہ رہے۔ دونوں چیزوں کا اجماع ضروری ہے کیوں کہ اگر ہم شیطان کو بعول کئے تو ہوسکتا ہے وہ ہم پراس طرح عملہ آور ہو کہ ممان بھی

www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم جلد سوم

نہ ہو سکتے اور آگر مرف ای کویاد رکھاتو اللہ کے ذکر سے محروم دہے اس کتے شیطان سے مذراور اللہ کا ذکر دونوں باتیں ضروری ہیں-تحقین علاء کا قول فیمل ہیہ ہے کہ دونوں فریق غلطی پر ہیں ' پہلے فریق کی غلطی ہیہ ہے کہ اس نے شیطان کے ذکر پراکتفا کیا اور ذكرالله كواہميت نه دي اس كي غلطي انتائي واضح ہے الله في ہميں شيطان سے بيخ كاس لئے محم ديا ہے ماكه ہم الله كي إد سے غافل نہ ہوں شیطان کی یا دہارے دل میں سب چیزوں پر غالب ہو عتی ہے اس میں سرا سر نقصان ہے " کوں کہ شیطان کی یا دے غلبے کا حاصل یہ ہے کہ دل ذکر اللہ کے نور سے خالی ہو 'شیطان اس طرح کے دلول کا قصد کرے گا اور جن میں ذکر اللہ کا نور 'اور یا و اللي ميں مشغوليت كى قوت نه بائے گا انھيں منتم كرنے ميں كامياب ضرور ہوگا كوئى طاقت اس كى مزاحم نه بن سكے كى بهميں شيطان کے مسلسل انظار 'اوراس نے دوام ذکر کا تھم نہیں دیا گیا۔ دو سرا فریق بھی پہلے فریق کی غلطی میں شریک ہے 'کیوں کہ اس نے بھی الله ك ذكر اور شيطان كى ياديس اجماع كياب اس كا حاصل بدب كمه بنده ك دل مين شيطان كى جس قدرياد موكى اس قدروه ذكر الی کے نورے محروم ہوگا۔ حالا مکہ اللہ نے ہمیں اپنے ذکر کا تھم دیا ہے اللہ کے علاوہ جو پھی ہمی ہے وہ یا در کھنے کی قابل نہیں ہے۔خواہ وہ شیطان ہو' یا شیطان کے علاوہ کوئی اور چیز ہو حق بات یہ ہے کہ بندہ اپنے دل میں شیطان سے ڈرسے اوراس کی وحمنی پر بقین رکھے' جب یہ بقین رائخ ہو جائے' اور ول میں اس کا خوف انچمی طرح جا گزیں ہو جائے تو اللہ کے ذکر میں مشغول ہو ماور اس میں لگا رہے' اب شیطان کا ذرا بھی تصور نہ کرے' کیوں کہ اب اس کے خوف کو اپنے اوپر میلط کرنے کی ضرورت نہیں ہے' ول میں عداوت کا خیال منتحکم ہو چکا ہے'اس صورت میں اگر شیطان نے وسوسے پیدا کئے تو دل مطلع ہو جائے گا اور ان کا إزاله کر دے گا۔ اللہ کے ذکر میں مشغول ہونے سے یہ لازم نہیں آیا کہ دل کوشیطانی وسوسوں کی اطلاع نہ ہوگی اگر کسی مخض کو یہ اندیشہ ہوکہ میں مج سورے نہ افحا تو فلال کام نہ ہو پائے گا تودہ رات میں بار بار چوکتا ہے، مالا تکہ وہ سونے میں بھی معنول رہتا ہے، لیکن مبحسورے آگھ نہ کھلنے کے خوف سے ہار ہار افعتا ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ اللہ کے ذکر میں مشغول ہونا وساوس پر مطلع ہو منے میں انع نہیں ہے۔

مرف وہی قلوب دیشن پر قدرت پاتے ہیں جواللہ کے ذکر میں مشغول رہتے ہیں اور جن سے نفسانی موس فنا موجاتی ہے علم وعقل کا نور شہوَت کی تاریکی پرغالب آجا گا ہے۔ اہلِ بعیرت ہی اپنے دلوں کوشیطان کی عدادت کا احساس دلاتے ہیں'اور اس بچنے ی تلقین کرتے ہیں۔ اس کے بعد وہ شیطان کے ذکر میں مشغول نہیں ہوتے 'بلکہ یادِ حق سے اپنا معورة قلب آباد کرتے ہیں 'ذکر الله کے نورے وسمن کے شرر ظب پاتے ہیں اور اس کی روشن سے شیطانی وسوسوں کے اندھرے منا دیتے ہیں ول کی مثال الی ہے جیسے یاک و صاف یانی کا چشمہ جاری کرنے کے لئے کویں کو نجاست سے پاک کرنا 'شیطان کے ذکرے ول میں نجاستیں رہ جاتی میں ، جو فخص اللہ کے ذکر اور شیطان کی یا دمیں اجماع کرتا ہے وہ ایسا ہے جینے کوئی مخص ایک طرف سے کواں صاف کرے اور دوسری طرف سے نجاست ڈال دے اس طرح کوال مجمی صاف نہ ہو سکے گا خواہ مخقت اٹھا یا رہے گا صاحب بعیرت وہ ہے جو کاست کی ماہ بند کردے اور کویں کو صاف پانی ہے جمردے اب نجاست آئے گی بھی تو راہ نہ پاکر رک جائے گی اور کویں کا ياني آلوده نه جو گا۔

إطاعت كے إظهار كاجواز

جس طرح چھپ کر عمل کرنے میں اخلاص اور ریا ہے نجات کا فائدہ ہے اس طرح فلا برکرنے میں بھی یہ فائدہ ہے کہ لوگ اتباع كريں مے اور ان ميں خرك رغبت پيدا ہوگى ليكن اس ميں رياكى آفت سے مفر نسيں ہے۔ حفرت حن فرات ہیں: مسلمانوں کو یہ بات اچھی طرح معلوم ہو چکی ہے کہ چھپانا زیادہ محفوظ طریقہ ہے البتہ اظمار میں بھی فائدہ ہے۔ ہی وجہ ہے کہ الله تعالى في فيد أور ملانيد دونون كي تعريف كي مدار شاد فرمايات إِنْ تَبِدُو الصَّدَقَاتِ فَنِومَا هِي وَإِنْ تُخُفُوهَا وَقُو تُوهَا الْفُقَرَ أَعْفَهُ وَحَيْرٌ لَّكُمُ (ب٣١٥ آيتًا)

### احیاء العلم بلدwww.ebooksland.blogspot.com احیاء العلم

اگرتم ظاہر کرکے دو صدقوں کو تب بھی انچی بات ہے اور اگر ان کا اخفاء کرو اور فقیروں کو دیدے توبیہ اخفاء تمہارے لئے زیادہ بمترہے۔

اظماری دو تتمیں ہیں ایک نفس عمل کو ظا مرکزنا دو سرے عمل کرے کے بتلا دیا۔

پہلی قتم - نفس عمل کا اظہارہ ۔ جیسے مجمع عام میں صدقہ دینا باکہ لوگوں کو ترغیب ہو' اور وہ بھی زیادہ سے زیادہ صدقہ دیں' جیسا کہ ایک روایت میں ہے کہ ایک انساری محالیٰ نے سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کے خدمت اقدس میں دراہم کی تھیلی پیش کی:ان کے دیکھا دیکھی دو سرے محابہ بھی لائے۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔

اس طرح روزہ نماز 'ج 'جماد و خیروا عمال ہیں 'البتہ مد قات میں تقلید کرنا طبائع پر غالب ہے 'نمازی جب جماد فی سمیل اللہ کے لئے گھرے نکلے تو اے لوگوں کے سامنے تیاری کرنی چاہیے آکہ لوگوں کے دلوں میں جماد کا شوق پیدا ہو' یہ اظہار اس لئے اصل ہے کہ غزوہ دراصل ظاہری عمل ہے 'اس میں افتاء ممکن ہی نہیں ہے 'جماد کی تیاری کے لئے سبقت کرنا اعلان نہیں ہے بلکہ وہ محض ترغیب و تحریض ہے۔ اس طرح رات میں نماز پڑھتے ہوئے زور زورے قرأت کرنا' یا با '' وازبلند تحمیروغیرہ کمنا۔

حاصل یہ ہے کہ جن اعمال کو خفیہ ادا کرنا ممکن نہ ہو مثلاً جماد اعمال خفیہ ادا کے جاسکتے ہوں جیسے نماز آور صدقات تویہ دیکھنا چاہیئے کہ صدقہ کے اظہار سے کسی غریب کو تکلیف تو نہیں ہوتی اگر ہوتی ہوتو مخفی رکھنا افضل ہے کیونکہ کسی کو تکلیف پنچانا حرام ہے۔ اگر اس میں کسی قتم کی ایزا نہ ہوتو اس میں اختلاف ہے ایک گروہ کا خیال یہ ہے کہ اخفاء اعلان سے افضل ہے اگر چہ اس میں افتداء کی ترغیب نہ ہو اور جس میں افتداء کے لئے اظہار عمل کا تھم میں افتداء کی ترغیب ہو دہ افضل ہے اس کی دلیل یہ ہے کہ اللہ نے انہیاء علیم السلام کو افتداء کے لئے اظہار عمل کا تھم دیا ہے۔ منصب نبوت سے سرفراز ہونے کے بعد ان کے بارے میں یہ مگان نہیں کیا جا سکتا کہ وہ اعمال کی افضلیت سے محروم ہوں گئے ترخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد گرامی بھی اظہار کی افضلیت پر دلالت کرتا ہے:۔

لماجرهاواجر من عمل بھا۔ (مسلم) اس کے لئے اس عمل کا جربھی ہے اور اس پر عمل کرنے والے کا اجربھی ہے۔

مدیث میں روایت ہے:

ان عمل السريضا عف على عمل العلانية سبعين ضعفا ويضاعف عمل العلانية العلانية السريق ابوالدروة عائده) العلانية المانية المانية المانية على المانية عمل كاثواب الروسر الوك اس ك خفيه عمل كاثواب الروسر الوك اس ك عمل كا اقداء كرين خفيه عمل كم مقابل عن شركاناه ذياده ب

اس میں اختلاف کی کوئی تخبائش بھی نہیں اس لئے کہ جب دل رہا سے پاک ہو 'اور دونوں ہی صورتوں میں عمل اخلاص تمام ہوا ہوتو وہ عمل افضل ہوگا جس کی لوگ افتدا کریں اور جبے دکھ کران میں بھی ایسا ہی کرنے کی حرص پیدا ہو 'ریا کا خطرہ بسر طال ہے ' اگر عمل ریاسے آلودہ ہوگیا تب دو سرے کی افتداء سے کیا فائدہ ہو گا؟اس صورت میں بلا اختلاف خفیہ عمل بمتر ہے۔

اظمار كى شرائط: - البته عمل ظاہر كرف والے كى دوزمد واميان بين - ايك يدكد وه ان لوگوں كے سامنے اپنا عمل ظاہر كرے

ریا ' ایک ابتلائے عامیہ۔ ریا ایک ایسی بیاری ہے جس میں عابد و عالم سب ہی گرفتار ہوجاتے ہیں' وہ یہ چاہتے ہیں کہ جس طرح طاقتور اپنا اعمال طاہر کرتے ہیں اس طرح ہم بھی کریں' حالا نکہ ان کے ول اخلاص کی طاقت سے محروم ہوتے ہیں' اظمار سے ان کے تمام اعمال باطل ہوجاتے ہیں' ریا کا اندازہ لگانا بہت دشوار ہے' اس کا طریقہ کہ اظمار میں ریا ہے یا نہیں بیہ کہ اپنا اس کے باوجود فلس یہ چاہے کہ جس ہی مقتد ابنوں تو یہ سمجھ لینا چاہیے کہ میرااظمار خلوص کی نیت کے ساتھ نہیں ہے' نہ جھے اجرو تواب کی طلب ہے' بلکہ میں ریا کے لئے ایبا کر رہا ہوں' میرا مقصد یہ بھی نہیں کہ لوگوں میں افتدا کا جذبہ پیدا ہو' اور انعیں عمل خیر کی ترخیب ہو میوں کہ ترخیب تو دو مرے عابدوں کو بھی دیکھ کرپیدا ہو سکتی ہے' تواب بھی مختی رکھنے ہی میں ریا ہوں مقبول ہونے کے ایبا کرنا چاہتا ہوں۔
زیادہ ہے اظمار کی طرف دل کے میلان کا مطلب یہ بیکہ میں لوگوں میں مقبول ہونے کے لئے ایبا کرنا چاہتا ہوں۔

بندے کو نفس کے فریب سے بچنا چاہیے 'نفس پوامکار ہے 'شیطان ایک کھات میں ہے 'جاہ کی محبت دل پر غالب ہے 'اور فل ہری اعمال آفات سے کم سلامت رہتے ہیں 'اس لئے یہ مناسب نہیں کہ اعمال کی سلامتی کے بجائے کسی اور چیز کی خواہش ک جائے 'اور اعمال کی سلامتی اخفاء میں ہے 'اظہار میں بہت سے خطرات ہیں جن سے نبرد آزما ہوتا ہم جیسے ضعیف الایمان لوگوں کے لئے ممکن نہیں ہے 'اظہار سے بچنا ہمارے لئے 'اور تمام ضعیفوں کے لئے نمایت ضروری ہے۔

روسری قتم - عمل کے بعد اطلاع: ۔ دوسری قتم یہ ہے کہ عمل سے فارغ ہونے کے بعد بیان کردے کہ میں نے فلال عمل کیا ہے اس کا علم بھی وہ ہے جو نفس عمل کے اظہار کا ہے ' بلکہ اس میں خطرہ زیادہ ہے ' کیوں کہ زبان کو بولنے میں زیادہ دشواری نہیں ہوتی 'اور بیان میں بعض او قات زیاد تی اور مبالغہ بھی ہوجا تا ہے ' پھر نفس کو ڈیٹلیں مارنے میں بھی بری لڈت ملتی ہے ' تا ہم یہ زبانی اظہار اگر ریا کی وجہ سے ہے تو اس سے گذشتہ مباد تیں فاسد نہیں ہوں گا۔ اس اعتبار سے یہ قتم پہلی قتم کے مقابلے میں بلکی ہے۔ تو ی اظہار اگر ریا کی وجہ سے ہے تو اس سے گذشتہ مباد تو می ہو جس کا خلاص مکس ہو' آدی اس کی نظر میں حقیر ہو' اور مخلوق کی تو بھی انہ مسلم میں انہ کی نظر میں حقیر ہو' اور مخلوق کی

## www.ebooksland.blogspot.com اجاء العلق بلد

مدح د ند تحت اس کے نزدیک برابر ہوں اور اظمار بھی ایسے لوگوں میں کرے جن میں عمل خیری اتباع کاجذبہ ہو'نیت صاف ہو' اور تمام آفات سے خالی ہو 'اس مورت میں عمل کا اظهار نہ صرف جائز ہے بلکہ متحب ہے۔ اس لئے کہ یہ خیری ترغیب ہے 'اور خیر کی ترغیب خیرہ۔ سکف صالحین سے اس طرح کی روایات منقول بھی ہیں۔ چنانچہ سعد ابن معاد فرماتے ہیں کہ میں نے اسلام قبول كرنے كے بعد آب تك كوئى الى نماز نہيں پر مى جس ميں مرف نمازى طرف توجه ندرى مو كى ايے جنازے كى مشايحت نہيں كي جس مين ميت سے سوال وجواب كاخيال ندر ما ہو اور جب بھي ميں سركار دوعالم صلى الله عليه وسلم سے كوئي بات سني اس كي حقانیت پریقین کیا۔ معرت عرفرات میں کہ مجھے نہ اپنے افلاس کی پروا ہے اور نہ مالداری کی۔اس لئے کہ مجھے ہمی معلوم نہیں میرے حق میں افلاس بسترہ یا مالداری؟ حضرت عبدالله مسعود فرماتے ہیں کہ مجھ پر کوئی حال ایسا نبی گذرا کہ میں نے اس سے ترتی کرے کمی دو سرے حال یہ چنچنے کی آرزوند کی ہو ، حضرت عثمان فرماتے ہیں کہ جب سے میں نے سرکاروو عالم صلی علیہ وسلم کے دست چی بربیعت کی ہے نہ زناکیا نہ جموث بولا 'اور نہ دائیں ہاتھ سے اپنا ذکر مس کیا (ابو یعلی)۔ شداد ابن اوس فرماتے ہیں کہ مسلمان ہونے کے بعد آج کے علاوہ مجمی میری زبان سے کوئی فضول کلمہ ادا نہیں ہوا 'جب بھی مجمی زبان سے کوئی لفظ نکالا پہلے اس ر اجھی طرح غور کرلیا۔ اس دن انموں نے اپنے فلام سے یہ کما تھا کہ جاؤ وسترخوان لے آؤ تا کہ اسے بھیج کر کھانامتگوالیں۔ حضرت سفیان نے موت کے وقت اپنے اُعِزّہ سے فرمایا کہ مجھ پر روؤ مت اسلام تبول کرنے کے بعد میں نے کمی گناہ کا ارتکاب سیس کیا۔ حضرت عمرابن عبدالعزر النے فرمایا کہ ایسا کبھی سیس ہو آکہ اللہ نے میرے بارے میں کوئی علم فرمایا اور میں نے جاہا کہ کوئی اور تھم ہو آاتو اچھاتھا عیں ان ہی مواقع پر ہوائے نفس میں کرفتار ہوا ہوں جو اللہ نے میرے مقدّر میں لکھے دیے تھے۔

یہ تمام روایات عمدہ حالتوں کا اظمار ہیں اگر کوئی ریا کاران کا اظمار کرے توبیہ انتمائی ریا ہے اور کوئی مقدا ظاہر کرے توبیہ ترغیب ہے۔ خلاصہ یہ ہے کہ اخلاص کی قات رکھنے والوں کے لئے ترفیب کی نیت سے اپنے اعمال کی اطلاع دیا جائز ہے اس کی وہی شرائط میں جو ہم پہلے بھی بیان کر مچنے ہیں۔ اظمار کا دورازہ بند کرنا اس لئے مناسب نہیں کہ طباقع تشبّه اور اقترا پند کرتی ہیں ' بلکہ اگر رہا کارائی عبادت ظاہر کردے اور لوگ بدنہ جانتے ہوں کہ وہ رہا کاری کررہاہے تب بھی لوگوں کو بہت فائدہ ہو تاہے ' البت ریا کار نقصان میں رہتا ہے ، بہت سے اللہ کے نیک بندے ایسے بھی گذرے ہیں جنموں نے ریا کارانہ اعمال کی اِتّاع ہی نے ا خلاص ویقین کا اعلی درجہ پایا - ایک دن وہ تھا کہ بصرے کی ہر کل کونے سے تجری نماز کے بعد طاوت قرآن کی آواز آیا کرتی تھی، سمی نے ریا کی آفات پر کتاب لکسی تولوگوں نے خاموش سے تلاوت شروع کردی اس کا نقصان یہ ہواکہ لوگوں کو ترغیب ہی نہ موئی 'یہ دیکھ کر کسی نے کما کہ اگر ریا کی آفات پر کتاب نہ لکھی جاتی تو بھڑھا۔اس سے معلوم ہوا کہ ریا کار کا اظہار بھی فوا کد سے خالی نہیں ہے ، بشرطبیکہ فائدہ اٹھانے والوں کو اس نی ریا کاری کا علم ند ہو۔ روایات میں ہے:۔

ان الله ليؤيده في الرجال الفاجر وباقوام لاخلاق لهم الدين بالرجال الفاجر وباقوام لاخلاق لهم المريدة والتاني شائل الن المريدة والتاني الن المريدة والتاني المريدة والتاني المريدة والتاني الن المريدة والتاني المريدة والتانية و

الله تعالی اس دین کی مدد کرے گابد کار آدی ہے اور ایسے اوگوں سے جن کو سرونیہ ہو۔

گناه چُھیانے کاجوا زاورلوگوں کو گناہ پر مطلع کرنے کی کراہت

اخلاص کی بنیادیہ ہے کہ آدی کے ظاہروباطن میں مکسانیت ہوجائے ، جیساکہ حضرت عردے ایک محص سے ارشاد فرمایا تھا کہ اعلانيه عمل لازم كراس نے عرض كيانيا اميرالمؤمنين إعلانيه عمل كيا ہے؟ آپ نے فرمايا: اعلانيه عمل يہ ہے كه أكر كوئى دو سرا مخص اس پر آگاہ ہو جائے تو اس سے شرم نہ کرے۔ ابومسلم خوانی فرماتے ہیں کہ میں کوئی ایبا عمل نہیں کر تا جس پر لوگوں کے مطلع ہونے کی پروا کروں البتہ اپن ہوی ہے ہم بسر ہونا اور قضائے حاجات کرنا یہ دو کام ایسے ہیں جن پر میں محلوق کا مطلع ہونا پندنس كرا - لين يه ايك عظيم درجه ب مرفض اسے عاصل نيس كها ا۔

# www.ebooksland.blogspot.com احاء العلوم جلد موم

انسان کی حالت یہ ہے کہ وہ ول اور اعضاء ہے گناہ کا ارتکاب کرکے چھپا ہا ہے اسے اچھا نہیں گٹا کہ کوئی دو سراس کے معاصی ہے واقف ہو' خاص طور پرول میں ریا ہونے والے فکوک وشبہات اور جذبات پر پردہ ڈالے رکھتا ہے' حالا نکہ اللہ ہر چیز پر مظلع ہے۔ کسی انسان ہے اپنے عیوب چھپانا بظا ہر ریا کاری میں واخل ہے' لیکن حقیقت میں یہ ریا نہیں ہے' ریا یہ ہے کہ آدی اپنے آپ کو متی اور پر ہیزگار ظا ہر کرنے کے لئے اپنے گناہ مختی رکھے' حالا نکہ وہ ایسانہیں ہو آ'جو محض سچا ہو ریا کارنہ ہوا ہے می کناہ چھپانے چاہئیں'اس کا گناہ چھپانا'اور لوگوں کی واقعیت سے غمزدہ ہونا آٹھ وجو بات کی بنائر محجے ہے۔

پہلی وجہ : یہ کہ دواں بات سے خوش تھا کہ اللہ تعالی نے اس کے معاصی پر پردہ ڈال رکھا ہے جب اس کے بھید کھل مجھے تو اس بات کا غم ہوا کہ اللہ تعالی نے اس کے بھید آشکارا کردیے ہیں اسے ڈر ہوا کہ کمیں قیامت کے روز بھی اس طرح کی رسوائی کا سامنا نہ کرتا پڑے 'جیسا کہ ایک روایت میں ہے۔

مَنْ سَنَرَ وُاللَّهُ عَلَيْهِ فِي الْكُنْيَ اسَتَرَ وَالْلهُ عَلَيْهِ فِي الْاَنْحِرَةِ (١) جس فض كي الله تعالى دنيا مِيں پروه پوشى كرے گااس كى آخرت مِيں بھى كرے گا-بيد وہ غم ہے جو ايمان كى قوتت ہے پيدا ہو تاہے ،جس كا ايمان كمزور ہوا ہے اس دجہ ہے غم نہيں ہو تا-

دوسری وجید: ده بید جانتا ہے کہ اللہ تعالی کو معاصی کا ظهور ناپند ہے 'وہ انہیں مخفی رکھنا پند کرتا ہے 'جیسا کہ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرایا۔

مَنْ ارْ تَكَبَّشَيْنَا مِنُ هٰ فِي الْقَانُورُ اتِ فَلْيَسْتَ وَ بِسِنْرِ اللّهِ (مَامَ مَعْدرك) وَ عَمْ اللّ مِ عَمْ اللّهِ عَمْ اللّهِ عَمْ اللّهِ عَمْ اللّهِ عَمْ اللّهِ عَمْ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَمْ اللّهِ عَمْ اللّهِ عَمْ اللّهِ عَمْ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَمْ اللّهِ عَمْ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَمْ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الل

اس مخص نے اگرچہ گناہ کیا اور ہاری تعالی کی نافرمانی کی کیکن دل میں وہی چزمجبوب رہی جو اُللہ کو محبوب ہے۔ یہ بھی ایمانی قوتت کا عمل ہے ایسی وہ مرد مسلمان یہ نہیں جاہتا کہ گناہ ظاہر ہوں کیوں کہ اللہ کو گناہ کا ظہور ناپند ہے۔ اس ایمانی صدافت کی علامت یہ ہے کہ جس طرح اپنے معاصی کے ظہورے غمزدہ ہواسی طرح دو سروں کے حیوب ظاہر ہونے پر بھی عملین ہو۔

تیسری وجہ اللہ یہ ہے کہ لوگوں کی ذمت ہے رہ کرتا ہے جمناہ دیکھ کرلوگ براکتے ہیں 'اوران کی برائی دل اور عقل کو اللہ کی اطلاحت ہے مشغول کردیتے ہیں 'کیوں کہ طبیعت کو ذمت ہے تکلیف ہوتی ہے 'اور وہ عقل سے نزاع کرکے اسے اللہ کی اطاعت سے ایڈا پائے اس طرح تعریف ہے بھی تکلیف محسوس کرے جو اللہ کی یا دسے دل کو غافل کردیتی ہے 'کیونکہ جو علت ذمت میں ہے وہی علاقت سے بیدا ہوتی ہے کیوں کہ اطاعت کے لئے دل کی فرائش ایمان ہی کے پہلوہ جنم لیتی ہے۔

چوتھی وجہ ا۔ یہ ہے کہ گناہوں کی پڑوہ پوٹی کی خواہش آدی اس لئے بھی کرنا ہے کہ اسے لوگوں کی ذمّت انجی نہیں لگتی کیوں کہ اس سے طبیعت کو ایزا ہوتی ہے 'اور دل کو ایسی نکلیف پنچی ہے جیے بدن کو مارے تکلیف ہوتی ہے آنہت سے قلب کی تکلیف کا خوف حرام نہیں ہے 'اور نہ انسان اس خوف سے گناہ گار ہو تا ہے 'البتۃ اس صورت میں گنگار ہو تا ہے جب ذمت سے خوف زَدہ ہو کر کسی امر ممنوع کا مر تکب ہوجائے ' حاصل ہیہ ہے کہ انسان پر مخلوق کی ذمّت سے رنجیدہ نہ ہونا واجب نہیں ہے 'البت کمال صدق ہے کہ مخلوق کی نظریس نمایاں 'ہونے کی خواہش باقی نہ رہے 'اور مادر کو ذام دونوں اس کے نزدیک برابر ہوجائیں کیوں کہ وہ یہ جانتا ہے کہ نفع و نقصان کا مالک اللہ ہے 'اور بندے عاجز محمل ہیں ان کے اختیار میں کچھ نہیں ہے 'کین ایسے لوگ

<sup>(</sup>۱) يوروايت پيلے بحى گذر چى ب-

# www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم الملاسوم

بت كم بين نياده ترطبائع مخلوق كى مزمت سے تكليف محسوس كرتى بين كيون كد زمت اضي ان ك نقص ب واقف كرتى ہے۔ بعض او قات زمت سے رنج ہونا اچھا بھی ہے خاص طور پر اس وقت جب کہ فرمت کرنے والے مخلص اور صاحب بصیرت دیندار ہوں'اس کئے کہ وہ اللہ کے گواہ ہوتے ہیں'ان کی فرتمت اللہ کی فرتمت پر 'اور ویلی نقصان پر دلالت کرتی ہے اس کیے ان کی فرتمت پر غمزوہ ہونا ہی چاہیے' ندموم غم وہ ہے جو اس لئے کیا جائے کہ فلاں قضی نے میرے تقویٰ اور پر ہیز گاری کی تعریف نہیں کی' کیوں کہ دینی اطاعت اور عبادت کرے 'اور غیراللّٰہ ہے اجر کا خواہاں ہو 'اگر دل میں اس طرح کا خطرہ وارد ہو تو اسے مردہ سمجھنا چا ہیئے' اور دل کو اس خطرے پر سُرزنش کرنی چاہیئے' البتہ گناہ پر لوگوں کی ندمت کو برا شجھنا قطری امرہے' اسے ندموم نہیں کما جاسکتا میوں کہ لوگوں کے براکنے کے خوف ہے گناہ چھپانا جائز ہے۔ یہ ممکن ہے کہ آدی تعریف کی محبت نہ رکھتا ہو لیکن نہ مت کو براسجمتا مو اوریه جابتا موکه نه لوگ مجھے برا کیں اور نه اچھا کیں اقریف کی لذّت پر مبرکرنے والا ذمّت کی تکلیف پر مبر نہیں كرسكا اس كئے كه تعریف ہوتی ہے۔ اللہ كى اطاعت پر تعریف كى خواہش كرنے والا اس اطاعت كا ثواب فى الحال حاصل كرليتا ہے مناہ پر ند تنت کو برا سیجھنے میں ایس کوئی بات نہیں ہے ' صرف یہ اندیشہ ہے کہ کمیں وہ لوگوں کی اطلاع کے خوف میں اللہ کے علم و اطلاع سے غافل نہ ہوجائے۔ یہ دین کا انتائی نقصان ہے ، بلکہ اسے مخلوق کی اطلاع سے زیادہ اللہ کی اطلاع سے غمزدہ ہونا عاميّه-

اس کتے ذمت کو ناپند کرے کہ ذمت کرنے والا باری تعالی کی نافرانی کا مرتکب ہوا ہے' اس کا سرچشمہ می ایمان ہی ہے 'اس کی علامت یہ ہے کہ جس طرح اپنی ذمت کو ہرا سمجھ اس طرح دو سرے مخص کی ذمت کو بھی بڑا جانے ' کیوں کہ علت دونوں میں ایک ہے ، جتنا رج اپن ذمت سے ہوا ہے اتا ہی دوسرے کی ذمت سے بھی ہونا چاہئے اللہ یہ کہ مبعاً رج ہوا ہو'اس کی بات الگ ہے۔

چھٹی وجہ:۔ مناہ اس لئے چھپا آ ہے کہ کوئی دو سرا مخص اس کے ساتھ بدسلوکی نہ کرے ' بیے ذمت کے رنج سے الگ ایک چزے نقست کی تکلیف اس لئے ہوتی ہے کہ آدی اس سے اپنی کی اور عیب کا حساس کرتا ہے 'آگرچہ نقت کرنے والا کوئی آییا بی مخص کیول نہ ہوجس کے شریعے مأمون ہو الیکن بعض او قات یہ خوف ہو آب کہ اگر کسی شریبند کو میرے مناہ کاعلم ہو کیا تو وہ زبانی ذمت کے علاوہ کچھ اور بدسلو کی بھی کرے گا۔ اس شرارت کے خوف سے گناہ پر پردہ ڈالنا جائز ہے۔

یہ ہے کہ حیا کی دجہ سے گناہ چھپایا جائے عیاء بھی ایک الم ہے اور فرمت اور شرارت کے الم سے الگ ایک حیثیت رکھتا ہے۔ حیاء ایک احجی اور پاکیزہ خصلت ہے۔ یہ اس وقت پیدا ہوتی ہے جب آدی او کین میں شعور کی منزل پر تدم رکھتا ہے ؛ چنانچہ جب کوئی اس کے میوب پر مطلع ہو تا ہے اسے شرم آتی ہے۔ آنخفرت ملی الله علیه وسلم نے حیاء کی تعریف ميں ارشاد فرمایا:۔

ربيب. الحيّاءُ حَيْرٌ كُلُورُ مُلَمَّمُ مِرانِ ابن صينٌ)

حیاء خرتمل ہے۔

ایک مدیث میں ہے ارشاد فرمایا:۔

الْحَيّاءُ شُعْبَةٌ مِنَ الْإِيمَانِ-حیاءایمان کی ایک شاخ ہے۔

په بمنی فرمایا**:**۔

رِانَّاللهُ يُحِبُّالُحَيَّ الْحَلِيْمِ (طبرانی-فاطمهٔ)

(يفاري دمسلم-ابوبرية)

# www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم جلد سوم

الله تعالى حياداراور بُرد باركو پندكر ما بهد الْحَيَا عُلَا يَأْتِي إِلَّا بِحَيْرٍ ( بخارى مسلم - مران ابن حلين ) حياء كا تيجه مرف خير به -

جو مخض فِت میں جتلا ہے 'اور اسے میہ پرواہ نہیں ہے کہ لوگ اس کے فتق سے واتف ہیں وہ معصیت کے ساتھ بے شری اور پرده دری کا بھی مرتکب ہے 'یہ اس مخص کے مقابلے میں زیادہ بڑا ہے جو فیق کو مخفی رکھتا ہے 'اور لوگوں سے شرم کر آ ہے۔ لیکن بمال بہ بات یا در کمنا چاہئے کہ حیاء رہا ہے زیادہ مشابہ ہے بہت کم لوگ دونوں میں امتیاز کرپاتے ہیں۔زیادہ ترلوگ یہ سمجھتے ہیں کہ ہم حیاء دار ہیں' اور عبادات کی احجی طرح ادائیگی کا سبب حیاء ہی ہے' مالا تکہ وہ سرا سرجموٹ بولتے ہیں' حیاء تو ایک خصلت ہے جو شریف الطبع انسان میں پیدا ہوتی ہے۔ حیاء کے بعد ریا اور آخلاص دونوں کے اسباب پیدا ہوتے ہیں کیہ تمی ممکن ہے کہ آدمی حیاء کی وجہ سے ریا کاربنِ جائے 'اور سے بھی ممکن ہے کہ اس کی بناء پر مخلص ہو جائے۔ اس کی مثال اتبی ہے جیسے کوئی مخص اپنے کی دوست سے قرض مائلے 'اوروہ قرض نہ دینا جاہے 'لین وہ منع کرنے سے شرما تاہے ' نیزیہ بھی جانتا ہے کہ اگروہ فخص خود نہ آیا بلکہ کسی دوسرے کو قرض ما تکنے کے لئے جمیجا تو میں انکار کردیتا' نہ ریا کی وجہ سے قرض دیتا' اور نہ تواب کے ارادے سے۔اس صورت میں قرض دینے والے کے کئی حال میں ایک توسیح رصاف جواب دیدے اور بے شری کے الزام کی بروا ندكرے ايباده مخص كرسكتا ہے جس نے ب شرى بر كمروانده في مواس لئے كد حياء دار انسان يا تو قرض دے كايا قرض ند دیے کے لئے کوئی عذر پیش کرے گا'اب آگراس نے قرض دیریا تو اس کی کئی حالتیں ہیں یا تواس کی حیاء میں ریا کی آمیزش ہے' یعن حیا کی وجہ سے ریا کو تحریک ہوئی۔ اور دل میں خیال آیا کہ قرض خواہ دوست کو منع کرنا مناسب نہیں ہے اسے دے دیتا جا ہے ا تاكدوہ تيرى حدوثنا كرے اور تيرانام ساوت كے ساتھ مشور كرے أيا اے اس لئے ديدينا جاہيئے تاكدوہ ميرى برائى ندكرے اور مجھے بخیل کم کربدنام نہ کرے اس صورت میں اگر اس نے قرض ما تلنے والے کامطالبہ پوراکیا ہے تو اس کامحرک ریا ہے۔ووسری صورت یہ ہے کہ وہ حیاء کی وجہ سے انکارنہ کرسکے الیکن بنل کی ہنائر طبیعت دینے پر آمادہ نہ ہو' آخر اخلاص کا در کھے اور دل میں یہ خیال پیدا ہو کہ صدیقے کا ثواب ایک ہے اور قرض دینے کا ثواب اٹھاڑہ کتا ہے ، قرض دینے میں ثواب بھی زیادہ ہے اور اس سے دوست کا دل بھی خوش ہوگا' دوست کو خوش کرنا اللہ کو پہند ہے' اخلاص کی تحریک سے طبیعت دینے پر آمادہ ہو' تیسری صورت بیہ ے کہ نداسے ثواب کی رغبت ہو'ند فرتست کا خوف ہو'اور نہ تعریف کی خواہش'اگر دوست کے بجائے اس کا قامد قرض ما تکنے آ تا وہ کمبی نہ دیتا' اگرچہ اسے دینے میں کتنا ہی تواب کیوں نہ ہو آ' اور تعریف میں زمین و آسان کے قلابے کیوں نہ ملا دیتا۔ اس طرح کی دادودہش مرف حیاء کی بنا پر ہے۔ حیاء کی یہ صورت صرف بری باتوں میں پیش آتی ہے، جیسے بحل اور معاصی۔ ریا کار مباحات میں بھی شروا تا ہے ؛ چنانچہ اگر کوئی اے دوڑ تا ہوا دیکھ لے تو آہستہ چکنے لگتا ہے ، یا ہشتا ہوا نظر آجائے تو خاموش ہو جا تا ب اوريه سجمتاب كه يه حياءب والانكديد عين رياب

کا جا آئے کہ بعض حیاء انچی نہیں ہوتی 'یہ قول منچے ہے' اس سے مرادوہ حیاء ہے جو نیک کاموں میں کی جائے 'جیسے لوگوں کو نفیحت کرنے سے شرانا'یا امامت کرنے میں حیاء کرنی 'یہ حیاء عور توں اور بچوں میں محمود ہے 'عظمندوں میں پہندیدہ نہیں ہے۔ بھی آدی کسی بو ڑھے کو گناہ کالب کرتے ہوئے دیکھتا ہے' لیکن اس کی پیرانہ سالی کی وجہ سے منع نہیں کریا آئیہ حیا بہتر ہے ہمیوں کہ بو ڑھے مسلمان کی تعظیم کرنا اللہ کی تعظیم کرنا اللہ کی تعظیم کرنا واللہ کی تعظیم کرنا چاہیے قوت رکھنے والے لوگ بندوں سے شرم پر اللہ سے شرم کو ترجے دیتے ہیں' مرم کرے امرالمعروف کا تواب ضائع نہیں کرنا چاہیے قوت رکھنے والے لوگ بندوں سے شرم پر اللہ سے شرم کو ترجے دیتے ہیں' کرورا فراداس پر قادر نہیں ہوتے۔ یہ وہ اسباب ہیں جن کی وجہ سے گناہوں کی پروہ پوشی کرنا جائز ہے۔

م شھویں وجہ:۔ یہ ہے کہ اپنے گناہوں کے ظہور سے اس لئے خوف زوہ ہو کہ دو سرے لوگ بھی اس طرح گناہوں پر جرأت

# www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم بلير

کریں گے 'یہ وہ وجہ ہے جو عبادت کی اظهار کی بنیاد ہے 'لینی عبادت اس لئے ظاہر کی جاتی ہے آگ لوگوں کو ترغیب ہو اوروہ اقداء کریں 'لیکن میہ وجہ آئمتہ اور قائدین محساتھ مخصوص ہے۔ اس علست کی بناً پر جائز ہے کہ محناہ گار اپنا گناہ اہل و عیال سے بھی چھیائے کیوں کہ وہ لوگ اس سے سبق حاصل کرتے ہیں۔

مناہ چمپانے کی یہ آٹھ وجوہات ہیں۔اظہارِاطاعت کے لئے اس عذر کے علاوہ کوئی دو سراعذر نہیں ہے 'جب بھی گناہ کی پردہ پوشی کے ذریعے اپنے آپ کو مثقی اور پر ہیزگار کملانے کی کوشش کرے گاریا کار کملائے گا'یہ ایسا ہی ہے جیسے کوئی مخص عبادت کے اظہارے ریا کار کملا تاہے جب کہ اس کا مقصد پر ہیزگاری کی حیثیت ہے مشہور ہونا ہے۔

یماں یہ کما جاسکتا ہے کہ اس صورت میں بندے کے لئے یہ جائز ہے کہ وہ اپنی ملاح و تقویٰ کی رو سے لوگوں کی تعریف کا خواہاں ہو' اور لوگ اسے نیک ہونے کی حیثیت سے محبوب رکھیں' جیسا کہ حدیث میں ہے کہ ایک مخص نے سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی فِدَمت میں عرض کیا :

ُ لَيْنِي عَلَى مَا يُحِبُنِي اللّهُ عَلَيُهِ وَيُحِبّنِي النّاسَ قَالَ ازْهِدُ فِي النُّنيَا يُحِبُّكَ اللّهُ وَ انْبِذَالِيهُمُ هٰذَا الْخُطَامَ يُحِبُّوكَ (ابن اجـ سل ابن سعة)

مجھے کوئی آئیا عمل ہٹلائے جس کی وجہ سے اللہ مجھ سے ممبت کرے اور لوگ بھی مجھ سے محبت کریں ' آپ نے فرمایا دنیا میں زُہد اختیار کر' اللہ تجھے محبوب رکھے گا' اور یہ دنیوی مال ان کی طرف پھینک دے وہ تجھے محبوب رکھیں گے۔

اس کے جواب میں ہم کمیں مے کہ تمہاری یہ خواہش کہ لوگ تم سے مجت کریں مباح بھی ہو سکتی ہے 'پندیدہ بھی ہو سکتی ہے 'اور ندموم بھی۔ محدواس صورت میں ہے جب کہ تم ان کی محبت کو اللہ کی محبت کا بیانہ بناؤ اور یہ سمجھو کہ جب اللہ تعالیٰ کسی سے محبت کرتا ہے مخلوق کے دل میں بھی اس کی محبت پیدا کردتا ہے 'ندموم اس صورت میں ہے کہ تم ان کی محبت کی خواہش اپنی کسی جے 'کسی جہاداور کسی نماز کی وجہ سے کرو' یہ اللہ کی اطاعت پر اُجرت طلب کرنے سے مترادف ہے 'جبکہ اللہ تعالیٰ کے یمال اس کا اور خیرہ ہو چکا ہے۔ مباح کی صورت یہ ہے تم صفات محمودہ کی محبت کے خواہاں ہونہ کہ معین اور مخصوص عہادت کی محبت کے ۔ یہ ایسا ہے جیسے کوئی مخض مال کا مالک ہو۔ جس طرح مال کی مکیت سے بہت می اغراض پوری ہوتی ہیں اس طرح قلوب کی مکیت سے بہت می اغراض پوری ہوتی ہیں اس طرح قلوب کی مکیت سے بہت می اغراض پوری ہوتی ہیں اس طرح قلوب کی مکیت سے بہت می مرت سے مقاصد شکیل یاتے ہیں۔ اس اعتبار سے مال اور دل میں کوئی فرق نہیں ہے۔

ریا کے خوف سے عبادت ترک کرنا

بعض لوگ اس خوف سے نیک عمل ترک کردیتے ہیں کہ کمیں اس کی وجہ سے ریا کارنہ ہوجائیں 'یہ ایک غلط نظریہ ہے 'بلکہ شیطان کے ساتھ موافقت ہے۔ آفات کے خوف سے عمل چھوڑنا چاہئے یا نہیں؟اس سلسلے میں تفصیل ہے۔

طاعات کی دو قسمیں ۔ اس تغصیل کا حاصل یہ ہے کہ طاعات کی دو قسمیں ہیں 'ایک دہ جس میں بذات خود کوئی لڈت نہ ہوجیے نماز' جج اور جدا وغیرہ 'ان عبادات میں مرف مجام ہوا ور مشقت ہے 'اگر لڈت ہے تو صرف اس نقطۂ نظر ہے کہ یہ عباد تیں لوگوں کی تعریف کا ذریعہ بن جاتی ہیں 'اور لوگوں کی تعریف میں لڈت ہے جو لوگوں کے مظلع ہونے ہے حاصل ہوتی ہے۔ اور دو سری قسم ان طاعات کی ہے جو بدن پر موقوف نہیں ہیں بلکہ ان کا تعلق محلوق ہے جیسے خلافت 'قضاء' ولایت' احتساب' امامت' تذکرہ' تدریس اور مال دینا وغیرہ' ان عبادات میں آفت زیادہ ہے کیوں کہ ان کا تعلق محلوق ہے ہے' اور ان میں لڈت زیادہ ہے۔

برن سے متعلق عباد تیں:۔ یعنی وہ عباد تیں جو برن کے ساتھ لازم ہیں ، فیرے ان کا کوئی تعلق نہیں اور نہ ان میں کسی طرح کی کوئی لذت ہے جیسے روزہ ، نماز اور حج و فیرو۔ ان عباد توں میں رہا تین صور توں میں پیدا ہوتی ہے۔ پہلی صورت سے کہ رہا

- 14

احياء العلوم جلدسوم

عمل ہے پہلے آئے اور عمل شروع ہی اس لئے کیا جائے کہ دو سرے لوگ ویکس کو گورٹی سبب اس عمل کی بنیاد نہ ہو ایسے عمل کو ترک کر دینا ہی بھر ہے 'کیوں کہ یہ خالص معصیت ہے 'اس میں اطاعت کا کوئی عضر نہیں ہے ' بلکہ اطاعت کے عنوان ہے منزلت کی خواہش کا اظہار ہے اب اگر کوئی قض اپنے نفس ہے اس ریا کا إزالہ کرتے 'اور اسے یہ باؤر کراسے کہ بندوں کے لئے عمل کرنے ہو آمادہ ہوتو عمل کرنے میں کوئی حریۃ نہیں کئی حریۃ نہیں عمل کرنے ہو آمادہ ہوتو عمل کرنے میں کوئی حریۃ نہیں کوئی حریۃ نہیں کوئی حریۃ نہیں کوئی حریۃ نہیں مصورت یہ ہے کہ عمل سے اللہ ہی کی نیت تھی لیکن عبادت کے آغاز کے ساتھ یا اس سے پہلے ریا سامنے آئیا' اس صورت میں عمل نہ چھوڑنا چا ہے 'اور فنس میں ریا کی کراہت اور اس کے دو کئے صلاحیت پیدا کرنے کے لئے ان تدبیوں کا سمارالے جو پچھلے ابواب میں ذکر کی جاچی ہیں۔ تیری صورت یہ ہے کہ عبادت کی ابتدا اظام کی جو آئی اور میں کہ کہ اس کے خات کا خات کہ اندازہ مو جائیں اس صورت میں بھی ریا کہ خات کہ اخت کے لئے عالم ہو کرنا ضروری ہے 'عمل نہ ترک کرے بلکہ نفس کو اضاص پر واپس لانے کی سے کرے 'ادر عمل کی سے کہ عبار میں درج ہوتو وہ دیا ہیں ترک عمل پر اس تا ہے 'جب تم اس کی خواہش ہوری نہیں کرک عمل پر اس آئے ہو تو وہ ریا کی دوج ہوتو وہ ریا کا دوج 'جب تم اس کی یہ دوج ہوتو اس کی دوج ہوتو وہ ریا کا دوج 'جب تم اس کی یہ دوج ہوتو اس کی دوج ہوتو وہ کہ اس کی ہوتو ہیں ترک عمل براک آنا ہے 'اگر تم عمل ترک کردیتے ہوتو اس کا مقصد پورا عمل ہو گائی ہو کہ اس کی خواہش میں خواہش کردیتے ہوتو اس کا مقصد پورا

ریا کے خوف سے تارک عمل کی مثال ہے۔ اس معض کی مثال جو ریا کے خوف سے عمل چھوڑو ۔ ایسی ہے جیے کسی غلام کو اس کے آقانے کیہوں دیے اور اس سے کہا کہ انھیں انچھی طرح صاف کر دے ۔ غلام نے سوچا میں انچھی طرح صاف نہ کر سکوں گا اس لئے بہتر ہی ہے کہ انھیں ہاتھ ہی نہ لگایا جائے ' یمی حال اس معض کا ہے جو اخلاص نہ ہونے کی وجہ سے اصل عمل ہی چھوڑ بیٹھے۔ اس قبیل سے وہ محض ہے جو محض اس خوف سے عمل نہ کرے کہ لوگ جھے ریا کار کمیں گے 'اور گناہ گار ہوں گے یہ بھی ایک شیطانی فریب ہے ' پہلی بات تو یہ ہے کہ مسلمانوں کے ہارے میں خواہ مخواہ یواہ وہ گان کرنا میج نہیں ہے کہ وہ کسی کلاس کو ریا کار کمیں ہے ' پھراگر وہ کہتے ہیں تو کئے دو' ان کے کئے سے تمہارے عمل پر کیا اثر پڑے گا' خواہ مخواہ عبادت کا تواب ضائع کیوں کرتے ہو' علاوہ آزیں عمل اس لئے چھوڑنا کہ لوگ جھے ریا کر کمیں سے عین ریا ہے' اگر حہیں ان کی تعریف کی خواہ ش' اور ان کی نہمت کا خوف نہ ہو تا تو تم ہرگزان کے کہنے کی پروا نہ کرتے' خواہ وہ حہیں ریا کار کہتے' یا مخلص قرار دیتے۔ ریا کار کملانے کے خوف سے عمل چھوڑنا زیا وہ شدید ہے۔ یہ سب شیطانی پھندے ہیں' ان میں جائل عابہ پھنس جاتے ہیں۔

عمل چھوڑنا شیطان سے بیخے کی دلیل ہے : پھراگر عمل بھی چھوڑدیا جائے تواس سے یہ کیسے ثابت ہوا کہ میں شیطان کے فریب سے محفوظ رہوں گا شیطان اس صورت میں بھی پیچا نہیں چھوڑ ہے گا 'بلکہ یہ کے گا کہ تو نے عمل اس لئے چھوڑا ہے تا کہ علام کہلا کے اس طرح وہ تہیں شرسے دور'اور انسانوں سے کنارہ کش ہونے پر مجبور کرے گا'اب اگرتم کسی بل میں گئس کئے تب بھی وہ تہمارے دل میں یہ خیال ڈالے گا کہ معرفت میں بڑی لذت ہے۔ کسی طرح لوگوں کو اس بات کی خربونی چا ہیئے کہ فلال شخض لوگوں کے فرف سے شہر چھوڑ کیا ہے۔ بتلاؤ شیطان سے مفر کہاں؟ نجات کی صرف ایک صورت ہے اور وہ یہ کہ تہمارے دل میں آفات ریا کی معرفت ہوئی چا ہے تا فرت میں سرا سر نقصان ہے' دنیا میں کوئی فائدہ نہیں ہے' اگر دل و وہاغ کو سوچنے کی یہ سمت دی جائے تو کوئی وجہ نہیں کہ دل (یا سے مغرف نہ ہو' اور اظام سے کم کسی چزیر راضی ہو' اگر وساوس کی بروا نہ کرو' اگر چہ دشمن طبیعت سے ہر سر پریکار ہو' اس لئے کہ وساوس کا سلسلہ منقطع نہیں ہوگا'اگر وساوس کی وجہ سے عمل ترک کئے جانے لکیں تو خیر کا دروازہ بند ہوجائے گا' آدی عضو معطل بن کر رہ جائے' اس لئے کہ کونسا دل ایسا ہے جس

740

احياء العلوم جلدموم

میں وساوس اور خطرات پیدا نہیں ہوتے۔ جب تک عمل کا کوئی دنی محرک باتی رہے تم کرتے رہو' ریا کے خطرے سے جماد کرو' اور ول میں اللہ کی شرم اور اس کا خوف پیدا کرو' اگر کسی وقت نفس یہ تقاضا کرے کہ اللہ کی تعریف کے حوض بندوں کی تعریف حاصل کی جائے اللہ تمہارے دلوں کے احوال پر مطلع ہے' اگر مخلوق کو تمہارے قلب کا حال معلوم ہوجائے کہ تم ان کی تعریف کے طلب گار ہوتووہ تمہاری برائی کریں گے بلکہ اگر تم اپنے رب کے ڈر سے عمل میں اضافہ کر سکوتو یہ بہت انچمی بات ہے۔

اگرشیطان تمہارے ول میں یہ خیال پر اکرے کہ تم ریا کار ہوتو اس کے جمون اور فریب کی علامت تمہارے قلب کی کیفیت ہوگی اگر تمہارے ول میں ریا کی کراہت اور اس کے انکار کی قوت موجود ہے 'یا تمہارا دل اللہ سے شرم کرتا ہے اور اس سے ڈرتا ہوگی اسکے جمعوث کی علامت ہے 'اگر تمہارے دل میں ریا کی کراہت نہ ہو' نہ اللہ کا خوف ہو' اور نہ عمل کا کوئی دی محرک موجود ہو قوم میں چھوڑ دینا چاہئے۔ لیکن ایسا ہونا بہت مشکل ہے اس کے کہ جو محض اللہ کے لئے عمل شروع کرتا ہے اس کے ساتھ

تواب کا اصل نیت مرور رہی ہے۔

رائے سے ایزانہ ہٹانے کا عمل ان اوگوں کا ہے جو شمرت اور لوگوں میں مقبولیت پانے سے ڈرتے ہیں 'اور یہ خیال کرتے ہیں کہ اگر لوگوں کی آمدونت کا سلسلہ جاری ہو گیاتو ہیں نیادہ دیر تک اور نمایت سکون کے ساتھ اللہ کی عبادت میں مشغول نہ ہو سکوں گا۔ عبادت بسرحال رائے سے مٹی یا کٹڑی کے گلڑے ہٹانے سے افضل ہے۔ اس صورت میں رائے سے خامو ہی کے ساتھ گذر جانے کا مطلب ہے ان عبادات کی تفاظت جو اس طرح کے اعمال پر فضیلت رکھتی ہیں۔ ابراہیم تیمی کا یہ کمنا کہ جب تہیں گذر جانے کا مطلب ہے ان عبادات کی تفاظت جو اس طرح کے اعمال پر فضیلت رکھتی ہیں۔ ابراہیم تیمی کا یہ کمنا کہ جب تہیں مختفی لفظی حیث رہنے کی خواہش ہو تو چپ رہو' اس سے ان کی مراد وہ کلام ہے جو مخفی لفظی صنعتوں سے مزین ہو' اور جس میں حقیقت پندی کے بجائے خیال آرائی زیادہ ہو۔ اس طرح مباح سکوت سے بھی خود پندی پیدا ہوتی ہو۔ اس طرح مباح سکوت سے بھی خود پندی پیدا ہوتی ہے۔ یہ دد منتقل مرض ہیں' جو مخض ان میں سے ایک بات کو نا پند کرتا ہے وہ دو سرے کی طرف رجو عکرتا ہے۔ کلام میں ہوتی ہے۔ یہ دد منتقل مرض ہیں' جو مخض ان میں سے ایک بات کو نا پند کرتا ہے وہ دو سرے کی طرف رجو عکرتا ہے۔ کلام میں

احياء العلوم جلدموم

آفت زیادہ ہوتی ہے اکین اس کا تعلق قتم ٹانی ہے ہے 'زیر بھٹ جاوات وہیں جو انسانی بدن کے ساتھ مخصوص ہیں ' حلوق ہے ان کا تعلق نہیں ہے اس لئے ان میں آفات بھی کم ہیں۔ حضرت حسن بھری نے ان بزرگوں کا حوالہ دیا ہے جو شہرت کے خوف سے رونا چھوڑ دیتے ہیں اور رائے ہے ایزا نہیں ساتے ہو سکتا ہے وہ ان ضعفوں کا حال ہو جو افضل سے واقف نہیں ہیں 'اوران رقائق کی معرفت سے محروم ہیں۔ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ حسن بھری نے شہرت کی آفت سے ڈرانے کے لئے یہ حال بیان کیا ہو تاکہ طلب شہرت سے باز رہیں۔

مخلوق سے متعلق عبادتیں: ان عبادات میں آفتیں اور خطرے زیادہ ہیں۔ پھران عبادات میں بھی آفتیں کم وہیں ہوتی ہیں سب سب سے بوی آفت خلافت را آمت میں ہے ' پھر خکومت ' پھر قضاء اس کے بعد تذکیرو تدریس اور فتویٰ نولی ' پھرال دیتا۔ خلافت و ایارت اور حکومت: خلافت جس کے معنی ہیں مسلمانوں کی سرداری اگر عدل و انصاف اور خلوص و بالبیت کے ساتھ ہو تو یہ افضل ترین عبادت ہے۔ انخضرت مسلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرایا ہے:۔

لَيَوْمُ مِنْ آمِامِ عَادِلْ حَيْرُ مِنْ عِبَادَةِ الرَّرِ مَلِ وَحِكَهُ سِتِيْنَ عَامًا . (طران بيبق-ابن ماس)

عادل امام کاایک دن سامح سال تک تماع ادت کرنے وائے کی عبادت سے بمتر ہو آ ہے۔

ہلائے اس سے برو کرکون ی عبارت ہو عتی ہے کہ ایک دن ساتھ سال کی عبارت کے برابرہو' ایک مدیث میں ہے:-اُوّلُ مَنْ يَدُخُلُ الْحَنَّةَ ثَلَا ثَامُ الْمُقِيسُطُ اَحَدُهُمُ - (مسلم - میاض ابن حمادٌ)

سب سے پہلے تین آدی جنت میں داخل ہوں مے (منصف امام ان میں سے ایک ہے)۔ حضرت ابو ہریرہ کی روایت ہے سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔ ثَلَاثَةُ لَا ثُرَدَدَعُو تُهُمْ (الْإِمَامُ الْجَادِلُ اَحَدُهُمْ۔

تین آدمیوں کی دعارد سیس کی جاتی (عادل امام ان میں سے ایک ہے)۔

المخضرِت صلى الله عليه وسلم نے ارشاد فرما! :-

أَفْرَبُ النَّاسِ مِنِينَ مَجْلِسُ أَيُومُ الْقِيامَة إِمِامٌ عَادِكُ (الا مبان - ميت العن)

قیامت کے روز لوگوں میں نیشست کے اعتبارے قریب تر منصف امام ہوگا۔

یہ روایت ابو سعید الخدری ہے مروی ہے۔ اہارت اور ظافت عظیم تر عبادت ہے۔ اس میں خطرہ زیادہ ہے اس لئے اہل تقویٰ اس منصب سے بچتے ہیں۔ اس منصب پر فائز ہونے کی بعد باطنی صفات متحرک ہوتی ہیں اور نفس پر جاہ اقتدار 'اور نفاذِ تھم کی لندت غالب آجاتی ہے جب ولایت محبوب ہوتی ہے تو والی اپنے حقو نفس میں کوشش کرتا ہے 'یہ بھی ہو سکتا ہے کہ وہ اپنے نفس کی اِتباع میں کسی ایسے امرِ حق سے رُک جائے جو اس کی جاہ و ولایت کیولاف ہو 'اور اپنے مقام کی بلندی کے لئے کسی امرِیا طل کا اِرتکاب کر بیٹھے اور ہلاک ہو جائے 'اور ظالم اہام کملائے جس کے ظلم کا ایک دن فاس کے ساٹھ سالہ فِت کے برابر ہوتا ہے 'جیسا کہ نہ کورہ حدیث کے مفہوم مخالف سے یہ بات ثابت ہوتی ہے اس خطرہ عظیم کی وجہ سے حضرت عرفرہ ایا کرتے تھے کہ جب اس کہ نہ کورہ صدیث کے مفہوم مخالف سے یہ بات ثابت ہوتی ہے اس خطرہ عظیم کی وجہ سے حضرت عرفرہ ایا کہ خضرت صلی اللہ میں اس قدر مصائب ہیں تو کون اسے لے گا' جمال تک اس منصب کی مصیبتوں کا تعلق ہے اس کا ایک ہلکا اندازہ آنخضرت صلی اللہ و سلم کے اس ارشاد کرامی سے ہوتا ہے' فرمایا ہے۔

مَامِنْ وَالْعَشْرَ وَالاَّجَاءَيُوْمُ الْقِيَامَةِ مَغْلُولَةً يَلَمُ إِلَى عُنُقِهِ اَطْلَقَهُ عَلْلُه أَوْ أَوْ يَقَهُ جَوْرُهِ (احد عادة ابن السّامت)

جس مخض کو دنیا میں دس آفراد پر بھی ولایت حاصل ہوگی وہ قیامت کے روز اس حال میں آئے گا کہ اس لے

744

احياء العلوم جلدسوم

ہاتھ کردن تک بندھے ہوئے ہوں مے اوا اے اس کاعدل آزاد کردے گایا اس کاظلم ہلاک کردے گا۔

یہ دوایت حضرت معقل ابن بیالا نے بیان کی ہے' ایک مرتبہ حضرت عمر نے انھیں کی علاقے کا حاکم مغزد کرنا چاہا تو انھوں نے عرض کیا کہ اے امیرالنوغین! آپ اس سلطے میں جھے مشورہ دیں میں منصب قبول کروں یا انکار کروں؟ آپ نے فرمایا اگر میرا مشورہ ضروری تصوّرہ کو تھ ہو تو میں یہ کمول گا کم اس منصب سے دور رہو' تاہم میرے اس مشورہ کا ذکر کسی اور سے مت کرنا۔ حضرت حسن بھری موایت کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی فخص کو حاکم بنانے کا راوہ فرمایا' اس محض نے عرض کیا آپ بی بتلا کیں کیا حاکم بنا میرے حق میں بمترہے آپ نے ارشاد فرمایا بس بیٹے جاور الجرانی۔ ابن عمر) اس طرح کی ایک دوایت عبد الرحمٰن ابن سمرة کی ہے' انخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے ارشاد فرمایا تھا:۔

ۜؽٵڹٵۼۘڹدؚٱڷڗۘڂؗڡڹ۬ۘڵٳؾؘۺٲٞڸٳڵٳٚٙڡٵڗۊٙڣٳٙۛػٵڹؙۘٷۨؾۑؾؘۿٵڡڹؙۼۜؽڕڡؘۺٲۘڬۊٳؙڲڹؾۘۼڶؽۿٳ ۘۊٳڹؙٲۏؿڽؚؾؘۿٵۼڹؙڡؙۺٲڶڣؚۅڰڸؾۜۼڷؽۿا

(بخاری و مسلم

ابو عبدالرحن العارت مت طلب كرنا الرسحية بغيرها تلكي إمارت ملى توتيرى اس پر مدد كى جائع كى اور ماتكنے اسے حاصل موئى تو تجيم اس كے حوالے كرديا جائے گا۔

ایک مرتبہ حضرت ابو بکڑنے رافع ابن عمرے ارشاد فرمایا تم دو معموں پر بھی حاکم نہ ننا ' پھر جب ابو بکر منصبِ خلافت پر فائز ہوئے تو رافع نے ابن عمرے ابن عمرے ابن عمرے کی اب تو دو معصوں پر حاکم بنے سے بھی روک رہے تھے 'اور آج تمام اتب محتری صلی اللہ علیہ وسلم کی امارت سنجال کی 'ابو بکڑنے فرمایا بہلا شبہ میں آج بھی بھی کتا ہوں کہ دو محصوں پر بھی حاکم نہ بنتا' اس لئے کہ جو محض حاکم بننے کے بعد انصاف نہیں کر آ اس پر خداکی لعنت ہوتی ہے۔

منع و فضیلت کی روایات میں تعارض نہیں : ایک طرف وہ روایات ہیں جن سے ظافت و امارت کے فضا کل معلوم ہوتے ہیں اور دو سری طرف ہو احادث ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ ظیفہ یا امیر بنا تدین اور تقویٰ کے ظاف ہے 'بعض کم قیم ان روایت کو باہم متعارض نجھتے ہیں۔ حالا تکہ ان میں تعارض نہیں ہے۔ بلکہ اس سلیے میں حق بات یہ ہے کہ ان مخصوصیں کو جو دن میں قور نہ اس و این منصب امارت پر فائز ہونے نے افکار نہ کرنا چا ہے 'اور لوگ ضعیف ہیں انھیں اس کے گرد پر بانہ چا ہیے وارنہ ہوا ہی منصب ہوتا ہیں منصب امارت پر فائز ہونے افکار نہ کرنا چا ہے اور لوگ ضعیف ہیں انھیں اس کے گرد پر بانہ چا ہیے ورنہ محاطے میں کی طامت کر کی طامت کی پرواہ نہ ہو' یہ وہ لوگ ہیں جن کی نظروں سے خلوج کا شکار نہ بن سکے 'اور وجہ اللہ کہ مصاطے میں کی طامت گری موادون فحض ہے وہ دیا انہیں انہی انہیں گئا' انھوں نے اپنے نفوں کو زیر کر لیا ہے' اور وہ کو کا نکانہ نفرف کا خری کا جال گلائے کو کو کروا ہے 'شیطان ان سے باہو سے' ان کی ان پر مالکانہ نفرف کا خواں کو میں انہی انہیں گئا 'انھوں نے اپنی کی راہ میں اگر ان کی ان کی سے حرک وہ کا خواں معلی ہوتی 'امرون کے شیطان کے فریب کا جال گلائے کو سے کون افتیار کرتے ہیں' حق کی راہ میں اگر ان کی روایس ہموں کا ساتھ چھوڑ دیں انہیں اس کی پوا نہیں ہوتی 'امرت اور طلافت کی نفیلہ ان امور کا ہے جنگا حکومت وولایت سے کوئی تعلق سے محمول کا ساتھ چھوڑ دیں انہیں ہوتی کی الم سے دور ہے 'لین یہ حال ان امور کا ہے جنگا حکومت وولایت سے کوئی تعلق نہیں' اور یہ دیکھا کہ وہ کا اس طرح وہ حمول ہونے کو ف سے می است جمی کرے گا' اس محض کے بارے میں عاء کا اختلاف ہے کرنے میں عاء کا اختلاف ہے کرنے میں عاء کا اختلاف ہے آیا اسے حاکم بنا چا ہیے یا ولایت کا طوق گردن میں ڈالنے سے گرد کرنا چا ہیے ؟

بعض لوگوں نے کہا ہے کہ ایسے مخص کے لئے منصبِ حکومت چھوڑ نا واجب نہیں ہے ہمیوں کہ اسے مستقبل میں تغیر کا خوف

احياء العلوم جلدسوم

ہے 'جب کہ فالحال وہ ان اوصاف سے متصف ہے جو ایک لاکن اور مخلص کیمراں ہونے جا ہیں' اس کا نفس حق پر کاربند ہے 'نفس
کی لذت سے دور ہے۔ میچ بات یہ ہے کہ ایسے فخص کو حکومت سے احراز کرنا چاہئے 'کیونکہ نفس بردا فر ہی ہے۔ وہ حق کا دعویٰ اور خیر کا وعدہ کرتا ہے 'کیون سے دعولی ہے ہوگا' یا یہ وعدہ پورا ہوگا اس کے بارے میں گفین سے بچھ نہیں کما جا سکتا۔ اگر یالفرض اس نے خیر کا بینی وعدہ بھی کیا تب بھی اس کے بدلنے کا خوف رہے گا اگر اسے حکرانی تغویض کی گئے۔ پھر کیا حرجہ اگر منصب ابارت قبول کرنے سے انکار کر دے' انکار کرنا سل ہے۔ منصب پر فائز ہونے کے بعد دستبردار ہونا بردا شاق گذر تا ہے' عزل ایک جانگسل صدے سے کم نہیں مشہور ہے کہ عزل مردوں کی طلاق ہے۔ مہدہ پر فائز ہونے کے مبد معزولی پردل راضی نہیں ہوتا ہے۔ اگر منصب چھوڑنا پند ہوتا اور امرحق سے انحراف پر مائل ہونے لگتا ہے' اور جنم کا کندہ بغنے پر راضی ہوجا تا ہے' لیکن منصب چھوڑنا پند نہیں کرتا اِلّا یہ کہ موت آجائے' یا زبردسی معزولی ان کے لئے کسی عذا ہے ہے نہیں ہوتی۔

اگر کسی مخص کاننس حکومت کی طرف ماکل ہوایا منقب کا طالب ہوا وراس کے لئے سرگرداں نظر آئے تو یہ سمجھ لوکہ اس کی امارت خیر کی امارت نہیں بلکہ شرکی ابارت ہے۔ اس لئے سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:۔

إِنَّالَانُولِينَ الْمُرْنَامَنُ سَأَلْنَاهُ ۗ

(بخاری دمسلم-ابومولئی

جو مخص ہم سے حکومت اللہ ہم اسے حاکم نہیں بناتے۔

قوی اور ضعیف کے تھم میں اختلاف کی نوعیت واضح ہو جانے کے بعد یہ بات انچھی طرح سمجھ میں آجاتی ہے کہ حضرت ابو بکڑ نے رافع کو حکومت کے ذمتہ داری قبول کرنے سے کیوں رو کا اور خود خلافت کے منصب پر کیوں فائز ہوئے۔

قضاء: اگرچہ تضاء کا منعب خلاف وامارت کے منعب سے کم ہے کین معنی وہ خلافت وامارت ہی جیسا ایک عمدہ ہے۔ اس لئے اس میں بھی حکومت اور اقتدار ہے۔ قاضی کے نیطے بھی نافذ ہوتے ہیں تضاء میں تواب بہت ہے بشرطیکہ قاضی حق کا تبع ہو اور عذاب بھی بہت زیادہ ہے اگر حق سے اعراض پایا جائے۔ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔

ٱلْقَضَاةُ ثَلَاثَةُ قَاضِيَانِ فِي النَّارِ وَقَاضٍ فِي الْحَنَّةَ

(امحاب السنن-بريرة

تین طرح کے قامنی ہوتے ہیں ان میں سے دوجتی ہیں 'اور ایک جنتی ہے۔

ایک مدیث میں ہے:۔

من استَ فضى فَقَدْ ذَبِ عَيْرِ سِكِين (امعاب السن ابو مررة) جس فعده تفاطلب كياده بغير جمري كذري كياميا-

اس کا علم بھی وہ ہے جو امارت کا ہے۔ یعنی ضعفاء 'اوروہ تمام لوگ جن کی نظروں میں دنیا اوراس کی لذات کی زرا اہمیت ہو
قاضی نہ بنیں 'اور اُقویا جنسیں حق کے سلسلے میں کسی طامت کرنے والے کی طامت کا خوف نہ ہواس منصب سے گریز نہ کریں۔ اگر
ہادشاہ طالم ہوں 'اور قاضی محض ان کی خوشا ہد 'نیزان کی خاطراور ان کی متعلقین کی وجہ سے بعض حقوق نظرانداز کر کے ہی اس
منصب پر مشمکن رہ سکتا ہو 'اور یہ سمحتا ہو کہ اگر میں نے ان کے کسی مقدے میں حق پر فیصلہ دیا تو وہ معزول کردیں گے یا میرا فیصلہ
منصب پر مشمکن رہ سکتا ہو 'اور یہ سمحتا ہو کہ اگر میں نے ان کے کسی مقدے میں حق پر فیصلہ دیا تو وہ معزول کردیں گے یا میرا فیصلہ
سلیم نمیں کریں گے تو اسے منصب تضا قبول نہ کرنا چاہئے 'اگر قبول کرلیا تو یہ اسکی ذمہ داری ہے کہ وہ بادشاہ ہوں اور ان کے
متعلقین سے اوائے حقوق کا مطالبہ کرے 'معزولی کا خوف حق کی راہ میں مزاحم نہ ہونا چاہئے بلکہ اگر اسے معزول کردیا جائے تو اس
سے خوش ہونا چاہئے کہ وہ اللہ کے لئے اس اکناک حادثے سے دو چار ہوا' اگر معزولی نفس پر شاق ہو' اور منصب کی حقاظت کے
سے خوش ہونا چاہئے کہ وہ اللہ کے لئے اس اکناک حادثے سے دو چار ہوا' اگر معزولی نفس پر شاق ہو' اور منصب کی حقاظت کے
سے خوش ہونا چاہئے کہ وہ اللہ کے لئے اس اکناک حادثے سے دو چار ہوا' اگر معزولی نفس پر شاق ہو' اور منصب کی حقاظت کے
سے خوش ہونا چاہئے کہ وہ اللہ کے لئے اس اکناک حادثے ہے دو چار ہوا' اگر اور شیطان کا تجمع ہون اور شیطان کا تجمع ہے 'اسے ثواب کی توقع نہ رکھنی

64A

احياء العلوم جلدموم

چامیے 'وہ تو ظالموں کے ساتھ دوزخ کے نچلے درج میں رہے گا۔

وعظ ' نتویٰ اور تدریس : وعظ مختونی او مقدریس ہی کے حسن میں حدیث کی نقل و روایت اور عالی سند جمع کرنے کا عمل بھی ہے ،
جن چیزوں دسے جاہ اور قدر و حزلت میں اضافہ ہو ان سب کی آفت اتی ہی ہوئی ہے جشنی ولایت و حکومت کی ہے۔ بعض اکا برین سلف ہو اپنے اوپر غوف محسوس کرتے ہے جب تک ممکن ہو تا فوٹی نولی کی ذمتہ واری سے بیخے کی کوشش کرتے اور یہ کہتے کہ حدث ناونیا کے وروا زوں میں سے ایک وورا زہ ہے ' ہو محض حدث ناکتا ہے وہ گویا اپنے احرام اور ونیاوی آمائش میں وسعت طلب کرتا ہے۔ بھڑ کے حدیث کی گالماریا ال و فن کروی حمین فرمایا کرتے ہے کہ میں حدیث کی دوان میں کئی الماریا ال و فن کروی حمین فرمایا کرتے ہے کہ میں حدیث کی دوان میں کئی الماریا ال و فن کروی حمین فرمایا کرتے ہے کہ میں حدیث کی روایت اس لئے حسین کرتا کہ میرا دل حدیث بیان کرتے کی الماریا اللہ بیان لڈت پا آئے ' اور جب یہ دیکھا ہے کہ لوگ اس کی طرف متوجہ ہیں ' اور اس کے وعظ سے متا گر ہیں تو یہ چاہتا ہے کہ ایسا کلام کیا جائے والوں کو ام چا گئے خواہ وہ باطل ہی کیوں نہ ہو ' نیز جو کلام عوام کو ناکوار گذرے خواہ وہ حق ہی کیوں نہ ہو ' نیز جو کلام عوام کو ناکوار گذرے خواہ وہ حق ہی کیوں نہ ہو اس سے احراز کیا جائے۔ وہ اپنی تمام تر قرت اس بات کے لئے صرف کردیا ہے کہ جب میں یہ ناکوار گذر اس کا مقصد حدیث میں میرا احرام ہو ، وہ حکمت اور حدیث پڑھتا یا سنتا ہے ' اور یہ سری کر فرش ہو تا ہے کہ جب میں یہ کیا ہائی اس کا مقصد حدیث و حکمت کے مطالے اور سنے سے یہ وہ چا ہیے تھا کہ میں سعادت و سلوک کا رات معلوم کروں' تاکہ وہ بھی ناکو اس کی بھیاؤں ' تاکہ وہ بھی ناکو افرائی کیوں ناکی ہو گئیں۔ ناکور انجا کی بھیاؤں ' تاکہ وہ بھی ناکور انجا کیں اس کی کھیاؤں ' تاکہ وہ بھی ناکور انجا کیں کہ کہ کی سعادت و سلوک کا رات معلوم کروں ناکرو انجا کیں کہ کی بھیائیں۔ ناکرو انجا کہ بھی بھیا تھا ہیے تھا کہ میں سعادت و سلوک کا رات معلوم کروں' تاکہ وہ بھی

خلاصہ یہ ہے کہ وعظ و تدریس بھی دلایت و حکومت کی طرح فتنے کے خون سے مامون نیں ہے اس کا حکم بھی وہی ہے جو دلایت کا اور اسے معاش کا ذریعہ 'اور دلایت کا ہے بعنی جو فخص صرف جاہ و منزلت کے حصول کے لئے وعظ و تدریس کا منصب چاہتا ہے 'اور اسے معاش کا ذریعہ 'اور تفاخر و کام کر کا وسیلہ بنانا چاہتا ہے اسے چاہیتے کہ وہ اس منصب سے اس وقت تک دور رہے جب تک اسے کا دل ہوا و ہون سے خالی نہ ہوجائے 'اور اس پر آخرت کا خوف اس قدر قالب ہوجائے کہ فتے میں ماقت ہونے کا خوف باتی نہ رہے۔

اور ہاں یہ اعتراض کیا جاسکتا ہے کہ اہل علم کو فقتے کے خوف سے تدریس اور وعظ سے روک ویا کمیا تو علوم میٹ جائیں گے اور خیر کا سلسلہ منقطع ہو جائے گا' تمام مخلوق جمالت کے اند میروں میں خرق ہو جائے گی' ہم اس اعتراض کے جواب میں کمیس سے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے امارت کی طلب سے منع فرمایا ہے' اور اس پر وعید فرمائی ہے' ارشاد ہے:۔

إِنَّكُمْ تَحْرِمُونَ عَلَى آلْاِمَارَةِ وَاتُّهَا حَسْرَةٌ وَنَكَامَةٌ يَوْمَ ٱلْقِيمَامَةِ إِلاَّ مَنْ أَحَلَهَا يَحَقَّمَاء

( بخاری ابو مررة)

تم امارت کی حرص کرتے ہو' طالا تکدوہ قیامت کے روز صرت و ندامت کا باعث ہوگی 'الا یہ کہ کوئی فخص اے حق کے طور پر افتیار کرے۔ (۱)

ایک مدیث میں ہے:۔

نَعِيتِ الْمُرْضِعَةُ وَبِيسَتِ الْفَاطِمَةُ (عَارى-الومرة)

كيا الحيىك دوره بلان وأك اور حمتى برى بدوده چمزان والى-

یعیٰ جب آتی ہے تو اچی گئی ہے اور جب چھنی ہے تو بڑی معلوم ہوتی ہے۔ یہ بات اچی طرح معلوم ہے کہ اگر سلطنت و

(١) يه دوايت عدالرحل اين سرة سع پيل مي گذر چك سعه

امارت معظل ہوجائے قودین و دنیاسب بریاد ہوجائیں 'لوگوں میں گشت و خوں کا پازارگرم ہوجائے 'امن جا تا رہے 'شرویران ہو جائے معاشی وسائل ہاتی نہ رہیں 'معلوم ہوا کہ دنیوی زندگی کا نظام قائم کرنے کے لئے سلطان یا امیر کا ہوتا نمایت ضروری ہے 'اس کے باوجود سرکار ووعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے سلطات و امارت کے مناصب قبول کرنے سے منع فرمایا۔ حصرت عمر نے ابی ابن کعب کو محض اس بات پر زود کوب کیا کہ ان کی قوم کے کچھ لوگ ان کے بیچھے بیچھے جالے مناف کہ اُبی کے بارے میں وہ خودیہ کما کرتے تھے 'اللہ تھے کہ اُبی سلمانوں کے سروار ہیں 'المیس کلام پاک سایا کرتے تھے 'لیکن جب نوگوں کو ان کے بیچھے چلتے ہوئے دیکھا تو منع کرویا۔ اور فرمایا کہ اس میں متبوع پر فتنہ کا خوف ہے 'اور آبادی کے لئے ذات کا باحث ہے۔ حضرت عمر خطبہ ویا کرتے تھے 'اور المح کے لئے ذات کا باحث ہے۔ حضرت عمر خطبہ ویا کرتے تھے 'اور کول کو وعظ و قعیت کیا کرتے تھے 'لیکن جب ایک فخص نے آپ سے منح کی نماز کے بعد و معلا کرتے گے اور کرتے ہے 'اور آبادی کے بین 'آپ نے فرمایا جھے ڈر ہے کہ تو پھول کر گیانہ ہو جائے ان کول نے یہ بات اس لئے فرمائی کہ اس مخص میں جاہ اور مخلوق میں مقبولیت حاصل کرنے کی و فہت موجود تھی۔

وعظ 'تدریس اور فتوئی کی طرح لوگوں کو اپنے دین کے لئے تضاء اور خلافت کی بھی ضرورت ہے 'ودنوں میں اقت اور فتند بھی ہے 'اس اعتبار سے دونوں میں کوئی فرق نہیں ہے۔ معترض کا یہ کہنا کہ درس و تدریس اور فتوئی سے روکنے سے علم من جا۔ بڑگا فلط ہے 'آ تخضرت صلی الله علیہ وسلم نے تضاء سے منع فرمایا رسلم۔ ابوز را کین کیا آپ کے منع فرمانے سے قضا کا نظام معقل ہو گیا ' بلکہ ریاست و اقتدار کی خواہش لوگوں کو حمدة تضا کی طلب پر مجبور کرتی رہی اس طرح ریاست کی خواہش بھی علوم کو پہلا نہیں ہے گی ' بلکہ آگر لوگوں کو قید کرویا جائے 'اور انتے پاؤں میں بیڑیاں ڈال کران علوم کی طلب سے روک ویا جائے جو مقبولیت اور ریاست فراہم کرتے ہیں تب بھی لوگ بازنہ آئیں' بیڑیاں کا ٹ کر' اور زندانوں کے سخت پسروں سے نیج کر نکلیں گے اور ان علوم کی تحصیل فراہم کرتے ہیں تب بھی لوگ بازنہ آئیں' بیڑیاں کا ٹ کر' اور زندانوں کے سخت پسروں سے کرائے گاجن کا دین میں ذرا بھی مصد نہ ہوگا۔ تم لوگوں کی فکر مت کرد' اللہ تعالی انصیں جاور بریاد فنیس کرے گا' بلکہ اپنے نفس کا خیال رکھو کمیں وہ بلاک نہ ہوجائے۔

نیزیہ حقیقت بھی پیش نظر بہنی چاہئے کہ اگر کسی شریس بہت ہے واعظ ہوں اور انھیں وعظ کہنے ہے منع کیا جائے و ان بیل

سے چند واعظ یہ تھم مانیں گے ' زیادہ تر واعظ وہ ہوں گے جو ریاست کی لذت ہے دست بردار ہونا پہند نہ کریں ہے ' ہاں اگر پورے شریس مرف ایک واعظ ہو' اور اس کا وعظ لوگوں کے لئے اس کی خوش بیانی اور وضعداری کی وجہ ہے مفید بھی ہا بہت ہو رہا ہو' اور یہ سمجھا جاتا ہو کہ وہ افلاص کے ساتھ وعظ کہتا ہے ' دنیا ہے اسے کوئی دل چپی نہیں ہے۔ ایسے وعظ کو منع نہیں کرتے ' بلکہ اس سے تو ہم یہ کہتے ہیں کہ وہ وعظ کہتا رہے' اگر وہ یہ کے کہ میں اپنے نفس پر معلمین نہیں ہوں تب بھی ہم میں کہیں گے کہ وعظ کا سلمہ جاری رکھ اور مجاہدہ کر' اس لئے کہ ہم جانے ہیں اگر اس نے وعظ برد کرویا تو شمر کے لوگ بلاک ہو جانمیں گے دینی سطیر ان کی رہنمائی کرنے والا اس کے علاوہ نہیں ہے' اگر س نے طلب جاہ کے لئے وعظ کوئی کا سلمہ جاری رکھا اور اس کے نہیج میں ہلاک ہوا تب بھی ہمیں کچھ پر وا نہیں ہے' اس لئے کہ سب کے دین کی سلامتی ہمیں ایک فض کے دین کی سلامتی ہیں اگر اس فض کو ہم ان تمام اہلی شہر پر فدا کرتے ہیں جو اس کی اجاج ہے اپنی عاقبت سنوار رہے ہیں۔ شاید ایسے ہی لوگوں کے ہارے میں میں میں دیم ان تمام اہلی شہر پر فدا کرتے ہیں جو اس کی اجاج ہے اپنی عاقبت سنوار رہے ہیں۔ شاید ایسے ہی لوگوں کے ہارے میں میں میں وہ ارد ہوئی ہیں۔

مِی به مدیده وارد مولی ہے۔ اِنَّ اللهَ يُنويِدُ هٰ فَاالدِّيْنَ بِاقْوُامِ لَا خَلَاقَ لَهُمُ۔ (نالی)

الله تعالی اس دین کی ان لوگوں سے مدد کرائے گاجنعیں دین میں بسرہ نہیں۔

واعظ کی تعریف : مجمع معنی میں واعظ اس مخص کو کہتے ہیں جو اپنے کلام اور ظاہری دیئت سے پوگوں کو آخرت کی ترغیب ولا تا ہو' اور دنیا میں زاہر ہو' آج کل واعظ شوکت الفاظ کا سمارا لیتے ہیں' اور اپنی تقریروں میں مسجّع دمقنی زبان استعال کرتے ہیں'جن

### احیاء العلوم جلد ہرwww.ebooksland.blogspot.com

میں جکہ جگہ اشعار کی بھرمار ہوتی ہے' یہ تقریریں توت بیان کا نمونہ تو ہو سکتی ہیں لیکن ان سے دین کی تعظیم نہیں ہو سکتی' اور نہ مسلّانوں میں آخرے کا خوف پدا ہو سکتا ہے الکہ ان سے تو مناہوں کے ارتکاب پر جرات اور شموات کی آروز پدا ہوتی ہے۔ ایسے واعظوں کو شریدر کردینا جا بیٹے یہ لوگ د جال کے نائین اور شیطان کے ظفاء ہیں ہم ایسے واعظ کی بات کر رہے ہیں جس کا کلام اچھا ہو' ظاہر خوب صورت ہو' اور اس کے دل میں وعظ و ارشادے طلب جاہ مقصود ہو۔ کتابُ العلم میں علا میروء کے بارے میں شدید ترین و عیدیں ذکر کی گئی ہیں ان سے معلوم ہو آ ہے کہ علم کے فتوں سے بچنا نمایت ضروری ہے۔ حضرت عیسی عليه السلام نے ايسے ہى عالموں سے خطاب قرمايا اے علائے والے تم لوگ روزے رکھتے ہو، نمازيں رجعتے ہو، صدقات ديتے ہو، لوگول کو جس کام کے لئے کتے ہو خود وہ کام نمیں کرتے اوگول کو نفیحت کرتے ہو خود عمل نمیں کرتے اکتا خراب موقف ہے تمهارا عن زبان سے توبہ كرتے ہو اور خواہشات نفس كى اتباع كرتے ہواس سے حميس كيا فائدہ ہو گاكہ تمهارے ظاہر آراستہ بيں اوردل نجاستوں سے الودہ ہیں میں می کمتابوں کہ تم چھلنی کی طرح مت بنوجس میں سے بھرین آٹا چھن کرنکل جا تا ہے اور بیکار بموسد باتی رہ جاتا ہے " میں حال تمرارا ہے " حکمت کی باتیں تمراری زبانیں اکل دیتی ہیں اور سینوں میں کہ باتی رہ جاتا ہے۔ دنیا کے غلامو! وہ مخص آخرت کیے پاسکا ہے جو دنیاوی شوات کے لئے تک و دو کر رہا ہے 'اور دنیا ہے جس کی رغبت منقطع نہیں موئی۔ میں بچ کتا ہوں کہ تمہارے دل تمہارے اعمال پر گریہ کررہے ہیں 'تم نے اپنی دنیا اپنی زبانوں کے بنچ اور اپنا عمل اپنے تدموں تلے ڈال رکھا ہے میں تم سے بچ کتا ہوں کہ تم نے اپنی دنیا سد حار کر اپنی آخرت تباہ کرلی ہے ونیا کی بھلائی تسمارے نزدیک آخرت کی بھلائی سے زیادہ محبوب ہے۔ تم سے زیادہ کمینہ کون ہو سکتا ہے۔ کاش تم اپنی پر بختی سے واقف ہوتے 'تم کب تک اندهرول ميں چلنے والوں كے لئے راسته صاف كرو مح اور خود حران دريثان كمرے رہو مح اكوما دنيا والوں سے تم يہ چاہتے ہوك وہ دنیا تمهارے لئے چھوڑ کرچلتے نہیں۔ بس کروبس کرو۔ کیاتم نہیں جانے کہ چھت پر چراغ رکھنے سے مکان کی آریکی دور نہیں ہوتی ' اگر نور علم تمهارے منے میں ہو' اور تمهارا ول اس نور سے خالی ہو تو یہ علوم تمهارے مس کام کے ہیں؟ ونیا کے غلامو! تم نه متق بندے ہو' اورنہ غیراللہ کے اول غلام سے آزاد شریف النفس انسان۔ ایسا گلتا ہے کہ یہ دنیا حمیس تسارے اصولوں سے سادے گ اور تهیس پیچے سے دھکا دے کر حقیقی بادشاہ کے سرد کردے گا، تمهارا حال یہ ہوگا کہ ند تمهارے سربر ٹولی ہوگی اور ندپاؤں میں جوتے ہوں مے آبادشاہ حقیق مہیں تہاری برائیوں بر مطلع کرے کا پر مہیں تہاری بد اعمالیوں کی سزا دے گا۔ حرث ما سی نے اپنی کسی کتاب میں بیہ حدیث کمی ہے اس کے بعد تحریر فرمایا ہے کہ بیہ علاء سُوء انسانوں کے شیطان ہیں اوگوں کے حق میں فتنہ ہیں ونیادی متاع اور اس کی رفعت و عظمت میں دل جسی رکھتے ہیں اور اسے آخرت پر ترجی دیتے ہیں انموں نے دنیا کے لئے دین کورُسواکیاہے 'بیالوگ دنیا میں بھی ذلیل وخوار ہیں 'اور آخر یہ میں بھی رسوا ہوں سے 'خیارہ پائیں تھے۔

اب اگر کوئی مخص مید کیے کد دنیا کی مید ظاہری آفتیں تنگیم الیکن علم اور وعظ کی فضیلت میں بہت سی ترغیبی احادیث بھی وارد

موئی بیں 'جیساکہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ دسلم نے ارشاد فرمایا ۔

لِآنَيَهْ بِيَ اللَّهُ بِكُونَ جُلَّا حَيْرًا كُومِنَ النَّفْيَا وَمَا فِيهَا۔

(بخاری ومسلم-سلّ ابن سعد")

ایک آدی تیرے ذریعے ہدایت پالے دنیا وہا نیماسے بھتر تیرے حق میں یہ ہے۔

ایک مدیث میں ہے:۔

اَيَّمَا مَا عَدَعَا اِلَى هَدْي وَاتَّبَعَ عَلَيْهِ كَانَ لَهُ اَجْرُهُ وَاَجْرُمَنِ الْبَعَهُ (ابن اجدانن )

جوداعی ہدایت کی دعوت دے اور لوگ اس کی اتباع کریں اس کے لئے اس کا جربھی ہے اور اتباع کرنے

احياء العلوم لجلد سوم

والول كاثواب بمي ہے۔

اس طرح کی بے شار روایات ہیں جو علم کی نسیات میں بیان ہوتی ہیں۔ عالم کو ترک علم کامٹورہ ویے کے بجائے یہ کمنا چا ہے کہ علم میں مشغول رہ اور تعلق کی خاطر ریا کاری ترک کر۔ جسے اس فض سے کما جاتا ہے جو نماز پڑھے ہوئے ریا سے مغلوب ہو جائے کہ عمل مت چھوڑ ، بلکہ اسے کمل کر اور نفس کے ساتھ مجابرہ کر 'جاننا چاہیے کہ علم کی بدی زیردست فشیلت ہے 'اس طرح اس کا خطرہ بھی بیا ہے ' جسے خلافت وابارت افضل ترین عمل ہے ' کیکن اس کی آفت بھی اتن ہے بردی ہے۔ ہم اللہ کے کمی بند سے یہ نہیں کہتے کہ وہ علم ترک کردے 'اس لئے کہ نفس علم میں کوئی آفت نہیں ہے۔ آفت وطاو تدریس اور روایت مدیث کے ذراید اس کے اظہار میں ہے اس طرح ہم یہ بھی نہیں کہتے کہ اگر نفس میں باحث ریاء کے ساتھ باحث دین موجود ہو ق عمل ترک کر دیا اس کے حق ذرید اس صورت میں بھی علم خلا ہر کر دینا چاہیے ہاں اگر عمل کی تحریک صرف ریا ہے ہوتی ہے تب اظہار نہ کرنا ہی اس کے حق میں مغید تر ادر سلامتی کا موجب ہے۔ بی حال نفلی نمازوں کا ہے۔ اگر کوئی قض محض ریا کی تحریک نے نوا فل پڑھتا ہے اسے یہ فوا لی ترک کردینے چاہیس' ہاں اگر ریا کے وسادس اور خطرات نماز کے دوران چیش آئے ہوں اور وہ انھیں ناپند بھی کرتا ہو تب نماز ترک نہ کرے۔ اس لئے کہ عبادات میں ریا کی آفت نسب تھ ضعف ہوتی ہے 'اور ولا یت و حکومت اور علم سے تعلق رکھنے والے اعلیٰ مناصب میں قوی ہوتی ہے۔ مجموعی طور پر ان کے تمین در سے ہیں۔

پہلے درج میں ولایات ہیں 'ان میں آ فیتی زیادہ ہیں 'اور بہت ہے اگا بر سکف نے آخرت کے خوف ہے اخییں ترک کیا ہے '
دو سرا درجہ نماز 'روزہ 'جج اور جماد وغیرہ کا ہے ' یہ عبادات سکف کی قومی دضعیف سب ہی بزرگوں نے ادا کی ہیں 'آخرت کے خوف کی
بنا پر کسی سے ترک منقول نہیں ہے 'کیوں کہ ان عبادات کی آخییں ضعیف ہیں 'جو عمل کی سخیل کے ساتھ ادنی قوت سے دور ہو
سخی ہیں۔ تیسرا درجہ جو دونوں درجوں کے درمیان ہے وہ وعظ و فتو کی ' قدریں اور روایت حدیث کا ہے۔ ان اعمال میں بھی آفیت
ہیں ' لیکن پہلے درج کے مقابلے میں زیادہ ہیں۔ نماز وغیرہ عبادات کے سلسلے میں تو یہ تھم ہے کہ اضی نہ قوی ترک کرے اور نہ
ضعیف 'البتہ ریا کے خطرے کو دودرکرتے رہیں ولایت وغیرہ کے سلسلے میں یہ تھم ہے کہ ضعفاء اسے ہاتھ بھی نہ لگائیں 'اقویاء اسے
ترک نہ کریں ' رہے علی مناصب ' یہ دونوں گروہوں میں مشترک رہنے چاہئیں۔ جو قض علم کی آفات کا تجربہ رکھتا ہے وہ یہ ہات
انجھی طرح جانتا ہے کہ عالم اور حاکم دونوں ایک دو سرے سے مشابہ ہیں جس طرح ضعیف ولایت سے اجتناب کرنا ضروری ہے ' اس

طرح اسے علمی منامب سے بھی بچنا جاہئے "میں اس کے لئے زیادہ محفوظ طریقہ ہے۔

یمال ایک درجہ اور ہے' اسے چوتھا درجہ کہ لیجے' اس کا حاصل ہے ہے کہ آدی جمع کرے اور مستحقین میں تقیم کردے 'وادو دہش 'اور اظہارِ سخاوت بھی لوگوں کی توجہ اپنی جانب مبذول کرائے 'اور ان کی زبانوں پر اپنے لئے تعربی الفاظ جاری کرائے کا ایک ذبردست ذریعہ ہے' کی محض کو بچھ دیے کا مطلب اسے نوش کرنا بھی ہے' دو سرے کو خوش کرنا بھی ایک لذت ہے' اس اعتبار سے یہ درجہ بھی آفات سے خالی نہیں ہے۔ معزرت حسن بھری سے دریافت کیا گیا ایک فحض اپنے روزیئے کے بقدر کما آ ہے' اور کرک جانا ہے دوسرا مزورت سے ذاکد کی تنہے اور صدقہ کرتا ہے ان دولوں میں افضل کون ہے ، قربا یا ، بقدر صنورت کی کر کہ جانا ہے حضرت سن نے فرایا ، بقدر صنورت کی کر کہ جانا ہے حضرت سن نے فرایا ، بقدر صنورت کی کر کہ جانا ہے مصرت سن نے نہیں کہ بین زیرے منی کہ بین اللہ کہ قربت ماصل کرنے کی نیست سے دنیا ترک کرنا معنوت ابوالدرمار فرای کرتے تھے جملے س بات کی توشی نہیں ہوگی کہ میرا شار ان لوگوں میں ہو جنمیں سے دروا ذے پر کھڑا ہو جاؤں' اور وہ مال غربوں میں تقیم کردول' بچھے اس بات سے خوشی ہوگی کہ میرا شار ان لوگوں میں دہوں جنمیں سے دروا ذے پر کھڑا ہو جاؤں' اور وہ مال غربوں میں تقیم کردول' بچھے اس بات سے خوشی ہوگی کہ میرا شار ان لوگوں میں دہوں جن کی تعریف میں قرآن کریم کا ارشاد ہے۔

لَا تُلْهِيهِمْ نِجَارَةُ وَلَا بَيعٌ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ ( بُهُ مُراامٌ بِت ٣١)

0.1

0+1

احياء العلوم كجلدسوم

جن كوالله كى يادنه خريد غفلت من دالنے باتى سے اور نه فروخت۔

یہ اس مخص کا تھے تھا جو آفات ہے محفوظ رہ کردنیا کا آ ہو۔ اور جو مخص ریا میں جتلا ہو اس کے لئے بقیباً الل ترک کرنا افتخل ہے اس میں کی کا اختلاف نہیں کہ ایسے مخض کو اللہ کے ذکر میں مشغول ہونا چا ہیئے۔ خلا مئہ کلام بہ ہے کہ جن چیزوں کا تعلق نفس اور تلوق ہے ہاں میں آنیں زیادہ ہوتی ہیں۔ اس صورت میں عمل کرنا اور آفات دور کرنا افتخل ہے آگر اس پر قادر نہ ہوتو فورد قکر کرے 'اجہادے کام لے 'اینے ول سے فتونی لے 'خیراور شریض موازنہ کرے اور نور علم جس پہلو کی طرف ہدایت کرے وہ افتخیار کرے 'طبیعت کے میلان اور نفس کی رغبت پر توجہ نہ دے۔ عام طور پر تو بھی ہوتا ہے کہ دل پر جو چیز آسان نظر آتی ہے اس میں ضرَد ہوتا ہے گیوں کہ نفس ضرَد شرکی طرف اشارہ کوتا ہے 'اور اس سے زیادہ لذت یا ہے۔ خیری طرف رغبت کم کرتا ہے۔ آگرچہ بعض او قات ایسا بھی ہوتا ہے کہ شرے محفوظ رہے اور خیرے لذت یا ہے۔ یہ وہ امور ہیں جن پر الگ الگ نئی واثبات کا تھم لگانا مشکل ہے۔ بلکہ ان کا ہدار قلب کے اجتاد پر ہے تا کہ جو بات بھی اور دین کے لئے مناسب سمجھے اسے بلا تردد واثبار کرے 'اور شیمات سے احراز کرے۔

بعض او قات اس بیان سے جابل آدمی غلط فنی کا شکا ہو جا تاہے 'وہ مال تو جمع کرتاہے 'لین آخرت کے خون سے خرچ نہیں کرتا' یہ عین مجل ہے 'اس میں کسی کا اختلاف نہیں کہ مباحات میں مال خرچ کرتا اسے روکنے سے افضل ہے چہ جائیکہ مال صد قات میں خرچ کیا جائے' اس کی فضیلت بھین فرچ کے اختلاف کا مجور وہ محض ہے جو کسب کا مختاج ہے' آیا اس کے لئے کسب اور افغال افغال ہے۔ اختلاف کی دجہ یہ ہے کہ کسب میں بہت سی آفتیں ہیں۔ جو مال حلال طریقے سے کما المجاوات خرچ کرتا روکنے سے زیادہ بھرہ۔

مدق واخلاص کی علامات : رہا یہ سوال کہ علاء اورواغین کے اخلاص مدق اور ریا سے بُعد کی علامیں کیا ہیں؟ کیے معلوم ہو کہ فلال عالم اپنے علم اور فلال واحظ اپنے وصلا ہے ریا کاری نہیں کررہا ہے؟ جانا چا ہے کہ اس کی چند علامتیں ہیں۔ ایک علامت بدہ کر اگر کوئی ایسا فخص سامنے آئے جو اس سے امچھا وعظ کتا ہو' اس سے امچھاعالم ہواورلوگوں میں زیادہ مقبولیت رکھتا ہو تو وہ اس سے خوش ہو 'حدد نہ کرے 'البتہ رشک میں کوئی حن نہیں ہے۔ رشک یہ ہے کہ وہ اپنے لئے بھی اس جیسے علم 'اور معولیت کا معقق مو ایک علامت یہ ہے کہ جب اس کی مجلس میں بدے چھی جائیں تو وہ اپنا اُسلوب بیان ندبد لے ، بلکہ اس طرح بوانا رے منام آدی اس کی نظرمیں برابر ہونے چاہیں۔ ایک علامت یہ ہے کہ وہ لوگول سے اس بات کی خواہش نہ رکھتا ہو کہ لوگ بازاروں اور راستوں میں اس کے پیچھے چلیں۔ ان کے اخلاص وریا کا پتا جلانے کے لئے بے شار علامات ہیں اٹکا احاط بھی دشوار ہے۔ سعید ابن موان سے روایت ہے کہ میں حضرت حسن کے برابر میں بیٹا ہواتھا استے میں مجدے کتی دروا زے سے عجاج اندر آیا اس کے ساتھ محافظ دستہ می تھا ، وہ اپنے زرد فجرر سوار ہو کرمسجد کے اندر داخل ہوا۔ اور جاروں طرف دیکھنے لگا ، حضرت حسن بعری می مجلس میں جس قدر لوگ سے استے کمی اور جگہ نہیں ہے۔ قدرتی طور پروہ ان ہی کی طرف بردها ، قریب پہنچ کر سواری سے اُٹرا اور آپ کی مجلس میں بین کیا۔جب آپ نے اسے اپنی مجلس میں آتے ہوئے دیکھاتوا بی جگہ میں سے تموری کا ہری سعید کتے ہیں تموری ی جگہ میں نے بھی چموری ماں تک کہ ہم دونوں کے درمیان اس کے بیٹنے کی جگہ ہو می جاج آگر بیٹر کیا ، حضرت حسن جس طرح کلام کررہے تھای طرح کرتے رہے۔ میں اپنول میں سوچ رہاتھا بقیتا ہے کنگلو کا عنوا ن بھی بدلے گا اور مضامین بھی معیاری ہوں مے تاکہ اس کی قربت ہائیں آیا جاج کے خوف سے کم کلام کریں الیکن حسن عام دنوں کی طرح وعظ و هیجت میں معروف رہے۔ یمال تک کہ تقریر عمل مو بی افھوں نے یہ بھی پوا جیس کی کہ میری جلس میں کون بیٹا ہے؟ جاج ن اپنا ہاتھ اٹھا کر حسن سے شانے پر مارا اور کھنے لگا کہ بھنے کا قول بچ ہے۔ اور خوب ہے۔ لوگو! ایس بی مجلسوں میں بیٹھا کرد۔ اورجو

0.5

احياء العلوم لجلدسوم

کے یہاں سنواے اپنا اخلاق اور اپناشعار منالو جمع تک بیر مواہت کپنی ہے۔ سرکا دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔ اِنَّ مَبَحَالِ سَ اللّٰهِ کُرِرِيَاضُ الْحَنَّةِ (١)

ذكرى مجلس جنت كياغ أي-

ہم لوگ محلوق کے انظام میں متنول بیں اس لئے تم ہم پر غالب آھے ہو 'ورمذان مجلوں میں تم سے زیادہ ہم بیٹھے۔ کیول کہ ہمیں ان مجلسوں کی خوبیاں زیادہ معلوم ہیں۔ اس کے بعد مجاج تھوڑا سامسکرایا اور ایسی تقریر کی کہ حضرت حسن اور حاضرین مجلس اس کی فصاحت وبلاغت پر انگشت بدندان رہ کئے منتکو ختم کر کے وہ مجل سے رخصت ہو گیا، تموزی دہر کے بعد ایک شای نژاد مخص وہاں آیا اور اس مجد جہاں خاج کمزا ہوا تھا محمر کر کہنے لگا' خدا کے مسلمان بندواکیا حہیں اس بات پر تعجب نہیں آ تاکہ میں ضعیف و ناتوال فخص ہوں اور جماد کر ما ہوں ، مجھے محو ڑے اور خیمے کی سخت ضرورت ہے۔ میرے پاس تین سودرہم ہیں جو لوگوں نے مطبیع میں دیے ہیں میری سات بٹیاں ہیں اس مخص نے اپنی شکدستی اور مفلس کا پھو ایسا نقشہ کمینچا کہ حضرت حسن اور حاضرین مجلس سب اس پر ترس کھانے گئے محضرت حسن نے اپنا سرافھایا اور کماان اُسراء کو کیا ہو گیا ہے۔ اللہ انھیں ہلاک کریے ' انموں نے اللہ کے بندوں کو اپنا غلام بنالیا ہے اور اس کے مال کو اپنا مال سجھ لیا ہے۔ وہ لوگوں سے درہم و دینار کے لئے جنگ كرتے ہيں 'جب دشمن برم پيكار ہوتے ہيں تو خود بهترين خيمول ميں رہائش اختيار كرتے ہيں 'اور تيز رفقار محوثوں پر سواري كرتے ہیں'اور جب ان کے بھائی جماد کے لئے جاتے ہیں تو اضمیں نہ سواری کے لئے جانور میشر آتا ہے'اور نہ رہائش نے لئے خیمہ'وہ بھوکے نگلے سفر کرتے ہیں۔ سلاطین کے متعلق آپ نے اس طرح کی باتیں کیں۔ اور ان کے تمام عیوب ذکر کئے 'ایک شای فخص جو حضرت حسن کی مجلس میں حاضر تماا محااور حجاج سے جاکرا کی چنلی کھائی اور جو پھے حسن نے مجائے وغیرہ حکمرانوں کے متعلق کما تما وہ سب کھے نقل کیا ورانی دریں تجاج کے قامد حس کے ہاں پنچ اور انھیں امیر کا پیام پنچایا ، معرت حس اپنی جکہ سے آٹھ کر چلے ، ہمیں ڈر ہوا کہ کہیں تجاج آپ کو ایزانہ پہنچائے ، تھوڑی دیر میں حضرت حسن جینے مشکراتے واپس آئے ، ہم نے انھیں بہت كم اس طرح بنتے ہوئے ديكھا تھا' آپ صرف مشرايا كرتے تھے' واپس كے بعد آپ نے پہلے امانت پر موشنی ڈال اور فرمايا كه تم اوگ جس جکہ بیٹے ہو امانت کے ساتھ بیٹے ہو'تم میں سے بعض کا خیال ہو گاکہ خیانت صرف درہم ودینار میں ہوتی ہے' حالا تکہ شدید ترین خیانت سے کہ ایک مخص مارے پاس آگر بیٹے 'ہم اس پر اعماد کریں ' محروہ ماری مفتلودو سرول سے جا کر نقل کر دے اور اس کے شطے سے ہماری چنل کھائے۔ جمعے اس مخص (حجاج) نے بلایا میں کمیا اس نے جمعے کما کہ تم اپنی زبان جولگام دو اس طرح کی بکواس کر کے ہمارے خلاف لوگوں کو مَت بھڑ کاؤ ہمیں لوگوں کے بھڑ کئے کی پروا نہیں ہے اتنا کہ سن کروہ خاموش ہوگیا اوریہ صنیہ بخرگذر کیا۔ ایک مرتبہ حضرت حسن محد مع پر موار اپنے محر تشریف نے جارہ تھے۔ بچھے مزکرد یکھا بت سے اوك يجيد يجيد جل رب بين آب مرمح أوران سے يوچ كك كدوه يجيد يكون جل رب بين آيا الحس كى چزى ضرورت ہے یا وہ مجھ سے کوئی مسئلہ دریافت کرنا جائے ہیں آگروہ بلا وجہ بیچے چلے آرہے ہیں تو انھیں لوک جانا جا ہیں۔ یہ صورت بندے کاول (محاس سے) خالی کروچی ہے۔

میں۔ اس وہ علامات جن سے بندے کے باطن کا حال معلوم ہو جا تا ہے ' جب تم علاء کو دیکمو کہ وہ ایک دو سرے سے جَلتے ہیں ' ایک دو سرسے سے مغائرت برتے ہیں 'انس و محبت اور تعاون کا کوئی رشتہ ان کے در میان نہیں ہے تو یہ سمجھ لو کہ انھوں نے دنیا کی زندگی کو آخرت کے عوض خرید لیا ہے۔ اللہ! ہم پر اپنے لگف و کرم کے صدقے میں رحم فرا۔

اگر لوگوں کے دیکھنے سے بشاط حاصل ہو؟: بعض اوقات آدمی ایسے لوگوں میں رات گذار تا ہے جو تتجد کے لئے بیدار ہوتے میں 'یا ان میں بعض لوگ تمام رات' یا رات کے کچھ جھے میں نماز پڑھتے میں 'اور وہ ان لوگوں میں سے ہوجو رات کو

یہ روایت پہلے بھی گذری ہے۔

تعوزی در جائے ہیں 'لین جب انھیں دیکھاتو طبیعت میں شاطپیدا ہوا' اور دل چاہا کہ میں بھی ان کی موافقت کروں' اس طرح وہ اپ معمول سے تجاوز کرجا تا ہے' یا رات کو جائے کی قطعاً عادت نہیں ہوتی لیکن انھیں دیکھ کر پکھ دریا تمام رات جاگ لیتا ہے' اوران کے ساتھ نماز پڑھتا ہے' بھی خود بھی رہنے کا موقع ملتا ہے جو روزہ رکھتے ہیں' ان کی دیکھا دیکھی خود بھی روزہ رکھ لیتا ہے' حالا نکہ اگر ان میں رہنے کا انفاق نہ ہوتا قو دل میں بھی روزہ رکھنے کی تحریک نہ ہوتی۔ اس طرح کے اعمال پر ریا کا تھم انگا دیا جا آ ہے' واور کما جا تا ہے کہ ان اعمال کا ترک واجب ہے۔ حالا نکہ ریا نمال مطلقا ریا نہیں ہیں' بلکہ ان میں پکھے تفصیل ہے۔

ہرمسلمان کو اللہ کی عبادت ماز تھ اور است و فیرو کی کھے نہ کچھ رخبت ہوتی ہے الین کی رکاوٹ کی وجہ سے دو اپنی رغبت ك يحيل نيس كريا يا- تمى فليد شوت كاوجه ب مم كاروبارى كرت كابنار اورمى ففلت اورنسيان كامث بااوقات اليابوتا ہے كم كى دوسرے فض كوعبادت ميں مشغول و كھ كر غفلت ذاكل بوجاتى ہے موانع اور مشغوليات ختم بوجاتى بين اور عبادت کے لئے طبیعت میں نشاط اور آبادگی پیدا ہو جاتی ہے۔مثال کے طور پر اگرائد فی اپنے کمرمیں ہو تو وہ ان وجوہات کی بنا پر تتجد كى نماز نيس پرھ پا نا- زم و كداز بستر رارام كردما ہے يا اپنى يوى كے ساتھ مشغول ہے يا كھروالوں كے ساتھ بات چيت كرنے میں معروف ہے یا ہوی بچوں سے دل بملا رہا ہے یا اپنے طازمن سے حماب منی کررہا ہے یا دغیر میں یہ تمام معروفیات نہیں ہوتیں ، اور بعض ایسے اسباب پدا ہو جاتے ہیں جن سے خرر رخبت ہو، جسے دو سرے لوگوں کو دیکنا کہ وہ اللہ کی عبادت میں منہمک ہیں اور دنیا کی چیزوں سے کنارہ کشی افتیار کئے ہوئے ہیں 'انھیں دیکھ کریقینا ول میں عبادت کادا عیہ پیدا ہوگا'اور اطاعتِ خداوندی میں ان کی پیش قدمی کراں گذرے گی مید اطاعت ریا کی وجہ سے نہیں ہوگی الکه دل میں دین باعث یا دین جذب بیدار ہو گا بعض ادقات دى كواجنى مجمرينيندنهي آنى ده است غنيمت مجمل بعد اورفالى وقت كوعبادت مين سكاديتا ب، است كفريس كمعى تونيندكا غلبه بوتا مهد راوركمي دوسرم مواتى دمين كوبا ودث ستقل تهجدك يا بندى بجى كوارا نهيين كراً اگر مجمی محمیر رہ کر تہدیزے لیا کرے تو ہو سکتا ہے مثل پیدا ہوجائے 'اور مشنولیات مانع نہ بنیں۔ای طرح محریس رہ کرروزہ ر کھنا بھی دشوار ہو نا ہے اکیوں کہ تھر میں طرح کے لذیذ کھانے بنے ہیں جنسیں چھوڑنے کوجی نہیں چاہتا 'اگر کھر میں بھی معمولی کھانے ملیں تو روزہ رکھناد شوارنہ ہو 'سنرمیں آدی گھرجیسی تعتوں سے فروم ہوجا آب اس لئے وہ یا آسانی روزہ رکھ آیتا ہے 'ریا کی وجد سے نمیں ' بلکہ دینی وا مے سے۔ کیول کہ شہوات روزہ کے لئے مائع ہیں 'اور دینی باعث پر عالب رہتی ہیں 'جب اُدی اِن شوات سے محفوظ ہوجا آئے توری باعث پر قوی ہوجا آئے یہ اور اس طرح کے اسباب کا وقوع لوگوں کے مشاہدے اور ان کے ساتھ موافقت کرنے کی خواہش سے ممکن ہے۔

اس صورت میں بھی شیطان اپنی حرکت ہے باز نہیں آتا بلکہ اسے یہ کمہ کر علی ہے وہ کا کوار کے کہ اس طرح لوگوں کو دیکھ کر عمل کرنا رہا کا ری ہے 'تم اپنے گھر پر ایسا نہیں کرتے تھے یماں کیوں کر رہے ہو جاکا کوگر دیکھیں 'وہ انھیں معمول کے مطابق نماز پڑھنے پر مجبور کر آ ہے 'زیادہ پڑنے کو رہا ہے تعبیر کر آ ہے 'طالا نکہ بعض او قات لوگوں کو عبادت میں مشغول دیکھ کر 'ان کی ختمت کے خوف ہے 'اور سستی و کا بالی کے الزام ہے اپنا وامن بچانے کے لئے آدی یہ چاہتا کہ دورا زیادہ عبادے میں فاص طور پر اس صورت میں جب کہ لوگ اسے شب زندہ دار عابد تصور کرتے ہیں۔ وہ یہ نہیں چاہتا کہ لوگ اس کے بارے میں نظام فنی کا شکار ہوں 'اور ان کا حین ظن ختم ہو جائے' وہ ان کی نظروں میں گرتا نہیں چاہتا' بلکہ اپنا مقام بلند کرنا چاہتا ہے۔ اس صورت میں شیطان اسے نماز پڑھنے کی تلقین کر آ ہے 'اور کہتا ہے پڑھو 'تم قلص ہو 'تم ان کی دجہ سے نماز نہیں پڑھ رہے ہو 'بلکہ تمارا متھمد تو اللہ کے یمال درجات کی بلندی صاصل کرتا ہے تمام اس سے پہلے موانع کی کڑت کی بنا پر مستقل شب بیراری نہیں کر تھی اب موانع ختم ہوئے ہیں تو تم نماز پڑھ رہے ہو 'تمارا فشاء یہ نہیں ہے کہ لوگوں کو تماری عبادت ہے واقعیت ہو 'اس موانع ختم ہوئے ہیں تو تم نماز پڑھ رہے ہو 'تمارا فشاء یہ نہیں ہے کہ لوگوں کو تماری عبادت ہے واقعیت ہو 'اب موانع ختم ہوئے ہیں تو تم نماز پڑھ رہے ہو 'تمارا فشاء یہ نہیں ہے کہ لوگوں کو تماری عبادت ہے واقعیت ہو 'اب اس استادہ ہو کہ بالدی کہ لیک ہو گا ہوگوں کو تماری عبادت ہو اپنا دامن بات کا فیصلہ صرف اہلی بھیرت کر سکتے ہیں کہ ان کی فماز اللہ کے لئے ہیا بندوں کے لئے عام لوگ اس استحادہ کو ان کا فیصلہ صرف اہلی بھیرت کر سکتے ہیں کہ ان کی فراز اللہ کے لئے ہیا بندوں کے لئے عام لوگ اس استحادہ کی میں دورے ہیں تو تم نماز واقعہ ہو گئیں کہ ان کی فراز اللہ کے لئے ہو باتر کی کھوں کے تھوں کو تماری عبادت کے اپنا دامن کی فراز اللہ کے لئے بیا بیکوں کے تھوں اور اس استحادہ کی ہوئی کی ہوئی کی کہ کرتے کی بھوں کو بیا کی کو تماری عباد کی کو بیا کہ کرتے کی کی کرتے کی کو کر کے کرتے کی کو بیا کی کرتے کی کرتے کی کو بیا کی کرتے کی کرتے کی کو بیا کی کرتے کی

احياء العلوم جلدسوم

نہیں بھاپاتے۔ تاہم جب یقین کے ساتھ یہ بات معلوم ہوجائے کہ محرک ریا ہے تو مقاد آاڑے زیادہ نہ پڑھے خواہ ایک رکعت ہی کیوں نہ ہو کیوں کہ عبادت سے بندوں کی رضا جوئی اللہ کی نافرانی ہے 'اور اگر زائد نماز اس لئے پڑھتا ہے کہ رکاوٹیں دور ہو گئیں 'یا دل میں رشک اور منافنت کے جذب کو تحریک ہوئی تو ضرور پڑھے۔ اس کی علامت یہ ہے کہ اپنے آپ سے سوال کرے کہ بالفرض اگر میں ان لوگوں کو کسی ایک جگہ نماز پڑھتے ہوئے دیکتا جمال سے یہ جھے نہ دیکھتے تب بھی میرا دل عبادت پر آمادہ ہو آیا شہیں؟ اگر صورت میں نماز پر دل آمادہ نظر آئے ضرور پڑھے کیونکہ اس کا محرک حق ہے۔ باری تعالی کی رضا جوئی ہے' اور اگر اس صورت میں نفس پر نماذ پڑھناگر ال ہوتب نماز نہ پڑھے ہمیوں کہ اس کا باعث ریا ہے۔

تمجمی آدمی جعد کے دن جامع متجدمیں بوے نشاط اور دل جیسی کے ساتھ جا آہے 'حالا ککہ اور دنوں میں اس طرح حاضری نہیں دینا 'اس کی میہ ول چسی اس لئے بھی ہو سکتی ہے کہ وہ لوگوں کی تعریف کاخواہشند ہے 'اور اس لئے بھی ہو سکتی ہے کہ دوسرب لوگ بھی ای نشاط اور دل جی کے ساتھ جعد کی نماز پر صنے کے لئے آتے ہیں 'انھیں اللہ کی طرف متوجّہ دیکھ کراس کی غفلت ختم ہوجاتی ہے اوردین محرک پیدا ہوجاتا ہے۔ معی ایسا بھی ہوتا ہے کہ لوگوں کودیکھنے سے دل میں دینی محرک ہوتا ہے اور پی خواہش بھی کہ لوگ اس عابد و زاہد کمیں 'اس کی تعریف کریں 'اس صورت میں یہ دیکنا چا ہے کہ دل پر کسی محرک کا غلبہ ہے 'اگر دینی محرك غالب بو تعن أس لئے عمل ترك كرنا مناسب نيس كدول ميں تعريف كي خواہش بعي ب بلكد نفس كو سمجائے كداس طرح کی خواہش انچھی چیز نہیں ہے اس سے اعمال کا ثواب باطل ہو جاتا ہے ، بعض او قات بہت سے لوگوں کو اجتاعی طور پر ردتے ہوئے دیکھ کر آدمی کے دل میں اللہ کا خوف پیدا ہو جاتا ہے'اوروہ خود بھی رونے لگتا ہے۔ اگر تنا ہو تا'اوروہ کلام سنتا جے س کر دو سرے لوگ روئے ہیں کہی رو تا دو سرول کے رونے سے اس کے دل میں رفت پیدا ہوتی ہے۔ پھر بعض دفعہ رونا نہیں آتا ، لیکن رونے والوں کی سی صورت بنانی پرتی ہے جمعی ریا کی وجہ سے آور مجمی صدق واخلاص کی وجہ ساتھ اس خوف سے کہیں قلب میں قساوت پیدا نہ ہو جائے کہ لوگ رو رہے ہوں 'تب اور اس کی آنھوں میں ایک بھی آنسونہ ہو 'اس لئے تکلفا بھی رونا پر آ ہے ' يه أيك پنديده نعل عن اور ضمن مين صدق كي علامت يه عند وه اس كو و كيم ندرت مول تب محى نفس كو يتكلف كريه بر آماده كرے كايا اس كے مرضى پر چموڑ دے گا۔ اگر ان كى تكابوں سے او جمل ہونے كى صورت ميں رونے ميں تكلف ندكرے ، بلكه انھیں دیکھ کرمنھ بنائے 'اور زبرد تی آنکھوں میں پانی بمرلائے آکہ لوگ اے سخت دل نہ کمیں تو اس سے بمترنہ رونا ہے۔ حضرت لقمان عليه السلام نے اپنے بينے كونفيحت كى تقى كەلوگول كويد مت دكھلاؤكه تم الله سے درنے والے ہو " باكه وہ تمهاري تعظيم كريس عالا نكه تمهارا دل قِيق وفجور مين مبتلا مو-

قرآن کریم کی تلاوت آور ذکر اللہ کے وقت یا بعض دو سرے مواقع پر چنخا چلانا محندی آہیں بھرنا اور رونے والوں کی می آوازیں نکالنا صدق کُون نوف ندامت اور افسوس کی بنا پر ہو سکتا ہے اور دو سروں کا عم دیکھ کراپنے قلب کی قساوت دور کرنے کے لئے لگلف بھی ہو سکتا ہے نید دونوں صور تیں محمود ہیں الیکن بھی بھی ان کے ساتھ ساتھ یہ خواہش بھی پیدا ہو جاتی ہے کہ لوگ اسے کیڑالحزن کمیں اور دہ اپنی اس خصوصیت کی بنا پر شہرت پائے اگر رونے کی دجہ محض میں خواہش ہو تو یہ ریا ہے اور اگر یہ خواہش خران کے ساتھ بیدا ہو گئی تو اس کی دوصور تیں ہیں اگر رونے والے نے اپنی یہ خواہش قبول نہیں کی بلکہ اس خواہش قبول نہیں کی بلکہ اس نا پہند کیا تو اس کی آور اگر اسے تبول کرلیا اور دل سے خواہش کی طرف اکل رہا تو رونے اور غم کرنے کا جروثواب ضائع ہوجائے گا اور رونے والا اللہ کے غیظ و غضب کا نشانہ ہے گا۔

بعض او قات اصل غمی بناپر آبیں بحربا ہے اکین لوگوں کو دکھلانے کے لئے انھیں تھینچتا ہے یا آوازبلند کرتا ہے ایہ زیادتی ریا ہے اور حرام ہے انفس آہ حرام نہیں ہوگی کیوں کہ ریا کی ابتدا آواز کھینچنے اور بند کرنے کی زیادتی ہوئی ہے۔ بھی خوف سے طبیعت میں اتنا زبردست بیجان بریا ہو تا ہے کہ آوی اپنے نفس پر قابو نہیں رکھ یا تالیکن اس سے پہلے ریا حملہ آور ہو جاتی ہے ،

احياء العلوم جلد سوم

اور وہ اس کے سامنے ہے ہیں ہو جاتا ہے؛ طبیعت رونے پر آمادہ ہے؛ لین آواز کو زیادہ سے زیادہ شمکین بنانے؛ بلند کرنے؛ یا آسووں کو چرے پر باتی رکھنے پر تیار نہیں؛ لیکن رہا کے داعیہ ہے مجبور ہو کر وہ ایسا کرتا ہے، تا کہ لوگ یہ کہیں کہ اس کی آنسووں کو چرے پر باقی رکھنے ہو جاتے ہیں اور آنسوں سے خواب خواب کی وجہ سے قوئی ضعیف ہو جاتے ہیں اور کنوری کی وجہ سے قران کی وجہ سے قران اور وَجُدی شدید مالت کے بغیری کر گیا' وہ افستا ہے؛ اور بتگف وَجَد کرتا ہے تاکہ لوگ و کھے لیں کہ وہ فش کھا کر کرا ہے۔ بھی آدی ذکر کے وقت مالت کے ساتھ کرتا ہے؛ اور حقل زائل ہو جاتی ہے؛ لیکن جلدی افاقہ ہو جاتا ہی سوچ کر ڈرتا ہے کہ اگر میں این جلد مالت مرف آئی ور پر قرار رہی جنتی در پاولوں میں بھل چہتی اُس کھڑا ہوا تو لوگ کمیں گے اس کی حالت میں اِثبات نہیں ہے 'یہ حالت مرف آئی ور پر قرار رہی جنتی در پاولوں میں بھل چہتی بعد بست جلد افاقہ ہو جاتا ہے کہ لوگ اس کی حالت کو دائی تصور کریں' بھی ضعف کی وجہ ہے گر نے کہ بعد بست جلد افاقہ ہو جاتا ہے کین اس خوف سے پڑا رہتا ہے کہ لوگ یہ کسی ضعف کی وجہ ہے گر نے کہ بعد بست جلد افاقہ ہو جاتا ہے لیکن اس خوف سے پڑا رہتا ہے کہ لوگ یہ کسی ضعف کی وجہ ہے گر نے کہ ہوئی مسل خسی میں ہو سکا' نہیں ختی آئی جوٹے وہ تی جوٹے وہ انہا ہے کین اس خوف سے پڑا رہتا ہے کہ لوگ کہیں ضعف کی وجہ سے وہ اپنی ہو جاتا ہے۔ اب وہ اپنی ہے ہوئی کو میج خابت کرنے کے لئے ضعف کا اظہار کرتا ہے' نہیں خوف سے بدر کروں کے سارے ہوئے قدم اٹھا تا ہے ایک لوگ کہیں شدے ضعف کی وجہ سے وہ تیز چلا پر قادر نہیں ہو سکا' کھٹے میں لؤکھڑا تا ہے' چھوٹے قدم اٹھا تا ہے ایک لوگ کہیں شدے ضعف کی وجہ سے وہ تیز چلا پر قادر نہیں ہو سکا'

> ٱڷؙڹؚؽؗؠؘڔٙٲػڿۑؗڹؘؾؘڤؙۅؙٛ<del>ؠؙ</del> ۮۺۺ

(پ۱۹ر۵ آیت ۱۲۷)

جو آپ کوجس وقت کہ آپ کھڑے ہوتے ہیں دیکھا ہے۔

یہ آیت تلاوت کرنے سے ان کا منشاء یہ تھا کہ آئے شخ! اللہ تعالی تمهارے کھڑے ہونے کی کیفیت اور وجہ سے واقف ہے' کیوں تکلف کرتے ہو'یہ من کروہ شخ بیٹھ گئے۔

یوں سعب رہے ہوئی روہ ن ہوئے۔ یہ تمام اعمال منافقوں کے ہیں مدیث شریف میں ہے:۔

مَّ مِنْ مُنْ وَلَكِ مِنْ صِينَ مِنْ مُنْ وَعِلَا لِمُنْ اللهِ مِنْ مُنْفُوعِ النِّفَاقِ. ويعد الله مِن مُنْ اللهِ مِن مُنْفُوعِ النِّفَاقِ.

(بيقى-ابوبكرالقديق)

نفاق کے خشوع سے اللہ کی پناہ ما گو۔

رنفاق کا خشوع یہ ہے کہ اعضاء کانب رہے ہوں اور دل میں ذرا اگر نہ ہو اس قبیل سے اللہ کے عذاب اور غضب سے پناہ ما نگنا اور استغفار کرنا ہے ہیوں کہ یہ عمل مجمی تو خوف جمناہ کی یا را اس پر ندامت کی وجہ سے ہو تا ہے اور بھی ریا کی بنا پر۔

یہ مختلف وساوس دل پر قریب قریب وارد ہوتے ہیں اور ان میں ایک دو سرے سے مشابت بھی ہوتی ہے اس لئے جب بھی تمہارے دل میں کوئی خیال کوئی وسوسہ وارد ہوتم اپنے قلب کا جائزہ کو اور یہ دیکھو کہ یہ خیال یہ وسوسہ سی وجہ سے اور کمال سے پیدا ہوا ہے۔ اگر اللہ کی وجہ سے ہوتے دو اکیکن ڈرتے بھی رہو میوں کہ ریا اتن خاموشی سے حملہ کرتی ہے کہ بسااو قات

احياء العلوم اجلد سوم

احساس بھی نمیں ہو آ' ہو سکا ہے جو عمل تم نے اظلام کے ساتھ شروع کیا ہو وہ ریا ہے آلاوہ ہو گیا ہو' ایسا بہت آ ہے۔ اس کے یہ سوچ کر ڈرتے ہو کہ اللہ تمہاری ہر ہر صالت اور ہر ہر کیفیت پر مظلا ہے 'اگر تمہارے عمل میں ذرا بھی ریا کی آمیزش ہوگی جو تمہیں اس کے فیقا و فضب کا نشانہ بنا پڑے گا۔ اس موقع پر وہ بات بھی یا در کھوجو ان تین آدمیوں میں ہے ایک نے کمی تھی جو حضرت الآب علیہ اللام ہے ملا قات کے لئے حاضر ہوئے تھے' اس نے کما تھا!اے الآب! آپ کو معلوم ضمیں کہ بھرے کا وہ نظری عمل یا طل ہو جائے گا جس ہے وہ نفس کو فریب ویا کرنا تھا' اور اپنے مخلی ہر آپائے گا۔ ایک پزرگ یہ وعا فرمایا کرتے تھے!اے اللہ! میں اس بات سے تیری پناہ چاہتا ہوں کہ لوگوں کی نظروں میں میرا خاہرا چھا ہو' اور ان سے الگ ہو کر خلوت کی دعا تھی ''اور ان ہو گا ہو کہ وکر خلوت کی دعا تھی ''اور ان ہو گا ہو کہ وکر خلوت میں میرا باطن تیرے نزدیک ہرا ہو' میں ان اعمال کی مفاظت کر ان جو لوگوں کو دکھلانے کے لئے ہوں' اور ان اعمال کو بہاد کو اب میں میرا باطن تیرے باس آدی'' اور تیرے ساتھ بھو پر نازل ہو' اے اللہ! فیکوں کے ذریعے لوگوں کی قدر سے حاصل کروں اور ہرائیوں کے ساتھ تیرے باس آدی'' اور تیرا ضضب جمعے پر نازل ہو' اے اللہ! فیکوں کے ذریعے لوگوں کی قدر میت عاصل کو ال اور ہرائیوں کے ساتھ تیرے باس آدی'' اور تیرا ضضب جمعے پر نازل ہو' اے اللہ! فیکوں کے ذریعے لوگوں کی قدر میت میں حاصل کروں اور ہرائیوں کے ساتھ تیرے باس آدی'' اور تیرا ضضب جمعے پر نازل ہو' اے اللہ! فیک کہ این اور منافقت سے محفوظ رکھوں جو معرت ایق سے علائے اعمال کی حفاظت کرتے ہیں' اور مخفی اعمال ضائع کر میں گے۔ یہ بھی کہ کا تھا کہ اے ایقی بائیا تھیں بوت نمیں جو معرت ایق سے علائے اعمال کی حفاظت کرتے ہیں' اور مخفی اعمال کے ماضو کے بین اور مخفی ایس کے جرے اس وقت سے موری عبرت میں ہوتے کہ جو لوگ اپنے علائے اعمال کی حفاظت کرتے ہیں' اور مخفی اعمال کے ساتھ تیں اس کے جرے اس وقت سے موری گیں۔ اس کے جرے اس وقت سے موری گیں۔

یہ ریا کی آفات ہیں 'بذے کو چاہیے کہ وہ ان آفات پر نظرر کے 'اور ان سے واقف رہے۔ مدیث میں ہے کہ ریا کے سرّ دروازے ہیں(۱) اور یہ تم پڑھ چکے ہو کہ ان میں سے بعض بعض سے غامض ہیں 'خی کہ بعض ریا اتی مخفی ہے جیے چیوٹی کی چال مخفی ہوتی ہے اور بعض چیو نئی کی چال سے بھی زیاوہ مخفی 'جعلا اس کا ادارک کیے ہوپائے گا؟ اس کے ادارک کے لئے تو مسلسل محرانی اور شدید تو تبد کی ضرورت ہے 'بلکہ تم تو یہ کتے ہو کہ اگر زبردست کو شش سے بھی اس کا علم ہوجائے تو غنیمت ہے۔ نفس کی مسلسل آزائش اور استحان کے بغیرریا کی آفات پر مظلع ہونا نمایت دشوارہے۔ اللہ تعالی ان آفات سے محفوظ رکھے۔

مرید کو عمل سے پہلے ،عمل کے بعد ،عمل کے دوران کیا کرنا چاہئے ؟

سب سے پہلے مرید پر یہ لازم ہے کہ وہ ہروقت اور ہراہ اپنی تمام طاعات و عبادات میں اللہ کے علم و اطلاع پر تناحت کرے ہیں جنسی اللہ کا خوف ہو تا ہے 'اور جواپی تمام امیدیں اللہ سے وابستہ رکھتے ہیں 'جو فضی غیراللہ سے خوف کھا تا ہے 'اور اس سے امیدیں باند ھتا ہے وہ یہ بھی چاہتا ہے کہ اسے میرے اجھے اعمال 'اور بھترین احوال سے واقعیت رہے۔ اگر بھی یہ صورت پیش آئے تو اسے دل سے محروہ سمجے 'عقل کے تقاضے سے بھی 'اور ایمان کے نقطۃ نظر سے بھی 'کیوں کہ اس میں اس بات کا اندیشہ ہے کہ کسی اللہ تعالی ناراض نہ ہوجا کیں 'فاص طور پر ان عظیم اور فر مشقت عبادات کے وقت اپنے دل کی مگرانی ضرور رکھے جنہیں عام طور پر لوگ اوا نہیں کرپاتے 'ایسے موقع پر دل بیہ خواہش کرتا ہے کہ میری ان عبادت کی از لوگوں پر افشا ہو جائے' اس کے خیال میں اگر اس طرح کے عظیم عمل' زبردست خوف' اور شدت کریہ سے لوگ واقف ہو جائیں تو جمعے ہورہ کرنے ہیں' بھیے ایسے اعمال مخفی نہ واقف ہو جائیں تو جب تک یہ اعمال ظاہر نہ ہوں گے 'نہ لوگ میری قدر کر سیس گے 'اور نہ میری اقدا کرپائیں گے۔ اس طرح کے عظیم عمل نہ ورب ہوری کے واس میں اس قدر بجابدہ کرتے ہیں' مجھے ایسے اعمال مور بر واس کے علی تا ہی جائیں آخرت میں اس عمل کے عوض جو بھی مواقع پر مرید کے لئے ثابت تدی ضروری ہے 'عمل کی عظمت اپنی جگہ ہے 'ایکن آخرت میں اس عمل کے عوض جو بھی

اس روایت میں کچر تعیف ہوئی ہے۔ ابن ماجہ نے ابو ہریرہ سے اس طرح نقل کیا ہے الرباء صبعون ہوبا ابن ماجہ میں یہ الفاظ میں الرباء ثلاثه و سبعون بابا۔ حاصل ہے ہے کہ یہ روایات رہا کے ہارے میں وارو ہیں۔ ریا کے بارے میں جمیں ہیں۔

نياء العلوم جلد سوم ٨٠

حاصل ہونے والا ہے وہ اس ہے بھی عظیم ترہے یعنی جنت کی تعتیں 'جونہ صرف عظیم ہوں گی بلکہ ابدالآباد تک باتی رہیں گا اس کے مقابے میں اللہ کا غضب عظیم 'اور مقت شدید ہے 'جس کا نشانہ وہ لوگ بنتے ہیں جو اپنی اطاعت پر تخلوق ہے اجر و تواب کی توقع رکھتے ہیں۔ یہ بھی یا در کے کہ آرچہ عبادات پر غیراللہ کی اطلاع علجے محبوب ہے 'لیکن اللہ کے نمال تو اس کا کوئی اجرنہ ہوگا 'جب کہ وہ عاجز سے عبادت ضائع جائے گا اس طرح بھی سمجھائے کہ اس عمل کے عوض مخلوق کی تعریف کس طرح خریدلوں 'جب کہ وہ عاجز محف ہیں 'نہ جھے دفاق دے سے بیں 'اور نہ جھے مارنے کی قدرت رکھتے ہیں۔ دل میں یہ تمام باتیں اچھی طرح داس کے الیان ہو کہ یا سی جھاجائے اور یہ سمجھ بیٹھے کہ اظام پر طاقت واستطاعت رکھتے ہیں 'ہم لوگ ایسے کہاں جو کسی عمل کو خالص اللہ کے خیالات کی بنا پر اظلام کے کا کوئی خیال پیدا بھی ہو جب بھی توجہ دیئی چاہئے 'اور نہ اس طرح کے خیالات کی بنا پر اظلام کے کوشش ترک نہ کرنی چاہئے۔ اور یہ سمجھ تا چاہیے کہ مخلصوں کو کے خیالات کی بنا پر اظلام کے کوشش ترک نہ کرنی چاہئے۔ اور یہ سمجھ تا پہر ہی کہ مکل رہیں گے نہا اطلام پر عمل کی نیا دہ ضرورت ہے۔ اس لئے کہ آگر ان کے نوافل باطل بھی ہو جائے تب بھی فرائض اپنی جگہ مکمل رہیں ہے 'فیر متنی کہ قاطنام کی نیا دہ ضرورت ہے۔ اس لئے غیر متنی کو اغلام کی نیا دہ ضرورت ہے۔ اس لئے غیر متنی کو اغلام کی نیا دہ ضرورت ہے۔ اس لئے غیر متنی کو اغلام کی نیا دہ خوات ہو ہے اگر نوافل بھی ناقص ہو تیں تو فرائض 'باطل می دو جائیں کے اور بدی ہو جائے تب بھی فرائض اپنی ہو جائے گا۔ اس لئے غیر متنی کو اغلام کی نیا دہ ضرورت ہے۔

فرائض کی تلافی نوا فل سے: حضرت تمیم الدّاری سے روایت ہے کہ سرکار دوعالم صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرہایا:۔ یُحَاسَبُ الْعُبْدُیَوَ مَالْقِیَامَةً فَانُ نَقَصَ فَرُضُهُ قِیْلَ اُنظُرُ وَاهَلُ لَهُمِنْ تَطَوَّ عِمَّاکُمِلَ یہ فَرُضُهُ وَانْ لَهُ یَکُنُ لَهُ تَطُوّ عُمَّا حِیْدِظِرُ فِیْدِفَالُقِی فِی النّارِ۔
(ابن ماجہ)
قیامت کے روز بندے سے محاسبہ کیا جائے گا'اگر اس کے فرائض میں نقص ہواتہ تھم ہوگا کہ اس کے نوافل
دیکھے جائیں تاکہ ان سے فرائض کی تلافی ہو سے 'اگر نوافل نہ ہوئے تواسے باتھ پاؤں سے پکڑ کردوزخ میں
دیکھے جائیں تاکہ ان سے فرائض کی تلافی ہو سے 'اگر نوافل نہ ہوئے تواسے باتھ پاؤں سے پکڑ کردوزخ میں
دیا ۔ اور ایک

اس سے معلوم ہوا کہ عبادت میں اغلام و ریا کی آمیزش کرنے والوں ہی کو زیادہ سے زیادہ اعمال کی ضرورت ہوگی' تاکہ ان کے فرائف کے نقصان کی تلافی ان کے نوافل سے کی جاسکے۔ کیوں کہ قیامت کے روز اس حال میں آئے گا کہ اس کے فرائف اُدھورے ہوں گے' اور اس کے اوپر گناہوں کا بوجہ ہوگا' فرائض کے نقصان کی تلافی' اور معاصی کی تکفیر کی کوئی صورت اس کے علادہ نہیں ہے کہ نوافل میں اخلاص ہو' متقی کو اپنے درجات کی بلندی اور کثرت کے لئے اخلاص کی کوشش کرنی چاہیے' اگر اس کے پاس نوافل کا ذخیرہ نہ بھی ہوا تب بھی وہ اسنے حسات کا ذخیرہ اپنے ساتھ لے کر آجائے گا جو اس کے سیمات پر ہاوی ہوں اور وہ ان کی وجہ سے جنت میں وافل ہو جائے گا۔ اس سے معلوم ہوا کہ غیر اللہ کے مظلع ہونے کا خوف ہروقت دل ہی وہنا چاہیئے تاکہ نوافل مسیح ہوں ۔۔۔

عمل سے فارغ ہونے کے بعد بھی یہ کوشش ہونی چاہیے کہ وہ عمل کمی پر ظاہر نہ ہونے پائے اور اس کی صورت ہی ہے کہ کسی سے بھی اپنے غمل کا تذکرہ نہ کرے اس کے بعد بھی اس خیال سے ڈر تا رہے کہ کمیں اس کے عمل میں مخفی طور پر ریا کی آمیزش نہ ہوگئی ہو اور جھے پنا بھی نہ چلا ہو معلوم نہیں میرا عمل اللہ تعالی کے یماں قبول بھی ہوگایا نہیں؟ ہوسکتا ہے اللہ نے میری مخفی نیت لکھ لی ہو اور اس کی وجہ سے وہ جھے ناراض ہو اور اس نے میرا عمل فحرا دیا ہو۔ یہ خلک اور خوف و ترد وہ عمل میری مخفی نیت لکھ لی ہو اور اس کی وجہ سے وہ جھے ناراض ہو اور اس نے میرا عمل اور وہ یہ کہ میں خلص ہوں اور محض اللہ کے دوران اور عمل کے بعد ہونا چاہیے عمل سے پہلے تو صرف ایک خیال ہونا چاہیۓ اور وہ یہ کہ میں خلص ہوں اور محض اللہ کی رضا کے لئے یہ عمل کر رہا ہوں اس کے علاوہ میرا کوئی مقصد نہیں ہے 'یہ نیت اس لئے ضروری ہے تا کہ عمل درست ہو 'پر جب عمل شروع ہو جائے 'اور ایک لحظ ایبا گذر جائے جس میں خلات اور نسیان کا امکان ہو تو یہ خوف ہونا چاہیئے کمیں غلات و نسیان کے اس لمح میں ریا و عجب کا کوئی ایبا شائبہ نہ آئیا ہو جس سے نمل باطل ہوگیا ہو 'تا ہم خوف سے زیادہ رجاء کا پہلوغالب نسیان کے اس لمح میں ریا و عجب کا کوئی ایبا شائبہ نہ آئیا ہو جس سے نمل باطل ہوگیا ہو 'تا ہم خوف سے زیادہ رجاء کا پہلوغالب

رہنا چاہئے 'اس لئے کہ اسے اس بات کا یقین ہے کہ وہ اخلاص کے ساتھ عمل میں لگا تھا' ریاسے عمل کے فساو میں شک ہے 'یقین نسي ہے۔ اس لئے عمل كے مقبول مونے كي اميد غالب رہنى جاسية اميدى سے مناجات اور عبادت ميں لذت وو چند موتى ہے۔ یماں اخلاص بھین ہے اور ریا کا گفارہ بھی بن سکتا ہے جس کے بارے میں فک ہے کہ کمیں غفلت کے عالم میں واقع نہ ہو گیا ہو۔ لوگوں کی حاجت روائی اور علم سکھلانے سے اللہ تعالی کے تقریب کی توقع اور تواب کی امید رکھنا بھی صحیح ہے اس طرح کہ جس كى حاجت روائي موكى اس ك ول ميس خوشى بدا موكى اورجو علم تنطيع كاوه اس كے مطابق زندگى كذار يے كا اوريد دنوں بى ہاتیں تواب کی ہیں کیکن یہ ضروری ہے کہ دونوں مواقع پر مِرف تواب اور تفرّب الى الله كى نيت ركے متعلم اور ذير إحسان فض سے شکر 'بدلے' اور حمدو شاکا خواہاں نہ ہو'اس سے اجر ضائع ہوجا اے۔ اپنے شاگردسے کسی کام میں مدلینے 'خدمت كرانے الوكوں كو مرعوب كرينے كے لئے راستوں ميں اپنے ساتھ ركھنے اكى ضرورت كے لئے كميں معينے كامطلب يہ ہے كه وہ اپنا ا جرلے چکا'اب ثواب کی توقع رکھنا نضول ہے' ہاں آگر اس نے اپنے شاکردے ثواب کے علاوہ کوئی توقع نہ رکمی'اور شاکردنے خود ہی خدمت کی پیش کش کی اور اس نے تبول کرلی تو ہم یہ امید کرتے ہیں کہ اسے اس کی نیت کے مطابق ثواب ملے گابشر طیکہ وہ شاگرد کی پیش کش کا منتظرند رہا ہو' نہ خواہشند ہو' اور بالفرض وہ خدمت نہ کر تا تب بھی دل میں برا تصور نہ کر تا۔ ان شرائط کے ساتھ بھی چھلے زمانے کے علاء شاکردوں سے خدمت لینے سے بچتے تھے ،حتی کہ ایک بزرگ کسی کنویں میں کر مھئے کچھ لوگ اخمیں بچانے کے لئے رتی لے کردوڑے انمول نے قتم دے کر کما کہ تمہارے درمیان کوئی ایما مخص نہ ہوتا جا سے جس نے جھ سے قرآن کریم کی کوئی آیت پڑھی ہویا مجھ سے کوئی مدیث سی ہوئیہ بات انھوں نے اس خوف سے آس کہ کمیں ان کا اجر باطل نہ ہو جائے۔ شقیق بلی کے بین کہ میں نے حضرت سفیان توری کی خدمت میں ایک کیڑا بطور بریہ پیش کیا انھوں نے بریہ قبول کرنے ے انکار فرما دیا ، میں نے عرض کیا:اے ابو عبداللہ! میں ان لوگوں میں شامل نہیں ہوں جو آپ سے مدیث سنتے ہیں ، آپ نے فرایا: مجمع معلوم ہے ، نیکن تہمارا بھائی تو مجھ صدیث سنتاہے ، مجمعے ڈرہے کہ اس ہدیے کی وجہ سے میں تہمارے بھائی کے ساتھ مردّت کا وہ بر تاؤ کروں جو دو سروں کے ساتھ نہ کر تا ہوں ایک مخص حضرت سفیان کی خدمت میں ایک تھیلی یا دو تھیلیاں لے کر عاضر ہوا' اس مخص کا مرحوم باب آپ کا کمرا دوست تھا' اور آپ اکثراس کے گھر تشریف لے جاتے تھے' آپ نے مرحوم کی بدی تعریف کی اور اس کے لئے بخش کی دعا فرمائی اس مخص نے عرض کیا یہ مال مجھے والد محرّم ہی کے ترکے سے حاصل ہوا ہے میں چاہتا ہوں آپ بھی اس ال میں سے اپنے اہل و عمال پر خرج فرمائیں آپ نے اس وقت اس کا بدیہ قبول کرلیا ، لیکن جب وہ چلا کیا تواپنے صاحزادے کے ذریعے اسے واپس بلایا اور فرمایا کہ اپنی تعملیاں لے جاؤیمیں کسی دجہ ہے انھیں قبول نہیں کر سکتا۔ ہو سکتا ہے وہ وجہ یکی ہوکہ ہدیہ کرنے والے کے باب سے ان کی محبت اللہ کے لئے تھی 'جو ایک بھڑین عمل ہے 'اور اس پر ثواب کی توقع ک جاستی ہے الیکن مدید قبول کرنے سے می مکن تھا کہ وہ محبت خالص ند رہتی اور اس میں غرض کی آمیزش ہو جاتی ان کے صاجزادے مبارک کئے ہیں کہ اس محص کے جانے کے بعد میں نے اپنے والدے کماکیا حرج تفاکہ آپ یہ چند پھر لے لیتے اکیا آپ كا خاندان نيس ب يوى بچ نيس بين آپ كو محمد را اپ يوى بچول بر مائيول پر رحم نيس آيا انمول نے كما مبارك! خداً ہے ورو کیا مجیب ہے کہ موج تم اُڑاؤ اور باز پُرس مجھ سے ہو۔ اس سے معلوم ہوا کہ عالم کے ذریعے اگر محلوق کوہدایت ملتی ہو تواسے ثواب کی توقع اللہ سے رکمنی جاہمیے 'شاگردے لئے بھی ضروری ہے کہ وہ اللہ کے یہاں تعریف اور آخرت کے ثواب کا متلاشی رہے 'استادی نظروں میں عزیز بنے 'اور مخلوق کی نگا ہوا ) میں مجبوب ہونے کی خواہش نہ کرے۔

بعض او قات استاد کے دل میں محبت حاصل کرتے کے لئے شاگرداطاعت النی میں کوشاں ہوتے ہیں اور یہ سیجھتے ہیں کہ اگر ہم ہم نے اللہ کی عبادت الحجی طرح کی تواستاد ہم پر زیادہ تو تجہ دے گا اور ہم زیادہ نیض اٹھا سکیں مے 'حالا تکہ یہ طریقہ فلط ہے۔ اللہ کی اطاعت سے فیراللہ کا قصد وارادہ سراسر نقصان کا باعث ہے 'اس نقصان میں شبے کی بھی کوئی محبائش نہیں ہے 'جب کے علم کی

حياء العلوم جلد سوم

افادیت مشتبہ ہے۔ ممکن ہے استاد ہے حاصل ہونے والا علم فائدہ پنچائے اور یہ بھی ممکن ہے کہ نہ پنچائے کس قدر ہے وقوف
ہیں وہ لوگ جو ایک موہوم فائدے کے لئے فوری نقصان اٹھارہے ہیں۔ ان کے لئے مناسب یہ ہے کہ وہ اللہ ہی کے لئے پر حیں اس کے کئے عبادت کریں 'اور اسی کے لئے استاد کی خدمت کر کے استاد کے ول میں مقام پیدا کریں 'اگر حصول علم کا مقصد اللہ کی رضا جوئی ہوتو نبیت کی صحت کا لحاظ رکھنا نمایت ضروری ہے۔ بندوں کو تھم ویا گیا ہے کہ وہ اللہ کے عبادت نہ کریں۔ ماں باپ کی خدمت بھی اس مقصد سے کرنا صحح کریا صحح نہیں ہے کہ ان کے دل میں مقام پیدا کیا جائے 'اور اکی نظروں میں عزت حاصل کی جائے 'بکہ ان کی خدمت بھی اس لئے کرئی چاہیئے کہ اللہ نے اس کا تھم ویا ہے 'اور والدین کی رضا ہے۔ اسی طرح اللہ کی اطاعت کر کے والدین کے زویک محبوب بنا بھی جائز نہیں 'تو اب کے نقطۂ نظر سے تو یہ ایک نا قابل طائی نقصان ہے ہی۔ اگر اللہ نے اس کی ریا کاری خا ہر کر دی تو والدین کی نظروں ہے بھی گر حائے گا۔

لوگوں سے الگ تملک رہ کرعبادت کرنے والے صوفی کو چاہیے کہ وہ جراحہ ذکر النی کا خیال رکھے اور اللہ کے علم واطلاع پر تناعت كرے اس كے دل ميں يہ خيال نہ آنے پائے كہ مخلوق كو ميري عبادت اور زُہد كا حال معلوم ہونا جا بيٹے آكہ وہ اس كي تعظيم كريس كيد خيالات دل مين رياكا جي وية بين اور بحريد ريا بودك كى طرح التي ب اور برك وبارلاتى ب والدكوجب يه بات معلوم ہو جاتی ہے کہ لوگ اس کی عبادت سے واقف ہیں 'وہ ظُوت میں بھی لذت محسوس کر تا ہے 'عبادت کی مشقت اس کے لئے سل بن جاتی ہے۔ حالا نکہ اسے اس کا احساس ہمی نہیں ہو تاکہ وہ سے تحت مجاہدہ کتنی آسانی سے کررہا ہے۔ حضرت ابراہیم ابن ادہم فرماتے ہیں کہ میں نے معرفت ایک راہب سے سکھی ہے ان کا نام معان تھا ایک دن میں ان سے عبادت خانے میں میا میں نے اُن سے دریافت کیا وہ کتنے زمانے سے یمال مقیم ہیں آس نے جواب دیا سترسال سے۔ میں نے پوچھاان کی غذا کیا ہے انموں نے کہا اس سوال سے تہمارا مقصد کیا ہے؟ میں نے کما صرف ہو جمنا جاہتا ہوں کوئی خاص مقصد نہیں ہے۔ انھوں نے کہا میں شتر سال سے ایک بخے پراکتفا کے ہوئے ہوں 'رات کو ایک پڑا کھالیتا ہوں 'میں نے حرت سے کماکہ تمہارے دل میں ایم کیا بات ہے جوایک چنا بورے دن کے لئے کانی ہو جاتا ہے ، کہنے گلے یہ لوگ جو میرے عبادت فانے کے اس پاس رہتے ہیں سال میں ایک بار یماں آتے ہیں اس عبادت خانے کو آراستہ کرتے ہیں اور میرے ساتھ نمایت عقیدت واحرام سے پیش آتے ہیں جب بھی نفس عبادت می سسل كرتا مي اس اس ايك ون كي عزت يا دولا ويتا مول ايك دن كى عزت كے ليے تمام سال كى مشقت ميرے لئے آسان ہوجاتی ہے اے موجد! توایک ساعت کی مشقت سے أبدى عزت عاصل كر۔ سمعان كى اس تعميت نے ميرے لئے علم ومعرفت کے دروازے کھول دیئے۔ انھوں نے مجھ سے بوچھا!بس اتابی معلوم کرنا ہے یا بھی اور بوچمنا جاہتے ہو میں نے کمان بھی اور بھی بتلا دیں تو بسترہ۔ انموں نے کمااس مبادت فانے سے بچہ چلو 'میں نیچ کیا' انموں نے جمعے ایک بڑیا دی جس میں ہیں يَخ ك دائے بندھے ہوئے تھے اور كنے لكے جاؤ كرجا كھريں چلے جاؤ وہاں موجود لوگوں نے جھے كھ ديتے ہوئے وكھ ليا ہے ، جب میں کر جا گھر پنچا تو لوگوں نے مجھ سے پوچھا تھیں معان نے کیا دوا ہے الاؤ ہمیں دو 'ہم اس کے زیادہ مستحق ہیں عمل نے کما مجے انصوں نے اپنی غذا دی ہے میں اسے فروخت کروں گا انھوں نے کہا قیت مثلاث میں کہا ہیں دینار انھوں نے جمعے ہیں دینار دیدے اور بیں چنے لے لئے میں وہ بیں دیار لے کریو ڑھے عابد سے پاس آیا اور انھوں نے جمہ سے کماکہ تم نے بیں دینار لے كر نلطى كى ب 'اگرتم بيس بزار دينار بھي الكے قور فوش سے يہ قيت حيس اداكردية 'يه اس مخص كى عزت ب جواس (الله)كى عبادت نمیں کر آ'ادر جو صرف اس کی عبادت کر آ ہے اس کی عزت کا کیا گھا'تم اپنے رب کی طرف متوجہ رہو'اِد هر آدا جاتا چھوڑو۔

اس واتعے کا مقصدیہ ہے کہ جب نفس کو اپنی عظمت اور عزت کا احساس ہوتا ہے تو وہ خلوت میں بھی مجاہدے سے لڈت یا تا

ہے اور بھی فلس کواس کی اطلاع نہیں ہوتی بسرطال اس سے اجتناب کرنا جا ہے اس سے سلامتی کی علامت یہ ہے کہ عبادت کے وقت عابد نظر میں جانور اور انسانوں میں دونوں برابر ہوں 'اگر کسی دجہ سے لوگ اس کی عقیدت سے ممخرف ہوجا کمی توان کے ردیتے سے نک دل نہ ہو'اگر دل میں ذرای محلی آئے بھی توعش اور ایمان کے حوالے سے اسے دفع کرے 'اور اپنا یہ حال بنالے کہ ایگر تمام مخلوق اس کی عبادت پر مطلع ہو جائے تواس ہے نہ خشوع میں اضافہ ہو' اور نہ ان کی اطلاع سے خوشی محسوس کرے' اکر ذراسی بھی خوشی محسوس کی تو یہ ضعف کی دلیل ہوگی۔ لیکن اگر وہ عمل اور ایمان کے ذریعے اس کراہت کے دفع کرنے پر قادر ہواور دفع کی طرف سبقت کرے اس مانای نہ ہوتوامیدیہ ہے کہ اس کی کوشش رائیگال نہ جائے گی اوکول کے مشاہدے کے وقت اس کتے خشوع کرنا اور اسماک سے عبادت کرنا کہ وہ لوگ زیادہ اس کے پاس نہ بیٹھیں اور وقت منائع نہ کریں منج ہو سکتا ہے 'لیکن اس میں بھی دھوکا بہت ہے 'اس لئے کہ بعض او قات نفس میں اظہارِ خشوع کی خواہش مخفی ہوتی ہے 'اور اس کے لئے یہ باند روش لیا جاتا ہے کہ مجھے لوگوں سے مخلتا ملنا پند نہیں ہے اس لئے میں زیادہ در تک عبادت کرے ان سے چھنکارہ پانا جابتا ہوں والا مکد ان کابد وعوی فلط ہے۔ ان کے وعویٰ کی مدافت کا احتان اس طرح لیا جاسکتا ہے کہ اس سے کما جائے کہ وہ خشوع ہی کو لوگوں سے فرار کا ذریعہ کیوں بنانا جاہتا ہے اوگوں سے پیچاہی چھڑانا ہے تو ایسا بھی کیا جا سکتا ہے کہ دو ژکر چلنے لگے ، مِمل كِملاكر بني الدو كمائے بيع ان حركتوں سے بھى عوام اپنى مقيدت كارشته منقطع كركتے ہيں 'اگروہ تسارى يہ بات مان لے توسمجا جائے گا کہ دہ دعویٰ میں سچا اور خشوع کے اظہار میں مخلص ہے۔ لیکن اگر دہ لوگوں کی آمدورفت کاسلسلہ منقطع کرنے کے لئے عبادت ہی پر زور دیتا ہے تواس کے علاوہ کیا کما جائے گاکہ وہ لوگوں میں اپنی منزلت جابتاہے اس سے صرف وہی فخص محفوظ رہ سکتا ہے جس کے دل میں بید عقیدہ رائع ہوکہ اللہ کے سواکوئی موجود شیں ہے اور بیہ سوچ کر عمل کرے کہ روئے زمین پر مرف وہ تنما عمل کرنے والا ہے ، کوئی اسے دیکھنے والا نہیں ہے ایسے مخص کے دل میں اول تو مخلوق کاخیال آیا ہی نہیں ہے اور آیا بھی ہے تواس قدر ضعیف ہوتا ہے کہ اس کا دور کرنا مشکل نہیں ہوتا۔ اس حالت کی علامت یہ ہے کہ بالفرض اس مخص کے دو دوست ہوں'ایک مالدار' دوسراغریب'اگر مالدار اس کے محرائے تواسے غریب کی آمدے خوشی نہ ہونی جاہیے'الابد کہ مالدار میں کچھ خصوصیات زاکد ہوں علا وہ عالم یا متق ہو اس اعتبار سے غریب کے مقابلے میں اس کی تعظیم زیادہ کی فئی تو اس کی دجہ الداری نسیں ہوگی بلکہ علم اور تقوی ہوگا۔ جو مخص مالداروں کو دیکہ کرزیادہ خوش ہو وہ ریا کارلالی ہے آگر وہ ریا کاریا حریص نہ ہو یا تو غریوں کو دیکھ کرزیادہ خوش ہو تا میں کہ اسمیں دیکھنے سے آخرت کی رغبت بومتی ہے اور دل میں فقرو سکنت کی محبت بدا ہوتی ے جب کہ مالداروں کی دید سے دنیا کی رغبت برمتی ہے اور دولت کی محبت پدا ہوتی ہے۔

ہے جب بدہ الداروں کا دیرہ ہے دیوں رہ جب ہوں ہے ، دورود ہے میں جب ہوں ہے۔

روایت ہے کہ حضرت سفیان توری کی مجلس میں اہل دولت جس طرح ذکیل وخوار دیکھے گئے کئی مجلس میں نہیں دیکھے گئے ،

آپ دولت مندوں کو صف کے پیچھے بٹھایا کرتے تھے 'اور غریبوں کو آگے بٹھاتے تھے 'یمال تک کہ دہ یہ تمنا کیا کرتے تھے کا ش ہم

بھی غریب ہی ہوتے۔ البتہ تم مالدار کا زیادہ اکرام کر سکتے ہو اگر وہ تم سے قریب تو ہو 'یا تمہارے اور اس کے درمیان قرابت یا

دوستی کا قدیم رشتہ ہو 'یا تمہارے اور اس کا کوئی حق ہو 'لین اگر کوئی فقیر بھی اس طرح کا کوئی حق یا قربت رکھتا ہو تو اس کی بھی

مالدار ہی کی طرح عزت کی جائے 'اور اس کے ساتھ بھی وہی معالمہ کیا جائے جو مالدار کے ساتھ کیا جاتا ہے۔ اس لئے کہ فقیراللہ

کے یماں زیادہ مرتبہ اور عظمت رکھتا ہے۔ اب اگر تم مالدار ہی کو مقدم شکھتے ہو' اور اس کے ساتھ ترجبی سلوک کرتے ہو تو اس کا
مطلب یہ ہے کہ تم اس کی دولت کے حربیں ہو'اور اس کے ساتھ ریا کارانہ سلوک کررہے ہو۔

پرآگر تم غریب اور مالدار کے ورمیان کیست میں مساوات کا معالمہ رکھتے ہو تو یہ خوف ہے کہ مالدار کے سامنے غریب کی ب نبست خشوع اور حکمت کا زیادہ اظمار کرو'یہ ریائے منفی'یا طبع منفی کا ثمرہ ہے' جیسا کہ ابن التماک ؒنے اپنی باندی سے کہا تھا ''نہ جانے کیا بات ہے جب میں بغداد آتا ہوں تو مجمع پر حکمت کے دروازے کمل جاتے ہیں'اور میں زیادہ سے زیادہ مکیمانہ باتیں کرتا

ہوں'اس نے جواب دیا لالج سے آپ کی زبان تیز ہو جاتی ہے' باندی نے یہ بات صحح کی تھی' یہ حقیقت ہے کہ مالدار کے سامنے زبان جتنی تیزی سے چلتی ہے اتنی تیزی سے غریب کے سامنے نہیں چلتی' اسی طرح مالدار کے سامنے بھتنا خشوع ہو تا ہے اتا خشوع غریب کے سامنے نہیں ہو آ۔

ریا کے باب میں شیطانی وسوسے اور فریب استے زیادہ ہیں کہ انھیں احاطہ تحریر میں بھی نہیں لایا جا سکتا 'اور ان وسوس سے نجات کی صورت اس کے علاوہ دو سری نہیں ہے کہ تم اپنے دل سے اللہ کے سواجو کچھ ہے نکال دو 'اور تمام عمراپنے نفس کو اگل کے عذاب میں مبتلا کرنا پندند کرو' بلکہ اس بادشاہ کی طرح رہو جیسے دنیا کی تمام نعتیں اور لڈتیں میسر ہوں لیکن وہ اس سے اس لئے لطف اندازنه موتا موكه اس كاجم يماريوں كى آما جگاه بنا مواہ اوراسے مرونت اس بات كا خطرو ہے كه أكروه ان لذتوں اور نعتول میں پڑا تو ہلاک ہوجائے گا'اور اگر اس نے پر ہیز کیا'اور نفس پر مجاہرہ کیا تو دیر تک زندہ رہے گا اور دیر تک اس کی بادشاہت باتی رہے گی اور ای خیال سے طبیبوں اور عظاموں کی ہم نشی اختیار کرتا ہے ، نیزنفس کوبد مزہ کڑوی کسیلی دوائیں پینے کا عادی بنا آیا ہے ' اگرچہ اس طرح غذا کی قلت کے باعث اس کا جم کمزور ہوجائے گا لیکن پر ہیز پر پابند رہنے اور دوا کے مسلسل استعال کی بناٹر ہواس مرض ہے بھی نجات پالے گاجس میں وہ گرفتار ہے ، اگر بھی نفس نے خواہشات کا مطالبہ بھی کیا تووہ تمام أمراض مجتم ہو كرسامنے آجائيں مے اور جن كا انجام موت ہے اور موت كے ساتھ ہى سلطنت كا زوال بحى ہے اور دشمنوں كے خوش ہونے کا موقع بھی ہے۔ جب بھی اس کے نفس پر تلخ دوا کا استعال شاق ہو گاوہ اس تندرستی کے بارے میں ضرور سوچ گا جواس دوا کے نتیج میں حاصل ہونے والی ہے اوروہ زندگی بھی پیش نظررہے کی جو عیش اور فارغ آلبالی کی زندگی ہوگی جم مرض ے اور دل فکرے آزاد ہوگا۔ میں حال مؤمن کا ہے جو آخرت کی تمنا رکھتا ہو ، وہ ہراس چزسے إحراز كرتا ہے جو آخرت ك لئے باعث ہلاکت ہو' اور آخرت میں مملک دنیاوی لذّات وشہوات سے زیادہ اور کیا چیز ہو سکتی ہے۔ مؤمن دنیاوی لذّتوں سے اجتناب كرتاك ، اور تھوڑى مقدار پر آكتفاكر تا ہے كاخرى ، پر مرد كى وحشت ، غم خوف اور مخلوق كے ساتھ ترك موانت كواس لئے پند کرنا ہے کہ کمیں اللہ کا غضب نازل مو اور تباہی میرا مقدر موجائے وہ یہ توقع رکھتا ہے کہ میں دنیاوی لذات سے لا تعلق رہ كر نجات باؤل كا- يدخوف اور توقع اسے دنياوى لذات سے كناره كش رہنے پر مبراور طاقت ديتى ہے كيوں كه انجام پراس كايقين معظم اوراعمادلازوال ہوتا ہے اوروہ یہ سمحتاہ کہ میرے لئے باقی رہے والی دولت اللہ کی رضاہے ، محروہ یہ مجی جانبا ہے کہ اللہ تعالی رحیم و کریم ہے 'جوبندے اس کی مرضیات پر چلتے ہیں وہ ان کی مدد فرما تاہے 'اور ان کے ساتھ رحت ورافت کا معاملہ کرتا ہے ' اگروہ چاہے تواضی رنج اور مشقت ہے بیاز کردے الیکن وہ آزمائش کرتاہے اور اپن حکمت وعدل سے ان کے ارادے کی مدانت كاامتحان ليتاب

جب آدمی مشقت افتیار کرتا ہے اسے اللہ تعالی کی طرف ہے بھر پور مدد ملتی ہے اور وہ مشقت اس کے لئے آسان بن جاتی ہے ، مبرکی توت میں ہوتی ہے 'اور اطاعت میں وہ الدّت ملتی ہے کہ مبابات اور اطاعات میں وہ الدّت ملتی ہے کہ اس الدّت کے سامنے تمام الذّتیں ہے نظر آتی ہیں 'اور بدن کو وہ قوت حاصل ہوتی ہے جس سے تمام دنیاوی شوتیں فنا ہو جاتی ہیں۔ کریم اپنے طالب کی محنت رائیگاں نہیں کریا اور نہ ساکل کو اپنے در سے خالی ہاتھ جانے دیتا ہے 'وہ یہ کہتا ہے جو میری طرف آیک بایشت بوسط کا میں اس کی طرف آیک بایشت بوسط کا میں اس کی طرف آیک ہاتھ بوسوں گا'ارشادِ خدا وندی ہے" نیک لوگ میری طاقات کے متمتی ہیں اور میں ان کی طلاقات کا ان سے زیادہ متمتی ہوں''۔ ابتدا میں بندہ اپنی جدوجہد میدتی و اخلاص کا مظاہرہ کرے' پھرد کھے کہ رب کریم اسے کتنی قربت' اور کتنی رافت ور حمت سے نواز آہے۔

# كتابُ ذم الكبرو العجُبُ كبراور عجبُ كي زمت كابيان

سرکارددعالم صلی الله طیدوسلم کاارشاد ہے:قال الله تَعَالَى الْكِبْرِيَا عُرِكَائِي وَالْعَظَمَةُ إِزَارِي فَمَنْ نَازَ عَنِي فِيهِمَا قَصَمْتُهُ
(ما کم متدرک)
الله تعالی فراتے ہیں کبریائی میری جادر اور مقلت میرا ازار ہے جو مخص ان دونوں میں جھ سے نزاع کرے
کامی اسے تو ژودل گا۔

اكدمديث بس به:-قَالَاتُ مُهْلِكَاتُ شُخْمُطَاعٌ وَهَوى مُنَّبَعٌ وَاعْجَابُ الْمَرْوبِنَفُسِهِ قَالَاتُ مُهْلِكَاتُ شُخْمُطَاعٌ وَهَوى مُنَّبَعٌ وَاعْجَابُ الْمَرْوبِنَفُسِه

تين چنس بلاك كرف والى بين وه بكل جس كا أوى مطيع بور وه خواهش ننس جس كى إتباع كى جائے اور خود

پندی۔ کبراور مجب دونوں دو مملک باریاں ہیں مظلمراور معب مریض ہیں اللہ کے وسمن اوراس کے مغضوب ہیں ممیوں کہ اس جلد میں ہم مملات میان کردہ ہیں اس لیے کبراور مجب پر روضی ڈالنائجی ضروری ہے ان دونوں کاشار یعی برترین مملات میں ہوتا ہے ہم اس کتاب کودد ابواب میں تقسیم کرتے ہیں۔

بهلاباب

### ء کبرء

کِبری ذِمْت: قرآن کریم میں اللہ تعالی نے بہت ی جھوں پر کبر اور مطبری ذِمْت کِ بِ - فرایا اللہ ما اللہ

### www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم بالم

یہ لوگ اپنے دلوں میں اپنے کو بہت برا سمجھ رہے ہیں اور یہ لوگ حد (انسانیت) سے بہت دور نکل کھے

ہیں۔ اِن النین یسنکبر ون عن عبادتی سید بحلون جھنام فاجرین (پ۲۲ است ۲۰) جولوگ میری عبادت سے سرتالی کرتے ہیں وہ منقریب دلیل ہوکر جنم میں داخل ہوں گے۔

نور میں کری میں کری میں کری آمت کوت ہے۔ سول اکرم ملی اللہ علیہ وسلم ارشاد فراتے ہیں۔ لاید خُل الْحَنَّةَ مَنُ گانَ فِی قَلْبِهِ مِثْقَالَ حَبَّةِ مِنُ خَرُ دَلْمِ مِنْ كِبْرِ وَلا یَلْخُلُ النَّارَ مَنْ كَانَ فِی قَلْبِهِ مِثْقَالَ حَبَّةِ مِنْ خَرُ دَلْمِ مِنْ ایْمَانِ

وہ مخص جنت میں نہیں جائے گا جس کے دل میں رائی کے دانے سے برابر بھی کبر ہوگا وہ مخص دونے میں نہیں داخل ہوگا جس کے دل میں رائی کے دانے کے برابر بھی ایمان ہوگا۔

حضرت ابو ہریرہ روایت کرتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔ اگائے میزائی کا بعد قبل آئے خاتم ماز کا میں فریر نز ذرائے نوع کا ہے ڈاپٹر نوٹ

الكِجنرِيَاءُ رِدَائِي وَالْعَظَيَّهُ إِزَارِى فَمَنْ مَازَعَنِى وَاحِدًّا مِنْهُمَا ٱلْقَيْتُهُ فِي جَهَنَّمَ وَلَا أَبَالِي (مَثَلَمُ ابوداءُ و ابن اج)

نرکیائی میری جادراور عظمت میرا ازار ب ،جو هخص ان دونوں میں سے ایک میں میرے ساتھ جھڑا کرے گا میں اسے جنم میں وال دوں گا اور ذرا بھی پروا نہ کردن گا۔

حضرت ابوسلمہ ابن عبد الرحمٰن روایت کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت عبد الله ابن عموہ اور حضرت عبد الله ابن عمر مروَه پر ملے اور وہاں کچھ دیر تخرے رہے اس کے بعد اقال الذکر صحابی تو تشریف لے سے لیکن ٹانی الذکر صحابی وہیں کھڑے روستے رہے ، لوگوں نے رونے کا سبب دریافت کیا ، فرمایا : عبد الله ابن عمرہ بچھ سے یہ روایت بیان کررہے تھے کہ میں نے سرکار دو عالم صلی الله علیہ وسلم سے سنا ہے فرمایا کرتے تھے:۔

مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِمِثِقَالَ حَبَةٍمِنْ خَرْ كَلِمِنْ كِبْرُ أَكَبَّهُ اللَّهُ فِي النَّارِ عَلَى وَجُهِهِ (مسلم- ابن مسعودًا)

جس فض کے دل میں رائی کے دانے کے برابریمی کمر ہوگا ہے اللہ تعالی منے کے بل دوزخ میں ڈالے گا۔
ایک حدیث میں ہے کہ آدی اپنے آپ کو اس حد تک بلند کرتا ہے کہ اس کانام جبارین کی فہرست میں شامل ہوجا تا ہے اور
اسے بھی وہی عذا ب ہو تا ہے جو اسمیں ہوتا ہے (ترفدی۔ سلمہ ابن الاکوع) ایک دن سلیمان ابن واؤد نے انس و جن اور چرند و پرند
سے فرمایا: نکلو' ان کی آواز پر دو لاکھ انسان اور دو لاکھ جن چلے کھر حضرت سلیمان علیہ السلام اٹھائے گئے کہ آپ نے
آسانوں کے فرشتوں کی حسیحات سنیں' کار بھی آبارے گئے 'یمان تک کہ ان کے پاؤل سمندر سے جاگھے اور وہاں انموں نے وہ
آوازیں سنیں کہ آگر ان کے دل میں ذرا بھی رکبر ہوتا تو جس قدر بلندی افھیں کی تھی اسی قدر پستی ملتی۔

ایک روایت میں ہے 'رسول الله صلی الله علیه وسلم فرایا الله

يَخُرُ جُمِنِ النَّارِ عُثَقَّ لَهُ الْمُنْكَانِ نَسَمَعُ الْوَعَيْنَانِ تَبُصُرَ ان وَلِسَانُ يَنْطِقُ يَقُولُ وُ كِلْتُ بِثَلَاثَةٍ بِكُلِّ جَبَّارٍ عَنِينَةٍ وَبِكُلِّ مَنْ دَعَامَتُ اللّهِ الفَّاحَرَ وَبِالْمُصَوِّرِينَ (تِذَى - الا مِرِيةً)

دوزخ سے ایک گردن لطے گی جس کے دو کان بول کے سنتے ہوئے 'دو آکسیں بول گی دیکھتی ہوئیں 'ادر ایک زبان بوگی بولٹی بولی وہ یہ کے گی۔ میں تین آدمیوں پر مسلط کی گئی بول ، جبار حنید پر 'مشرک پر 'ادر

احياء العلوم مجلدسوم

معتورول پر۔ ارشاد فرمایا:۔

لَا يَدْخُلُ الْجَنَةَ بَخِيلٌ وَلِاجَبّارُ وَلاَسِيِّنُي الْمُلَكِّةِ

جنت میں نہ بخیل داخل ہوگا'نہ متلبراوراپ مملوکوں سے بدسلوکی کرنے والا۔

ارشاد فرمایا بجنت اور دوزخ میں بحث ہوئی ودنے نے کما مجے حکترین اور بحبارین ملیں مے بجنت نے کما محرمیرا کیا تصور ب مجے ضعیف اواں عاجز اور بے کس لوگ عاصل موں مے اللہ تعالی نے جند سے قرایا: تو میری رحمت سے ب میں تیرے ذریع جس پر چاہوں کا رحت کول گا' اور دونے سے فرایا ہو میراعذاب ب میں جے چاہوں کا تیرے دریع عذاب دوں کا اور تم دونوں کو لوگوں سے بحردوں کا (بخاری ومسلم- ابو ہریں)- ارشاد فرمایا ثبد ترین بنده وہ ہے جو جَبرو تعدّی کرے اور جبار اعلی کو بمول جائے 'بد ترین بندہ وہ ہے جو جرکرے الزائے اور كبير متعال كو فراموش كردے 'بد ترین بندہ وہ ہے جو فغلت اور الوولعب میں رہ اور قبری مٹی میں ال جانے کی حقیقت ذہن سے لکال دے۔ بد ترین بعد وہ ہے جو سر مثی اور بغض و منادمیں مدے گذر جائے اور سے ابتداءو انتایاون رہے (تذی-اساوبنت میٹن) صرت ابت سے معول ہے کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم ے کی نے عرض کیا کہ فلال محض کمی قدر معرورے؟ آپ نے قرابا کیا اس کے بعد موت فیس ہے؟ (بیلی)- معرت عبداللہ ابن عرروایت كرتے بين رسول اكرم صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرماياك جب جعرت نوح عليه السلام كى وقات كا وقت قريب آیاتو انموں نے اپنے دو بیوں کو بلایا اور ان سے فرمایا کہ میں حمیس دو چروں کا عم دیتا ہوں اور دو چروں سے موکتا ہوں میں حميس شرك اور كبرے منع كرنا موں اور كليد لا إلى الله كى تلقين كرنا موں اس كے كه أكر اسان اور دين اور جو كھوان دونوں میں بے ترازد کے ایک پلڑے میں رکھاجائے اور کلمہ لا الله الله دو سرب بلڑے میں رکھا جائے توب بلزا جمک جائے ا دوسری بات جس کا میں تم دونوں کو عم دیتا ہوں سبک ان اللہ و حکم اجم سے کلمہ مرجزی نمازے اوراس سے برجاندار کو رزق دیا جا تا ہے (احر ' بخاری عام) حضرت عیلی علیہ السلام ارشاد قربات میں اس منس کے لئے خوشخری ہوجس کو اللہ نے اپنی كتاب كاعلم ديا بحروه كبرس بها رما- رسول الله صلى الله عليه وسلم كاارشاد ب مرورشت خو بدمزاج محكبر وخيروا ندوز اورنه دين والا دوزخی ہے اور جنت والے ضعیف اور مم مار وک بین بین احمد - عبد الله ابن عمل - رسول اکرم صلی الله علیه وسلم ارشاد فراتے ہیں "تم میں مارا زیادہ مجوب اور افرت میں ہم سے زیادہ قریب وہ ہو گاجس کے اخلاق عمدہ مول مے اور تم میں مارے نزدیک مبغوض اور ہم سے بعید تروہ لوگ ہوں مے جو ضنول کو اچھیں جا تھا و کرہاتیں کرنے والے اور مسلم بی احمد- ابو صلبہ الحقی ایک روایت میں ہے: قیامت کے دن محکمرین کا حشر چیونٹیول کی صورت میں موگا او کول کے پاوس اخمیس روندیں مے ، انمیں برطرح کی ذات کا سامنا کرنا ہوے گا ، پر جنم کے قید فائے جن جس کوبولس کتے ہیں لے جائیں مے اور ان پروہ اگ مسلط ہوگ جو تمام او کول کی السب اور الحمیں دو زھیوں کا نچے از (میپ) پینے کوسلے گا۔ انتہاں عمروابن شعیب عن اب عن جدو)-حضرت ابو ہرری روایت کرتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: حشرکے دن جباراور محلتر چیونٹیوں کی شکل میں اٹھیں سے الوگ اٹھیں اپنے قد مول سے مدندیں سے کیوں کہ وہ اللہ نزدیک ذلیل موں سے (برار) محمد ابن واسع کتے ہیں کہ میں بلال ابن ابی بردہ کے پاس کیا اور ان سے کما کہ بھے تمہارے والدے اپنے والدے حوالے سے بدروایت بیان کی ہے کہ سرکار دوعالم صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا: جنم میں ایک وادی ہے جے بنب کتے ہیں الله کوید منظور ہے کہ اس میں جاری کا قیام ہو ایس اے بال تم اینے آپ کو اس واوی کے عذاب سے محفوظ رکھنا(ابو معلی طرانی مام) ایک مدیث میں وارد ہے کہ جنم میں ا کی مکان ہے جس میں متکبرین کو ڈال دیا جائے گا اور اسے بند کر دیا جائے گا۔ (بہتی۔ انس") آنخضرت ملى الله عليه وسلم بيددعا فرايا كرتے تھند

ΔI

احياء العلوم جلدسوم

الله الذاتي اَعُودُبِكَ مِنْ نَفْخَةَ الْكِبْرِيَاءِ (١) الله الله إلى كرواكي موكب تيري باه جابتا مون

ایک مدیث میں ہے:۔

مَنُ فَارَقُ رُوحَه بَحَسَدُهُ وَهُوَ بَرِئُ مِنْ ثَلَاثٍ دَخَلِ الْجَنَّةَ ٱلْكِبُرُ وَ النَّيْنُ وَ النَّانُ النَّانُ النَّالِيْ النَّالِيْنَ النَّالَةُ النَّالِيْنَ النَّالَ النَّالَةُ النَّالِيْنَ النَّالَ النَّالَةُ النَّالَةُ النَّالَ النَّالَ الْوَالِيْنَ اللَّهُ النَّالِيْنَ النَّلْمِ النَّلْلُولُ النَّالِيْنَ النَّالِيْنَ النَّالِيْنَ النَّالِيْنَ النَّالَةُ النَّالِيْنَ النَّالِيْنَ الْمُنْ الْلِيْنَ الْمُعَلِيْلُ النَّالِيْنَ النَّالِيْنَ الْمُعَلِيْلِيْنَ النَّالِيْنَ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الِنُلُولُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُل

جوان تین باتوں سے خالی ہو کرموت سے ہم کتار ہو وہ جنب میں جائے گا۔

آثار صحابی تا الجین : حضرت ابو بحر مدین ارشاد فراتے ہیں تم میں ہے کوئی کی مسلمان کی ابات نہ کرے اس لئے کہ جو مسلمان تہماری نظروں میں حقیرہ وہ اللہ کے نزدیک مزت دار ہے۔ وہب فراتے ہیں کہ جب اللہ تعالی نے جندو عدن پیدا کی قو اس کی طرف و کھے کر فرایا کہ تو متعب پاؤں کے بیغا کرتے تھے۔ اس کی طرف و کھے کر فرایا کہ تو متعب پاؤں کی بیغا کرتے تھے۔ ایک دن وہ تشریف لائے تو مععب پاؤں کی بیائے پڑا تھا اس کے پاؤں کے برابر میں بیٹے گئے انفاق ہے اس کے پاؤں وب ایک دن وہ تشریف لائے تو مععب پاؤں کی بیاب کی جگہ ہے وہ کے اور جی اس کے جرے پر ناگواری کے آثار ہیں ، فرایا: این آدم پر تجب ہو آ ہے حالا تکہ وہ بیٹا ب کی جگہ ہے وہ مرتبہ لکا ہے ، حسن فراتے ہیں ابن آدم پر تجب ہے کہ وہ دن میں وہ چار بار استجاء کرتا ہے اور اپنے ہاتھ ہے اپی شرم گاہ وہو تا ہے اور جبار استجاء کرتا ہے اور اپنے ہاتھ ہے اپی شرم گاہ وہو تا ہے اور جبار السموات سے مقابلہ کرتا ہے۔ بعض مفترین کی دائے میں قرآن کریم کی اس آبت میں بول و براز کی طرف اشارہ کیا گیا

وَفِی اَنفُسِکُمُ اَفلا تُبصِرُ وَنَ-(پ۲۱ ۱۸۵ آیت ۲۱) اوریه تهاری دات میں بھی (نشانیاں ہیں) کیا تہیں دکھائی قبیں دتا۔

محرابن حین ابن علی فراتے ہیں جس فغض کے دل میں جتنا تکبرپدا ہو تا ہے اس قدراس کی مقل میں کی آجاتی ہے'
حضرت سلمان سے سمی نے اس برائی کے بارے میں دریافت کیا جس کی موجودگی میں کوئی نیکی مفید نہیں ہوتی 'انموں نے جواب دیا
تکبر-حضرت لقمان ابن بشیر نے بر سر منبر فرایا کہ شیطان کے بہت سے معندے اور جال ہیں 'جن میں سے ایک یہ ہے کہ وہ اللہ کی
نعتوں پر اِبڑا تا ہے'اس کی عنایات پر فخرکر تا ہے'اس کے بندوں پر کبر کرتا ہے'اور غیرائلہ میں اِبّاع ہوس سکھا تا ہے'ائلہ تعالیٰ
سے ہم دنیا و آخرت میں مغوو کرم کے طلب گار ہیں۔

إترا كرجلنے اور لباس كے ذريعے اظهارِ تكبرى فرمت

<sup>(</sup>۱) بردایت ان الفاظیم نیس لی البته اید اکد اور این ماجد نے جیراین معمل سے بردایت تش کی ہے اعوذ باللّه من الشيطان من نفخه ونفته و همزه انفته الشعر و نفخه الکبر و همزه الموتة

احياء العلوم جلدسوم

زین میں دمنسان تا ہے مجروہ قیامت تک اس میں محومتا مجرتا ہے۔ مَنْ جَرَّ ثَوْدَه خُسَيَلاَ عَلاَ يَنْظُرُ اللّهُ النّهِ يَوْمَ الْقِسَيَامَةِ (مسلم-ابن من) جو منس تقبرے اپنا کڑا تھی تا ہے اللہ تعالی قیامت تک اے نہ ویکھے گا۔

زیرابن اسلم کتے ہیں کہ میں مبراللہ ابن عرای فدمت میں حاضر ہوا۔ ای اُناء میں عبداللہ ابن واقد اِدهر سے گذر سے ان

حجم پر نیا لباس تھا عبداللہ ابن عرف نے ان سے فرایا اے بیٹے! بنا پاجامہ اوپر کرلو اس لئے کہ میں نے سرکار دوعالم صلی اللہ
علیہ وسلم کی زبان مبارک سے یہ وحید سن ہے کہ جو عض کتبر سے اپنا کپڑا تھیتا ہے اسے اللہ تعالی قیامت تک نہ دیکھے گا۔ ایک
روایت میں ہے کہ ایک روز سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے آئی جھیلی پر تعوکا اور اس پر انگھت مبارک رکھ کر فرایا کہ اللہ
تعالی فرباح ہیں اے بی آدم! کیا تو جھے عاج سمحتا ہے میں نے تھے اس (اعاب) جیسی چڑھے بیا فرطیا ہے 'کرجب میں نے تیرا
قدو قامت برابراور جم فریہ کرویا تو تو آئی چاوروں میں اس طرح آگڑ کرچا ہے کہ ذمین بھی فریاو کرتی ہے۔ تو نے مال جمع کیا 'کس
فرج نہ کیا 'کرجب سانس سینے میں رو گیا تو تو نے آوازگائی کہ میں اپنا مال صدقہ کوں گا۔ یہ صدیفے کا وقت کمال ہے (ابن ماجہ نہر ابن بھاش) ایک حدیث میں ہے' آپ نے ارشاد فرایا :جب میری اُحت کتبری چال چلے گئی گی 'اور دوم و فارس کے
مائم۔ بھرابن بھاش) ایک حدیث میں ہے' آپ نے ارشاد فرایا :جب میری اُحت کتبری چال چلے گئی گی 'اور دوم و فارس کے
دیان' ابن عرف خدمت میں دست بستہ حاضر ہوں گے اس وقت اللہ تعالی ان میں سے بعض کو بعض پر مسلط کردے گا۔ (تذی 'ابن حدان' ابن عرف'۔

ابو کرنری ناقل ہیں کہ ہم حضرت حسن کی خدمت میں حاضر تھے کہ ابن الا ہتم کا ادھرے گذر ہوا وہ پا خان اس کے جم پر ریشی کوڑے تھے۔ ہواس کی پنڈلی پر عدب بدا لکتے ہوئے تھے اور قبا کھلی ہوئی تھی اور وہ اترا ارتاکر چل رہا تھا مضرت حسن نے ایک نظراس پر والی اور فرایا تف ہوئے اس مخص پر جو ناک پھلاتے ہوئے کردن اکرائے ہوئے اور کمر لچائے ہوئے ہوئے ہوئے اور اپنی وہ نوں جانب دیکھ رہا ہے۔ اے احت! اپنی دونوں طرف کیا دیکھتا ہے وہ نول طرف اللہ کی تعتین ہیں جن کا نہ تو نے شکر اداکیا اور نہ ان کا ذکر زبان پر لایا 'اور ان کے سلط میں اللہ نے جو حقوق منتقین فربائے ہیں نہ ان کی اوالیکی کی بخد الوگ اس طرح چلتے ہیں بنہ ان کی اور شیطان اس محر پہر جیسے پاکل چلا کرتے ہیں 'اور شیطان اس کھیل ہیں جیسے پاکل چلا کرتے ہیں 'اور شیطان اس کھیل ہیں خوایا بجھ بی شرمندگی کا اظہار کیا 'آپ نے فرایا بجھ بیا عذر کرتے ہو 'اللہ سے قربہ کرو۔ کیا تم نے ایٹ اللہ تعالی کا یہ ارشاو نہیں سا۔

رَبِ الْمُرْسِرِ الْآرِ الْسِيرِ الْسِيرِ الْسِيرِ الْسِيرِ الْمُرْسِ الْسُرِيرِ الْسُرِيرِ الْسُرِيرِ الْسُرَ ولا تَمُشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا إِلَّكَ لَنْ تَخْرِقَ الْأَرْضَ وَلَنْ تَبُلُغَ الْجِبَالَ طُولًا -(پ١٤) آيت ٣٤)

اورزین پراترا ما ہوامت چل اوندزین کو پھاڑ سکتا ہے اورند پہاڑوں کی لمبائی کو پہنچ سکتا ہے۔

ایک بار ایک نوجوان عمرہ لباس بہن کر آپ کے سامنے ہے گذرا' آپ نے اے اپنی پاس بلایا اور فرمایا کہ آدی اپنی خوبصورتی اور جوانی پراڑا تا ہے' طالا تکہ حمیس یہ سوچنا جاہیے کہ گویا قبرتے تہارا جم چمپالیا ہے اور تہمارے اعمال تہمارے سامنے آگئے ہیں' جاؤ اپنے دل کا علاج کرواللہ تعالی بندوں ہے صرف یہ چاہتا ہے کہ ان کے قلوب درست ہموں۔ روایت ہے کہ طلافت ہے پہلے حضرت عمرابن عبد العزیز ج کے لئے گئے' وہاں طاؤس نے اضمیں دیکھا کہ وہ آکڑ کرچل رہ ہیں' آپ نے ان کے مطاف تہ مواید ہو یہ اس کی چال نہیں ہے۔ حضرت عمرابن عبدالعزیز نے پہلو میں ٹھوکا دیا اور فرمایا کہ جس کے پیٹ میں غلاظت بھری ہوئی ہو یہ اس کی چال نہیں ہے۔ حضرت عمرابن عبدالعزیز نے معذرت خواہانہ انداز میں عرض کیا کہ اس چال کے میرے جمر جم عضو نے مار کھائی ہے' تب میں نے یہ چال سیمی۔ محد ابن الواسخ نے اپنے صاحبزاوے کو اکر کرچلتے ہوئے دیکھا تو اے بلا کر فرمایا کہ کیا تو اپنی حقیقت سے واقف ہے' تیمری مال کو میں نے دو مور جم میں خریدا تھا اور تیرا باپ جیسا ہے اللہ تعالی اس جیسے آدمی نیا دہ نہ بنا ہے۔ حضرت عبداللہ بن عمر نے ایک محض کو ابنا ازار

۵I۸

احياء العلوم جلدسوم

تھیٹے ہوئے دیکو کر فرمایا کہ شیطان کے بھی بھائی بند ہوتے ہیں "آپ نے بید ہات دویا تمن مرتبہ فرمائی۔ روایت ہے کہ مطرف ابن عبداللہ ابن الشخیر نے مسلب کو دیکھا کہ وہ رہٹی عبا پہنے ہوئے اترا ار اکر چل رہے ہیں آپ نے ان سے فرمایا اسد اور اس کے رسول کو تا راض کرتی ہے۔ مسلب نے ان ہے کما شاید آپ جھے نہیں جائے؟ آپ نے فرمایا : عبداللہ! یہ چال اللہ اور اس کے رسول کو تا راض کرتی ہے۔ مسلب نے ان ہے کما شاید آپ جھے نہیں جائے ہوں ابتدا میں تم نطفہ بھی نظم الیاک تھے اور انتها میں تا پاک مردار ہو جاؤ کے۔اور اب غلاظت لادے پھر رہے ہوئ مسلب یہ سن کرچا گیا اور وہ چال چھوڑدی۔ قرآن کریم میں ہے :۔

(۳۳-د ۱۸٫۲۹)-

ثُمُّ ذُهَبِ اللهِ أَهُلهِ يَتَمَطَّلُي. كرنازكر ما موالية محرجل ويتاتعا.

تواضع کے فضائل : سرکارود عالم صلی الله علیه وسلم ارشاد فرماتے ہیں :۔

مَازُادَالَلْهُ عَبْدًا بِعَفُو إِلاَّعَزُّ اوَمَاتُواضَعَ اَحَدُّلِلْهِ إِلاَّرَفَعَهُ اللَّهُ (مسلم ابو بررة) الله تعالی معان کرنے کے باحث کی بندے کی مرف فزت میں اضافہ کرتا ہے ' بواللہ کے لئے وّاضع کرتا ہے اللہ اسے بلندی عطاکرتا ہے۔

جالله الصبائدي عطاكر تائم-منامِن أَحِد إلا و مَعَهُ مِلُكَانِ وَعَلَيْهِ حِكْمَةً يُمُسِكَانِهِ بِهَا فَإِنْ هُوَ رَفَعَ نَفْسَه جَيْدًاهَا ثُمَّ قُالاً اللَّهُمَّ ضَعْهُ وَإِنْ وَضَعَ نَفْسَهَ قَالاً اللَّهُمَّ إِنْ فَعُمُ ( يَبِقُ - الإمرية)

ہر قعض کے ساتھ دو فرشتے ہوتے ہیں اور اس پرلگام ہوتی ہے جس کے ذریعے وہ اسے روئے رہتے ہیں 'اگر وہ نفس کو او نچاکر تاہے تو وہ لگام تھینچتے ہیں اور کہتے ہیں اے اللہ ! تو اس فعض کو پہت کر اور اگر وہ اپنے نفس کو پہت کر تاہے تو کہتے ہیں اے اللہ! اے او نچاکر۔

مَنُ تَوَاضَّعَ لِلْهِرَ فَعَهُ اللهُ وَمَنْ تَكَبَّرَ وَضَعَهُ اللهُ وَمَنِ الْخَصَدَ اَغَنَاهُ اللهُ وَمَنُ بَلَّرَ اَفَقَرَ عُاللَهُ وَمَنْ أَكُثَرَ ذِكْرَ اللّهِ اَحَبَّهُ اللّهُ (بِزارَ - طوابن عِيٰ)

جو مضم الله كے ليے تواضع كرتا ہے الله اسے بلند كرتا ہے اورجو كتركرتا ہے اسے پست كرتا ہے اور دو اكتركرتا ہے اور دوخدا كا اعتدال كى داہ افتيار كرتا ہے اور جوخدا كا ذكر زيادہ كرتا ہے اسے فقير كرتا ہے اور جوخدا كا ذكر زيادہ كرتا ہے اسے محبوب ركھتا ہے

ایک روایت میں ہے کہ سرگار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم چھڑ رفتاء کے ساتھ اپنے گرمیں کھانا تاول فرمارہ سے کہ ایک سائل دروازے پر آیا 'وہ ایک ایس مرس بیاری میں جلا قیاجس ہے سب کی کرتے تھے 'آپ نے اے اندر آنے کی اجازت دی 'جب وہ اندر آگیا آپ نے اے اپنے قریب جھایا اور اس سے کھانا کھانے کے لیے کہا' ایک قریش مخص نے اس کے ساتھ بیٹے کر کھانا کھانے میں کراہت محسوس کی 'وہ مخص اس وقت تک نہیں مراجب تک خود بھی اس بیاری میں جٹلانہ ہواجس میں سائل جٹلا

احياء العلوم جلدروم

تعا- (١) رسول اكرم صلى الله عليه وسلم ارشاد فرمات بين كد مجھے وہ جيزوں عن اختيار دو مميا تما يا توجيں بيره اور رسول بنوں يا بادشاه اور نی بوں میری سمجہ میں نیس آیا کہ میں ان میں سے کون ی بات افتیاد کرداں فرفتوں میں ممرے دوست حفرت جرکیل علیہ اللام تعے میں نے ان کی طرف دیکھا انہوں نے مجھ سے کما اسے رب کے سامنے واضع اختیار کرد میں نے عرض کیا میں بندہ اور رسول بنا پند كرا موں (ابو سعل عائشة طران ابن عباس) الله تعالى في معرت موئى عليه السلام يردى نازل فرائى كه يس مرف اس مخص کی نماز تبول کر ما ہوں جو میری عظمت کے آگے سر کوں رہتا ہے اور میرے بندوں پر برانی افتیار نہیں کر آ اپنے ول میں میرا خوف رکھتا ہے اور اپنا ون میری یاوین گذراتا ہے اور میری خاطر نفسانی خواہشات سے اعتباب کرتا ہے ارشاو نبوی

ٱلْكَرَمُ التَّقُوىٰ وَالشَّرَفُ التَّوَاضُعُ وَالْيَقِينُ الْغِنْي (ابن الي الدنيا مرالاً عام-سرة) بدائی تقویٰ ہے 'شرف تواضع ہے 'اور یقین تو گری ہے۔

حضرت عیسیٰ علیہ السلام فرماتے ہیں کہ متوا منعین کے لیے خوشخبری ہو' قیامت کے دن وہ منبروں پر بیٹھیں گے'مصلحیین (ملح كرانے والوں) كے ليے خوشخبرى مو، قيامت كے روز وہ جنٹ الفردوس كے وارث موں مے، ان لوگوں كے ليے خوشخبرى موجو دنیاوی نجاستوں سے اپنا دل پاک رکھتے ہیں انسیں قیامت کے دن اللہ تعالی کے دیدار کا شرف حاصل ہوگا۔ ایک بزرگ فراتے ہیں کہ مجھے انخضرت صلی الله علیہ وسلم کی یہ روایت پیچی ہے "آپ نے ارشاد فرمایا:۔

إِذَا هَدْى اللَّهُ عَبْدًا لِلْإِ سُلَامِ وَحَسَّنَ صُوْرَتِهِ وَجَعَلَهُ فِي مَوْضِعٍ غَيْرِ شَائِن لَه وَرَزْقَهُمَ عَذَالِكَ نَوَاضًا فَذَالِكَ مَنْ صَفْوَ وَاللّهِ (طِراني موقوفًا أبن معود تحوه)

جب الله تعالی می بندے کو اسلام کی ہدایت گرتا ہے اور اس کی صورت اجھی بنا تا ہے اور اسے سی ایس جگہ رکھتا ہے جو اس کے لیے غیر مناسب نہیں ہوتی اور اے اس کے باوجود تواضع و اکساری عطاکر تا ہے تو

ایسابندہ اللہ کے خاص بندوں میں شار ہو تا ہے۔

ا یک مدیث میں ہے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: چار چزیں ایس ہیں جو میرف ان لوگوں کو بلتی ہیں جنہیں اللہ دوست رکھتا ہے ایک خاموشی یہ عبادت کی ابتدا ہے دو مری اللہ پر توکل تیسری تواضع ، چو تھی دنیا سے ب ر مبتی (طبرانی عاکم-انس حضرت عبداللد ابن عباس مى روايت ب سركار دوعالم صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا :-

إِذَا تَوَاضَعُ الْعَبْدُرَ فَعَمُ اللَّهُ إِلَى السَّمَاءِ السَّابِعَةِ (سَيْ فَل العب) جب بنده والمنع كراب الله اس ساقي آسان تك بلندى عطاكراب

ارشاد فرمایا: تواضع بندے کی رفعت و عظمت میں اضافہ کرتی ہے تواضع کرواللہ تم پر رحمت نازل کرے گا (امنهانی ترغیب و تربیب انس اوایت ب که ایک مرتبه رسول الله صلی الله علیه وسلم محانا تناول فرمار به تصالی مین ایک سیاه روفخص آیا اس کے چربے پر چیک کے دانے مچل رہے تھے اور ان سے پانی بہد رہا تھا آپ نے آسے اپنے قریب بھلایا۔ (۲) ایک حدیث میں ہے آپ نے فرمایا مجھے یہ اچھامعلوم ہو تا ہے کہ آدی آپ نفس کا کبر دور کرنے کے لیے کھروالوں سے متعلق کوئی چیز ہاتھ میں اٹھا کر چلے۔ ( ٣ ) ارشاد فرمایا : اگر مہیں میری امت کے تواضع کرنے والے نظر آئیں تو ان سے تواضع کرد اور متلبّرین سے سابقہ پی آئے توان پر کبر کروئی رویدان کے لے ذات وابات کا باعث ہوگا۔ ( سم )

<sup>(1)</sup> یہ روایت مجھے نہیں کی البتہ جذای کے ساتھ کھانا کھانے کی روایت ابوداؤو کرندی اور این ماج میں حضرت جارے مروی ہے۔ (۲) یہ روایت نمیں ملی مشہور روایت وی ہے جواس سے پہلے بھی بیان کی جا چی ہے کہ انخضرت صلی الله علیه وسلم نے جذای کے ساتھ کھانا تاول فرمایا۔ ( ۳۰ ) اس روایت کی سند بھی نمیں لی۔ ( ۲ ) یہ روایت بھی غریب ہے اس کی سند بھی نمیں لی۔

**Δ**۲•

احياء العلوم جلدسوم

حضرت مرارشاد فراتے ہیں کہ جب بندہ تواضع کرتا ہے اللہ اس کی حکت کو رفعت بخشا ہے اور فرمایا ہے کہ بلند ہو اللہ نے منتم بلندى عطاكى ب اورجب كبراور تقدى كرما ب والله سے زمين من دهنمان تا ب اور فرما ما ب دور موالله نے مختب دور كديا ، وه ائي نظرين برا ب الوكول كي نظرول من حقيرب عال تك كدوه اس مؤرس بمي زياده حقير محصة بين- جرير ابن عبداللہ کتے ہیں کہ ایک مرتبہ میں ایسے ورخت تک پنچاجس کے بیچ کوئی فض پراسور ہاتھا اور چرا پھیلا کراس نے اپنے اور ساید کرد کھا تھا ہمیوں کہ افاب اپنی جگہ سے ہد کیا تھا اس کے سوتے والے پر دسوب رد رہی متی میں نے چڑا درست کردیا است مين وه مخص جأك كيا من في ديكماك وه سلمان فارى بين من في جو كوكيا تماوه ان سے كدويا انهوں في فرمايا: اے جربرا دنيا میں اللہ کے لیے واضع کر جو مخص دنیا میں اللہ کے لیے واضع کرے گا اللہ قیامت کے روزاے اونیا افعائے گا۔ اے جریراکیا مجمعوم ب قیامت کے دن دوزخ کی ظلمت کیا ہوگی میں نے عرض کیا: نسی! فرمایا دنیا میں لوگ ایک دو سرے پر ظلم وُ ماتے ہیں يى ظلم قيامت كون اند مرابن كرسامن آئ كاوردوزخ كونداب كي شكل افتيار كرا كا- حفرت ما كثير فرا لى بي تم لوك افضل ترین عبادت تواضع سے عافل مو وسف ابن اساط کتے ہیں تمورا سا تقولی بست سے مل سے کافی ہے اور تموری سی واضع بت ے عامدے سے کانی ہے۔ منیل سے کی محص نے واضع کے بارے میں دریافت کیا آپ نے فرمایا: واضع برے کہ و حق کے سامنے سر مکوں ہو اور حق کا مطبع و فرا بہوار ہو ایسال تک کہ آگر کسی بچے سے بھی حق بات معلوم ہو قبول کرلے ممی جالل ے سے تول کر لے۔ معرت عبداللہ ابن البارک فرماتے ہیں اصل تواضع یہ ہے کہ تم اس فض کو اسے اور ترج دوجو دنیاوی نعتول میں تم ہے کم ہو ایمال تک کہ وہ یہ یقین کرالے کہ جہیں اپنی دنیا کی وجہ ہے اس پر کوئی فنیلت نہیں ہے اور اس مخص ہے ا پ آپ کوبد تر سمجھونیاوی نعتوں میں تم سے زیادہ ہویماں تک کہ وہ یہ سمجھ لے کہ اسے دنیا ک وجہ سے گوئی برتری حاصل نہیں ہے۔ حضرت قادہ فرماتے ہیں کہ جے اللہ تعالی نے مال یا حس یا لباس یا علم عطاکیا ہواور اس نے تواضع نہ کی ہو قیامت کے روزیہ نعتیں اس کے لیے وبال بن جائیں گی۔

روایت ہے کہ حضرت میں علیہ السلام پروی نازل ہوئی کہ جب میں تم پر کوئی نعت نازل کروں تو تم اے اکساری کے ساتھ

تبول کو 'میں تم پروہ نعت تمام کروں گا۔ کعب فرناتے ہیں کہ جس فیض کو کوئی نعت کی اور اس نے اس نعت پر اللہ کا شکراداکیا'
اور متواضع بن کر دہا اللہ تعالی اے دنیا میں بھی اس نعت کے منافع ہے نوازیں گے اور آخرت میں بھی درجات بلند فرائیں گے اور جس فیض کو کوئی نعت کی 'کین اس نے اس نعت پر اللہ کا شکرادا نہیں کیا بلکہ لوگوں پر برتی جنائی ایسا فیض دنیا میں بھی اس نعت کے منافع ہے محروم رہے گا' اور آخرت میں بھی عذاب ہے دو چار ہوگا۔ عبدالملک ابن محوان ہے کی فیض نے دریافت نعت کے منافع ہے محروم رہے گا' اور آخرت میں بھی عذاب ہے دو چار ہوگا۔ عبدالملک ابن محوان ہے کی فیض نے دریافت کیا کون آدی سب سے بہترہے ؟ اس نے جواب دیا وہ فیض جو قدرت کے باوجود تواضع کرے ' رفہت کے باوجود زنقام نہ لے۔ ابن المماک ہارون کے پاس کے 'اور کئے گئے امیرالمؤمنین! شرف کے ساتھ آپ کی تواضع آپ پاک شرف سے بہترہے 'ہارون رشید نے ابن المماک ہاں اس خطے کی تھیین کی' انہوں نے مزید کیا امیرالمؤمنین! اگر اللہ کمی کو جسال میں باک دامن رہے 'کال ہے لوگوں کے ساتھ حس سلوک کرے 'اور حسب و جسال میں اکسار کرے تو اس کا نام اللہ کے بہاں اولیاء اللہ کے ذمرے میں کھیا جائے گا ہارون رشید نے کاغذ تلم مگوایا اور اپنے نسب میں اکسار کرے تو اس کا نام اللہ کے بہاں اولیاء اللہ کے ذمرے میں کھیا جائے گا ہارون رشید نے کاغذ تلم مگوایا اور اپنے نسب میں اکسار کرے تو اس کا نام اللہ کے بہاں اولیاء اللہ کے ذمرے میں کھیا جائے گا ہارون رشید نے کاغذ تلم مگوایا اور اپنے ہائے ہاں کے یہاں اور اپنے اس کی یہ ارشادات کھے۔

حضرت سلیمان علیہ السلام کا معمول یہ تھا کہ صبح سویرے آپ آغنیاء اور شرفاء سے سرسری ملا قات کرتے اور ان سے فارغ ہوکر مساکین کی مجلس میں آگر بیٹے جائے 'ارشاد فرائے کہ مسکین کا گذر مساکین ہی کے ساتھ ہوسکتا ہے کسی کا قول ہے کہ جس طرح تہیں یہ بات ناپند پیچکہ مالدار لوگ تہیں ہوسیدہ کپڑوں میں دیکھیں اسی طرح تہیں یہ بات بھی ناپند ہونی چاہے کہ ورویش تہیں عمالیاس میں دیکھیں۔ روایت ہے کہ یونس 'آئیب اور حسن تواضع کے بارے میں بذاکرہ کررہے تھے 'حسن' نے ان سے ۱۲۵

احياء الطوم بجلدسوم

فرمایا: کیاتم جانے ہو توامنع کیا ہے اوامنع یہ ہے کہ جب تم کمرے یا ہر لکواور سم کومسلمان نظرائے تو تم اے اپنے برز تعور كو مجابد فرات بي كه جب الله تعالى في حطرت نوح عليه السلام كى قوم كو غرق كيا قو بها ثون في ايك دو سري بريري اور بلندى كا اظمار كيا ،جودى ناى بها رف قواضع القيارى الله في الصرياندى مطاى حضرت نوح عليه السلام ى تفتى اس بررى-ابوسلمان کہتے ہیں کہ اللہ تعالی نے لوگوں کے دلول کا مال معلوم کیا تو کمی میں جعرت موئی علیہ السلام کے دل سے زیادہ تواضع نہ پائی۔ ای کے انسیں اپنے ساتھ ہم کلام مولے کے شرف سے نوازا۔ یونس ابن مبید نے مرفات سے واپسی کے بعد کما کہ اگر میں لوگوں میں نہ ہو یا تو یقینا ان پر رحمت بازل ہوتی اب مجھے خوف ہے کہ کمیں میری وجہ سے وہ لوگ بھی رحمت سے محروم نہ ہوجائیں ہماجا تا ہے کہ مؤمن جس قدر نفس کو متواضع رکھتا ہے اسی قدراہے اللہ کے یمان بلندی نعیب ہوتی ہے زیاد نمیری کہتے ہیں کہ واضع کے بغیر زاہد ایا ہے جیسے عملوں کے بغیرورخت مالک ابن دعار فرماتے ہیں کہ اگر کوئی مناوی کرنے والا مجد کے دردازے پریہ اعلان کے کہ تم میں سے بر ترین آدی با ہر آجائے تو بخداسب سے پہلے با ہر نظنے والا میں ہوں گا الآیہ کہ کوئی محض ائی طاقت کے بل پر مجھ سے سبقت کرجائے۔ جب ابن المبادک نے ان کاب قول ساتو فرمایا واللہ مالک اس لیے مالک کملاتے ہیں فئیل فرماتے ہیں کہ جس محض کے دل میں اقتدار کی خواہش ہوتی ہے دہ کمی فلاح یاب نہیں ہوتا موئی ابن القاسم کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ ہارے یہاں زاولہ آیا اور مرخ آندھی چلی میں جھے ابن مقاتل کے پاس کیا اور ان سے کما اے ابو عبداللہ! آپ مارے امام میں اللہ تعالی سے مارے لیے دعا کریں ، محرابن مقائل میری بدیات من کردوئے لگے اور کہنے لگے کاش میں تماری ہلاکت کا باعث ند ہو تا موئی ابن القاسم کہتے ہیں میں نے خواب میں سرکار دوعالم صلی الله علیہ وسلم کی زیارت کی آپ نے ارشاد فرمایا: الله نے محرابن مقاتل کی وجہ سے تمهاری معیبت کا خاتمہ کردیا۔ ایک مخص حضرت قبلی کی خدمت میں حاضر ہوا آپ نے اس سے پوچھا تو کون ہے؟ آپ عاد آئی سوال کیا کرتے تھے اس مخص نے جواب دیا میں نیچ کا نقط ہوں آپ نے اس سے فرمایا اب توالیا ہی بن (یعن پستی افتیار کر) جیسا تو نے کہاہے معزت فیل کا پی قول مجی نقل کیا جا تا ہے کہ میں اتنا ذلیل ہوں کہ میری ذات كے سامنے يموديوں كى ذات يے رو كئ - ايك بروك كامقولہ بجو فض ائى درائمى قدركر اب دو تواضع كى صفت سے محروم ے فتح ابن شخر ف کتے ہیں کہ میں نے حضرت علی ابن ابی طالب کم خواب میں دیکھا 'اور ان سے عرض کیا اے ابوالحن! مجھے نفیحت فرمایے' آپ نے فرمایا فقراء کی مجلس میں کوئی مالدار ٹواب کی توقع سے تواضع کرے تو یہ کتنی عمرہ بات ہے اور اس سے بھی ا جھی بات یہ ہے کہ کوئی فقیراللہ تعالی پراعماد کرکے مالداروں پر تکبر کرے۔ ابوسلیمان کہتے ہیں آدمی اس وقت تک تواضع نہیں كراً جب تك أب نفس كونسيں پچانا۔ ابويزيد كتے ہيں آوى كے دل ميں يہ خيال پيدا ہوناكہ تحلوق ميں كوئى اس سے بدتر بے تكبر ک علامت ہے کی نے ان سے بوچھا تواضع کی علامت کیا ہے انہوں نے جواب دیا کہ تواضع کی علامت یہ ہے کہ آدمی اپنے مقام اور حال کو اہمیت نہ دے آدی کو جس قدر آپنے رب کی آور اپنی ذات کی معرفت ماصل ہوتی ہے وہ آسی قدر تواضع کرتا ہے ابوسلمان کتے ہیں کہ جس قدر میں اپنول میں ہم حیثیت اور باب انسان موں اگر ساری دنیا مجھے اس سے زیادہ بے حیثیت اور كم مايد بنانا جاب توسيس بناسكي- مرووابن الورد كيت بي تواضع حصول عقمت كالك جال ب مرنمت يرحد كيا جاسكا ب ليكن تواضع ایک ایس نعت ہے جس پر کوئی حد نہیں کرسکتا یحیلی ابن فالدبر کی کتے ہیں شریف وہ ہے جو تم سے طرق واضع کرے اور ب وقوف وہ ہے جو تم سے ملے تو برتری ظاہر کرے یحیلی ابن معاذ کتے ہیں مال کے ذریعے کلتر کرنے والوں پر سکتر کرنا تواضع ہے، تکبرتمام محلوق میں برا ہے، اور فقراع میں زیادہ بُرا ہے کہتے ہیں غریب صرف اس کے لیے ہے جو اللہ کے لیے ہے جو اللہ ے ذرے نفع مرف اس کے لیے ہے جو اپنائنس اللہ کو فروخت کردے۔ ابوعلی کہتے ہیں آدی کالنس کبر عرص اور حمدے مركب ب عب الله تعالى اس كى بلاكت كاإراده فرمات بي اسے تواضع ، هيمت اور قناعت سے روك ديت بين اور جب اس کے ساتھ خبر کا ارادہ فرماتے ہیں تو مہمانی کا معالمہ کرتے ہیں 'جب نئس میں کبری اگ بھڑتی ہے اللہ کی مدے تواضع اس پر جما

ATT

احياء العلوم لملدسوم

جاتی ہے ،جب حدی آگ بحری ہے جیسے کے چینے اے اسٹا کرسے ہیں ،جب وص کی آگ بحری ہے قاعت اے بجادین ہے۔

حضرت جنید سے معقول ہے کہ وہ جعہ کے دن اپنی مجلس میں ارشاد فرماتے اگر انخضرت ملی الله علیہ وسلم نے یہ ارشاد نہ فرمایا ہو تا " اخری زانے میں قوم کے سرداران کے ذلیل افراد ہوں مے " تو میں ہر گزتم سے مجھ نہ کتا حضرت جند آیہ بھی قرمایا کرتے تھے الل توحید کے زویک قواضع ہمی کبرے غالباً ان کی مراویہ ہوگی کہ متواضع اپنے انس کا دھیان کرتا ہے تب ہی تو اسے پت تصور كرتا م فوقيد ك نزديك نفس كي كوئي حقيقت عي نهي موان عبد المحتل بين كديس كله محرمه من مفااور موه ك درميان سعى میں معروف تھا استے میں میں نے ایک منص کو دیکھا کہ آپ چر پر سوار چلا آرہا ہے اس کے اس اس کے اس فور جل رہے ہیں ،جو لوگوں کو سخت ست کتے ہیں اور انہیں راستہ چھوڑنے پر مجبور کرتے ہیں چند روز بعد میں مکہ مرتب واپس اگر بغداد پہنچا وہاں میں نے ای مخص کو دیکھا تھے پاوی اور نگے سر پھر رہا تھا سراور ڈاڑھی کے بال بے تحاثا بوسے ہوئے تھے میں اسے غور سے دیکھنے لگا'اس نے جھے یوچھا: کیا دیکھ رہے ہو؟ میں نے کہا ایک محض تم سے بڑی مشاہت رکھتا ہے میں نے اسے ملم کرمہ میں دیکھاہے'اس محض نے کمامیں وہی محض موں میں نے اس کی موجودہ حالت پر جرت ظاہری'اس نے کمامیں نے ایسی جگہ برتری کا مظاہرہ کیا تھا جمال لوگ تواضع کرتے ہیں اس لیے اللہ نے مجھے ایس جگہ گرا دیا جمال لوگ اُٹھ کرچلتے ہیں 'مغیرہ کتے ہیں کہ ہم ابراہیم تھی ہے ایسے ڈرتے تھے جیسے امیرو حاکم سے ڈراکرتے ہیں 'وہ فرمایا کرتے تھے کہ یہ برا زمانہ ہے اس زمانے میں مجھ جیسے فض کو کوفے کا فقیہ سمجماجا تا ہے عطاء ملی بیلی جک مرج کے وقت خوف سے کرز اُٹھتے اور اس طرح اپنا پیٹ بیٹ لیتے جیے دروزہ میں بتلا عورت بیٹی ہے اور فرائے کہ یہ معیبت تم پر میری وجہ سے نازل ہوئی ہے کاش عطاء مرجا آالوگ سکون کاسانس ليت بشرحاني فرمايا كرتے تھے كد اہل دنيا كوسلام نہ كرو مي ان كے ليے سلامتى كى بات ب- ايك محض نے عبدالله ابن البارك کو دعادی "الله تماری امیدین پوری کرے" آپ نے قرایا "دامید معرفت کے بعد ہوتی ہے یمال معرفت ہی حاصل نہیں امید كيا موك-" حضرت سلمان الفاري في موجود كي من كي قريش فخركر في الله الله الله عن مرا حال يوجيع موقو من ایک طفتہ ناپاک سے پیدا ہوا ہوں اور مجھے ایک مردار بربودار میں تبدیل ہوجاتا ہے ، محرمیزان میں میرے اعمال کا پلزا بھاری رہاتو میں اچھا ہوں 'اور ہلکا رہاتو برا ہوں۔

## کیری حقیقت اوراس کی آفت

رکبری دو تشمیں ہیں، ظاہری رکبر اور باطنی رکبر ہے۔ اعمال ظاہری قاس عادت کا نام ہے اور کبر ظاہرے مرادوہ اعمال ہیں جو اعتماء سے صادر ہوتے ہیں۔ حقیقت میں بالخنی عادت ہی کبر ہے۔ اعمال ظاہری قواس عادت کا تمرہ ہیں 'عادت ان اعمال کی موجب ہوتی ہے جانچا ہوں قواس عادت کا تمرہ ہیں 'کہر ہے 'ورحقیقت ہے جانچا ہوں گاہر نمیں ہوتے قوام اجا ہے کہ نفس اپنے آپ کو دو سرے پر فائن اور برتر سجھے اور اس میں لذت پائے۔ کبر کے لیے مسئلہ عادت ہے 'اور وہ سے کہ نفس اپنے آپ کو دو سرے پر فائن اور برتر سجھے اور اس میں لذت پائے۔ کبر کے لیے مسئلہ عاد اور اس کے لیے ان اوا زمات کی مشکر علیہ (جس پر تکبر کرے) اور مشکر ہونے کا قران ہے 'جب میں معجب کے طاوہ کسی چیز کی ضرورت نمیں ہے' بلکہ آگر انسان کو مشورت ہیں اس کے کہ مشکر کے لیے غیر کی ضرورت ہونا ہی ایا جاتا ہوں ہی اس کے کہ مشکر کے لیے غیر کی ضرورت ہے' جب بی ایک اعمال نمیں تھا' اس لیے کہ مشکر کے لیے غیر کی ضرورت ہے' جس پروہ مغات کی اس کے کہ مشکر کے لیے غیر کی ضرورت ہے' جس پروہ مغات کی اس کے کہ مشکر کے لیے غیر کی ضرورت ہے' جس پروہ مغات کی ساتھ ہی دو سرے کو حقیر سجھتا ہے' اس پر تکبر نہیں کر آ' اس کی دو سرے کو حقیر سجھتا ہی تظیر میں کانی نہیں ہے' کیوں کہ مجمی دو سرے کو حقیر سجھتا ہی تظیر میں کانی نہیں ہے' کیوں کہ مجمی دو سرے کو حقیر سجھتا ہے' اس پر تکبر نہیں کر آ' اس کی حقیر سجھتا ہی تظیر میں کانی نہیں ہے' کیوں کہ مجمی دو سرے کو حقیر سجھتا ہے' اس پر تکبر نہیں کر آ' اس کی حقیر سجھتا ہی تظیر میں کانی نہیں ہے' کیوں کہ مجمی دو سرے کو حقیر سجھتا ہے' کیوں کہ میں دور سے کو حقیر سجھتا ہے' کیوں کہ مجمی دو سرے کو حقیر سجھتا ہے' کیوں کہ میں کیوں کہ میں کیوں کہ کمی دو سرے کو حقیر سجھتا ہے' کیوں کہ کو حقیر سجھتا ہے' کیوں کہ کمی دو سرے کو حقیر سجھتا ہے' کیوں کہ کھوں کی کھور کیوں کہ کمی دو سرے کو حقیر سجھتا ہے' کیوں کہ کمی دو سرے کو حقیر سجھتا ہے' کیوں کہ کمی دو سرے کو حقیر سجھتا ہے' کیوں کہ کمی دو سرے کو حقیر سجھتا ہے' کیوں کیا کیوں کیا کہ کو حقیر سجھتا ہے' کیوں کہ کمی دو سرے کو حقیر سجھتا ہے' کیوں کو کھور کیا کیوں کیا کہ کو کیوں کیا کیوں کیا کہ کور کیوں کیا کیوں کیا کیوں کیا کیوں کیا کیوں کر کیوں کیا کور کیوں کی کور کیوں کور کور کیوں کیوں کیوں کی کور کیوں کی کور کیا کیوں کیوں کیا کور کیوں کیا کیوں کیوں کی کور کیوں کی

احياء العلوم جلدسوم

اوراپ ننس کواس سے بھی زیادہ حقیرتصور کر تا ہے۔ وہ مرے کواپنے پرابر سمنا بھی کلبرنس ہے' کہ کتبریں یہ ضروری ہے کہ ایک مرتبہ اپنے نفس کا سمجے اور ایک مرتبہ فیرکا ' مراہے لفس کے مرتبے کو فیرے مرتبے سے فاکن سمجے 'جب یہ تین باتس اس ك احتقاد ميں مول كى تب كر مو كا-اپ نفس كے مرتب كو سمحمنا كر نسي ب كلداس محصف يا اپ مرتب ك احتقاد ب دل میں جو حرکت ، خوبٹی اور اپنے عقیدہ کی طرف میلان پیدا ہو تاہے اور اس کی وجہ سے جو عزت پیدا ہوتی ہے اس خوشی ، حرکت ، میلان اور عزت کو فحلق کیر کہتے ہیں۔اے "مجونک" ہے می تعبیر کر گئے ہیں۔رسول اگرم صلی الله علیہ وسلم کےاس ارشاد میں ای پیونک کی طرف اشارہ ہے:۔

اعُوْنَبِكَ مِنْ نَفْخَةِ الْكِبْرِيَاءِ

میں کریائی چونک سے تیری پناہ جابتا ہوں۔

حضرت عمرابن الحلاب نے اس مخص سے جس نے نماز فجر کے بعد وعظ کینے کی اجازت ما کی متنی ارشاد فرمایا تما: محصد در ب كه تو پيول كر ثريا تك نه بينج جائے۔ كويا انسان جب اپنے آپ كو اس نظرے ديكتا ہے اور بردا سجمتا ہے تو كبر ميں جتلا ہو جا تا ہے' اور پھول جاتا ہے اس سے معلوم ہوا کہ كبراس حالت كانام ہے جو ذكورہ اعتقادات كے نتیج ميں نفس كے اندر پردا ہوتى ہے۔ اس کانام عزت اور عظمت بھی ہے۔ قرآن کریم کی آیت ہے۔ کانام عزت اور عظمت بھی ہے۔ قرآن کریم کی آیت ہے۔

(پ ۱۲۷ آیت ۵۲)

ٳڹٚڣؚؽڞٮؙۅؗڔۿؚؠؙٳڵٙػؚڹڗؙ؆ۘٵۿؙؠڹٵڸۼۑؙۘ؋

ان کے دلوں میں براکی ہی براکی ہے کہ وہ اس تک مجمی پینچنے والے نہیں ہیں۔ حضرت عبداللہ ابن عباس نے اس آیت کر مید کی تغییر میں ارشاد فرمایا کبرسے یمال مراد عظمت ہے جو انہیں حاصل نہ ہو سكے گا۔ پرریہ عزت ظاہری اور باطنی اعمال كا تقاضا كرتی ہے جو تمرات ہوتے ہیں 'اور جنہیں تكبر كما جاتا ہے 'جب كسى كے نزديك ا پنا مرتبہ غیرے مقابلہ میں برا محسرما ہے تو وہ اپنے ہے کم کو حقیر سجمتا ہے 'وہ اس سے دور رہنا چاہتا ہے 'اس کے ساتھ بیٹھنا اور کھانا پند میں کرتا ، بلکہ یہ تصور کرتا ہے کہ میرے سامنے دست بستہ کھڑے رہنا اس محص کے فرائض میں شامل ہے ،یہ اس صورت میں ہے جب کہ کرزیادہ ہو'اور آگر بہت زیادہ ہوتواس سے خدمت لینا بھی پند نہیں کرنا' بلکہ اسے دست بستہ کھڑے ہونے اور دہلیزر نوکروں کی طرح پڑے رہنے کا اہل بھی نہیں سمجنتا۔ اور اگر کبر کم ہوا تواہے اپنامساوی سمجھنے میں عار محسوس کرے گا- رائے کے تنگ ائے میں اس سے آمے رہنے کی کوشش کرے گا- مجلوں میں اس سے آمے یا باند ہو کر بیٹھنے کی کوشش كرے گا'اس كے سلام كا مختررے كا'اكراس نے كى كام ميں كو تائى كى تواس نمايت برا سمجے كا'اگروہ بحث كرنے لكے تواسے ا پے سے کم رتبہ سمجھ کرجواب دینے سے پہلو تھی کرے گا اگروہ تھیجت پر آمادہ ہوتو تبول تھیجت میں اپنی ذکت محسوس کرے گا'اگر تمجی خود اس (متکتر) کو تھیجت کرنے کی صورت پیش آجائے تو دُرشت لب ولہد اختیار کرے گا' اور اگر غیرنے جواب میں پھھ کہنے ی کوشش کی تواس کی جان کو آجائے گا۔ایہا مخص آئے شاگردوں کے ساتھ بھی نرمی اور مہمانی کابر ہاؤ نہیں کر ہا' ملکہ انھیں ذِلیل سجمتا ہے' انھیں جھڑ کیا ہے' اپنا منون احسان سجھ کر ہر طرح کی خدمت لیتا ہے' عام آدمیوں کو تو خاطر ہی میں نہیں لا یا' انھیں د کھتا بھی ہے تو ایسے جیسے گدھوں کو د کھ رہا ہو۔ کمر کی عادت سے جو اعمال صادر ہوتے ہیں وہ مشہور و معروف ہیں اور ان کی تعداد اتن ہے کہ احاطہ تحریر میں نہیں لائی جاسکتی۔

كبرى آفت انتاكي ملك اور تباه كن ب-عوام كاتوذكرى كياخواص تك اس مين جتلا موكربلاك موجات بين شايدي كوئي عابد البديا عالم ايا موجواس مرض من كرفارنه موايد التلائے عام بوء عوام وخواص سباس من بتلا نظر آتے ہيں۔ كبرى آفت کتنی مملک ہے اس کا ندازہ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد مبارک سے نگایا جاسکا ہے۔ فرمایا:۔

ڵٳؽۮؙڂٛڵؙۘٳڷڿڹۜۧ؋*ڡؘڹٛڣ*ۣؽۊۧڵڽؚڡؚٚڡؚؿٛڤؖٲڷۮؘڗٙۊٟڡڹؚۜٛڲؚڹ۫ڕۣ

www.ebooksland.blogspot.com ا ح<u>يا</u>ء العلوم جلا موم جس کے دل میں ذرہ برابر بحر بھی کبر ہوگا جنت میں وافل نمیں ہوگا۔ متكرين كا جنت مي واظله اس لئے بند كرويا كاكه مؤمنين كے اخلاق جنت كے دروازے بين كر اور عزت نس سے بيد دردا زے بند ہو جاتے ہیں 'بندہ کبر کی دجہ سے ایمانی اخلاق سے محروم رہتا ہے 'خاص طور پر تواضع سے جومت قین کا رأس المال اور مرابیہ حیات ہے اور ان کے اخلاق کی اصل ہے۔ واضع کے ساتھ دودو سرے اخلاق حسنہ سے بھی محروم رہتا ہے ، مثلاً وہ كبر ك ساتھ كيند ترك ندكر سے كا كى كى تقيمت پر توجد ندوے كا ندكى كے ساتھ جرفوائى كرے كا ندلوكوں كى تدليل و تحقيرت يج كاندان كى فيبت اور عيب جولى سے محفوظ رہے كا۔ فرض يدك الحص اخلاق فتم موجاتيں مع اور برے اخلاق بيدا موجاتيں مے۔ کوئی بھی بدخلتی ایس نسیں ہو سکتی جو محلمرین میں ند ہو' بلکہ محلمر مربرائی 'اور مربدخلتی کاسارا لینے پر مجور ہے۔ نیوں کہ اس کے بغیروہ اپنی د جموثی عزت نفس" بر قراری نہیں رکھ سکتا۔ کوئی اچھی صفت ایس نہیں ہے جس سے عامز و محروم نہ ہو می و نکہ وہ بیہ مجمتاب كدا جے اخلاق مجے اس عزت سے دور كرديں مے متكبر كے جنت ميں داخل نہ ہونے كى دجد كى ہے كم كر كے ساتھ بہت ے اخلاق فاسدہ لازم کی حیثیت رکھے ہیں ، محران می سے ایک فاسد ملت دو سرے بہت ے اخلاق فاسدہ کادامی ہے۔ كركى سب سے برى مقم وہ ہے جو مقم سے ستفیدنہ ہونے دے اور تول حق کے انع ہواور حق کے اِتَّام سے محروم کر دے۔ كركى اس متم كے متعلق بہت ى آیات واروہ ہے۔ مثلانہ والْمَ لَا يُكِدُّ وَ بَاسِطُواْ اَيْدِيهِمْ اَنْحَرِ جُوْا اَنْفُسَكُمْ الْيَوْمَ نَجْزُونَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كَنْنُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ النَّعْقِ وَكُنْتُمْ عَنُ آيَانِهُ لَسَنَكُبْرُونَ (پ عرام آیت ۹۳) اور فرشتے اپنے ہاتھ برمعارہ ہوں مے 'ہاں اپن جانیں نکالو' آج تم کوز آت کی سزا دی جائے گی اس سب سے کہ تم اللہ کے ذیتے جموثی ہاتیں کتے تھے اور تم اللہ تعالی کی آیات سے تکبر کرتے تھے۔ ٱڎؙڿؙڵۅؙٳؠؗۅؙٵٚڹڿؘۿٙڹۧؗؠۧڂٙٳڸؚڋؽڽؘڣؠۿٵڣؠؚۺۜڡۜؿؙۅٛؽٳڷؙڡۜؾػٙؠؚؚڔؽڹؖ (پ۲۲ر۱۳ آیت ۷۱) جنم کے دورا زوں میں ممسواور بیشہ بیشداس میں رہوسو متکبرین کاوہ پالے ممکانا ہے۔ فَالَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْأَخِرَ وَقُلُوبُهُم مُنْكِرٌ وَهُمُمُسُنَكُبُرُونَ (١٣٥٦ عـ٢٢)

نَنْزِعَنَ مِنْ كُلِّ شِيعَةٍ إِيَّهُمُ أَشَدُّعَلَى الرَّحُلِّ عِنِياً - (١٩٥٨ آيت ٢١) پران (کقارے) ہر کروہ میں ہے ان لوگوں کو جدا کریں ہے جو ان میں سب سے زیادہ اللہ ہے سرکشی کیا

توجولوگ آخرت رايان نيس لات ان كول عرفورج بن اوروه تول حق عرفرت بن-يَقُولُ الذِينَ اسْتُضْعِفُولِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُ وَالْوَلَا انْتُمْ لَكُنَّا مُوْمِنِينَ-(ب ۲۲ره آیت ۳۰)

اونی ورجہ کے لوگ بوے لوگوں سے کمیں مے کہ اگر تم نہ ہوتے تو ہم ضرور ایمان لے آئے ہوتے۔ إِنَّ النَّهِينَ يَسُنَكُبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدَ خُلُونَ جَهَنَّمُ دَاحِرِيُنَ-(پ۲۲را آیت ۲۰)

جولوگ صرف میری عبادت میں سر آنی کرتے ہیں وہ عنقریب ذلیل ہو کرجنم میں وافل ہول گے۔ سَاَصُ فَ عَنْ آيُاتِي النَّذِينَ يَتَكَبُّرُ وَنَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ- (١٠١٦-١٣١) مں ایے لوگوں کو اپنے احکام سے برگشتری رکھوں گاجو زین میں ناحق تکبر کرتے ہیں۔

اس آبت کی تغییر میں بعض مفترین نے لکھا ہے کہ ہم ان کے دلوں سے قرآن کا فکم اضالیں مے بعض تفامیر میں ہے کہ ہم ان
کے دلوں کو ملکوت سے روک دیں گے۔ ابن جریج فرماتے ہیں کہ وہ ان آبات میں خورو فکرنہ کر سکیں مے اور نہ ان سے جبرت ماصل کر سکیں مے۔ اس لئے حضرت میں علیہ السلام ارشاد فرمایا کرتے سے کہ کھیتی فرم زمین میں پیدا ہوتی ہے ، پھر پر نہیں ہوتی ،
اس طرح حکمت متواضع دلوں پر اثر انداز ہوتی ہے ، محکم برن کے دلوں میں اس کا ذرا آثر نہیں ہوتا۔ یہ عام مشاہدہ ہے کہ جو محض اپنا سرچست سے بطا تا ہے وہ چوٹ کھا تا ہے ، اور جو سرچمکا تا ہے وہ سایہ اور آرام پاتا ہے۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے کبر اور انکار حق کولازم و طروم قرار دیا ہے ارشاد فرماتے ہیں ہے۔

(مسلم-ابن مسعود)

ٱلْكِبْرُ مَنُ سَفِهُ الْحُقَّ وَغَمَصَ النَّاسَ -مَكَبَرُوه بع وَقَ كَانْكَار كرے اور لوگون كى عيب بوكى كرے-

متنکترعلیہ 'اس کے درجات واقسام اور اس میں کیبر کے ثمرات ' انسان نطرنا ظلوم دیمول ہے' اس لئے دہ مجی اللہ پر بھترکرنا ہے 'مجی اس کے رسولوں پر'اور مجی طلق پر'اس اعتبار س تحتری تمن فتمیں ہیں۔

پہلی قتم۔ اللہ یہ تکبر کرنا : بدرین قم ہے اور اس کی تحریک جالت اور سر کھی ہے ہوئی ہے ، جیسا کہ نمرود نے کیا تعا۔ اس نے دل میں بی تحریک کے تعا۔ اس نے دل میں بیت کے بالوں ہے اس طرح کی سرش کے واقعات معتول ہیں ، بلکہ ربوبیت کے تمام دعوید اروں کی سرحی کا بھی عالم ہے جیسے فرعون۔ اس نے تکبر کی وجہ سے یہ دعویٰ کیا تھا کہ میں تہم اللہ ہے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:۔

کہ میں تہمارا پرورد گار ہوں اسے اللہ کے بعدہ کملا نے میں شرم آئی۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:۔

اِنْ اللّٰذِینَ یَسْنَکُبِرُ وَنَ عَنْ عِبَا دَنِی سَیْدَ خُلُونَ جَهَنّم کَا خِرِینَ۔

(پ۲۱ر۱۱ آیت ۲۰)

جولوگ مرف میری عبادت بر سر آبی کرتے ہیں وہ منترب دلیل ہو کرجتم میں واظی ہوں گے۔
کُنُ تَسُتَنْکُفُ الْمُسَسِبِ اَنْ یَکُونَ عَبُد الله وَلَا الْمَلَائِکَةُ الْمُقَرَّبُونَ وَمَنُ لَیْسَتَنْکُفُ عَنْ عِبَادَتِهِ وَیَسَتَکُبُرُ فَسَیَحُشُرُ هُمَ الیّهُ جَمِیعًا۔ (پ۲۷ ما آیت ۱۵۱) می جر کر فدا کے بندے بغ ہے عارفین کریں گے اور نہ منترب فرکھے اور جو فض فدا تعالی کی بندگ سے عارکے گا و فدا تعالی خوالے اللہ علی میں کہ والی اللہ علی میں کے والی اللہ علی میں کہ اللہ علی اللہ علی میں کہ در من کیا چرا ہے اس کو اس اور جب ان (کافروں ہے) کما جا تا ہے کہ در من کو مجدہ کو اور اس ہے ان کو اور ذیادہ نفرت ہوتی ہے۔
کرنے لیس جس کو تم مجدہ کرنے کے لئے ہم کو کو گے اور اس ہے ان کو اور ذیادہ نفرت ہوتی ہے۔

دوسری فتم - رسولوں پر تکبر کرنا : رسولوں پر تکبر کرنے کی صورت یہ ہے کہ کوئی مخض ان کدا تا اور اپنی اور اپنی بی علی اور اپنی بی علی میں عار محسوس کرے یہ صورت مجمی اس کئے پیش آئی ہے کہ آدی رسالت و نوت کے

بله يه آيت سورة الغرقان ك ايت سجده ب اس كوي سع بسعدة الاوت وا جب بهوكا -

```
احاء العلوم جلد مر www.ebooksland.blogspot.com
 منصب پر غور و فکر ہی نہیں کر تا اس لئے جمالت اور مثلالت کی تاریکیوں میں بھکتا رہتا ہے' اور یہ سجمتا رہتا ہے کہ میں حق پر ہوں'
 اور بھی ذہن کو فکر و تال کی آزادی توریتا ہے لیکن فنس کی سر مشی اتنی پرمہ چکی ہوتی ہے کہ امرحق کی اطاعت اور انبیاء کی اُتباع پر
                            راضی تبیں ہو تا۔ قرآن کریم میں اللہ تعالی نے محرین رسل کے اقوال نقل قرماتے ہیں ارشاد فرمایا:۔
            (پ۸۱ر۴ آیت ۳۷)
                                              کیا ہم ایسے دو محصول پرجو ہاری طرح کے آدی ہیں ایمان لے آئیں۔
            (پ۱۱۱س ایت ۱۱)
                                                                              تم محض أيك آدى موجيع بم بي-
            (پ۸۱ر۳ آیت ۳۲)
                                  اوراكريم الني جيا ايك معمول أوي كي كني رجين للوقوينك م كمات من مو-
           وَقَالَ الَّذِينُ لَا يَرُّجُونَ لِقَاَّءَ نَا لَوُلًا أَثَرُكَ عَلَيْنَا الْمَلَاثِكَةَ اَوْ نَرَى رَبَّنَا لَقَدِ
            (پ١٩را آيت٢١)
                                                                                  اسُنَكُبَرُ وُافِيُ انْفَسِهِمَ
           اور جو لوگ مارے سامنے پیش مونے سے اندیشہ نمیں کرتے وہ بول کتے ہیں کہ مارے یاس فرشتے کول
                    نیس آتے ہیں کیا ہم اپنے رب کود کھ لیں۔ یہ لوگ اپنے دلوں <del>میں اپنے آبکویت کو بردا سمحہ رہے ہیں۔</del>
مرکز کر ایک کا میں ایک ایک ایک کا میں ایک ایک ایک ایک ایک کا میں ایک کا میں ایک کا میں ایک کا ایک کا ایک کا ایک
                                                                                    لُوُلَا أَنُرُ لَا إِلَيْهُ مَلَكُ
          (پ۸۱۱۱ آیت)
                                                                     اس کے پاس کوئی فرشتہ کون نہیں جمع کیا۔
                                                                                     نيز فرعون كا تِول نَقْل كيا:_
                                                                        اُوْجَاءَمَعَهُ الْمُلَائِكَةُ مُقْتُرنينَ-
          (پ۲۵را آیت ۵۳)
                                                               یا فرشتے اس کے جلویس پر باندھ کر آئے ہوتے۔
                                                                                                 اس کے بعد ارشاد فرمایا:۔
                                                    اِسْتَكْبَرُ هُوَ وَجُنُونُهُ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحِقِّ.
          (پ۲۰ر۵ آیت۳۹)
                                                  اور فرعون اور اس کے تابعین نے ناحق وی میں مراقعا ر کھا تھا۔
فرعون نے اللہ اور رسول دونوں پر تھبر کیا تھا۔ وہب سکتے ہیں حصرت موسی علیہ السلام نے فرعون کو ایمان لانے کی دعوت
دی اور فرمایا تو ایمان قبول کرلے تیری سلطنت تیرے ہی پاس رہے گی فرعون نے جواب دیا میں ہامان وزیر سے مصورہ کرلول وزیر
نے مثورہ دیا کہ تو پرورد گار ہے اوگ تیری پرستش کرتے ہیں 'اگر تو نے ایمان تبول کرلیا تو بندہ ہو جائے گا اور دو سرے کی عبادت
كرے كا اس نے اپنے وزير كامنورہ تول كيا اور ائى جموئى معبورت برقرار ركنے كے لئے بارى تعالى كابرہ بنے اور حضرت موئى
                                                                                  عليه السلام كى اتباع كرنے سے انكار كرديا۔
                                                                     قرآن كريم من قريش مله كايد قول تقل كيا كيا ب--
                                         لُولا نُزِلُ هٰذَاليَّقِرُ آنُ عَلَي رَجُلِ مِنَ الْقَرْيَتَ يُنَ عَظِيبُ
          (پ۲۵ره آيت ۲۱)
         اور کنے گئے کہ یہ قرآن (اگر قرآن الی شے قرآن بولوں بستوں (ملم اور طائف) میں سے می بوے آدی
```

رکیوں نمیں نازل کیا گیا۔ تادہ فرماتے ہیں محقیم القرینین ہے مراد ولید ابن المغیرہ اور ابو مسعود الشقیفی ہیں 'قریش نے کما تھا کہ محرّ تو ایک یتیم ازے تھے 'اللہ نے انھیں ہمارے اوپر نی کیسے بنا رہا۔ نی کوئی ایسا مخص ہونا چاہیے تھا جو جاہو ریاست میں ان سے فائق ہو آ۔اللہ

```
www.ebooksland.blogspot.com احياه العلوم جلد سوم
                                                                                 تعالیٰ نے ان کے جواب میں ارشاد فرمایا:۔
                                                                        اهَمْيَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبَّكَ
           دب ۲۵ رو آیت ۳۲)
                                                     کیا برلوگ آپ کے رب کی رحمت کو تقسیم کرنا جاہتے ہیں۔
                                                                            ایک جگه ان لوگون کاید قول نقل کیا گیا:۔
                                                        لِيَقُولُوْ الْهَوُلاَ إِمَنَّ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنْ بَيْنِنَا۔
            (ب را ایت ۵۳)
                     اکدیدلوگ کماکریں کیایدلوگ میں کہ ہم سب میں سے اللہ تعالی نے ان پر زوادہ فضل کیا ہے۔
ان لوگوں کی نظرمیں آنخضرت ملی اللہ علیہ وسلم اور ان کے متبعین حقیر تھے، جب اللہ نے انمیں تیادت کے اعزاز ہے
سرفراز کیا تواہے لوگوں کو بدی جرت موئی اور انھوں نے اس عمل کواچی اہانت تصور کیا چنانچہ انھوں نے ایک بار سرکار دوعالم صلی
                                                                                     الله عليه وسلم سے بير بھي شكوه كيا تعاند
                                                             كَيْفَ نَجْلِسُ إِلَيْكَ وَعِنْدَكُ هٰؤُلَامِ
                                                ہم آپ کے اس کیے میٹیس' آپ کے اس و بداوگ رہے ہیں۔
        انھوں نے مسلمان نقراءی طرف اشارہ کیا 'اس پر قرآن کریم کی یہ آیت نازل ہوئی (مسلم۔ سعد ابن ابی و قامل ')۔
          وَلَا تَطُرُ دِالَّذِينَ يَدُعُونَ رَبُّهُمُ إِللَّهُ مَا إِوَالْعَشِي يُرِيلُونَ وَجَهَمُ (بدر ١٣٠٥ - ٥٥)
          اوران اوکوں کونہ نکالئے جو منے وشام آپنے پروردگاری عبادت کرتے ہیں جس سے فاص اس کی رضامندی
                                                                                            كاتصدر كمتي-
                                                                                             ایک جکه ارشاد فرمایا: ـ
          وَاصْبِرُ نَفْسَكَمْعَ الَّذِينَ يَلِعُونَ رَبَّهُ بُوالْغُلَاةِ وَالْعَشِيّ يُرِيلُونَ وَجُهَهُ وَلَا تَعُدُ
عَيْنَاكَ عَنِهُمُ تُرِينُهُ الْحَيَاةِ النَّنْيَادُ :
عَيْنَاكَ عَنِهُمُ تُرِينُهُ الْحَيَاةِ النَّنْيَادُ :
          ب۵۱۷ آیت ۲۸)
          اور آپ اپنے کو ان لوگوں کے ساتھ مقیر رکھا کیجئے جو میج دشام اپنے رب کی مبادت محض اس کی رضا جوئی
                  ك لئ كرت بين اور دندى دنديكانى كى رونق ك خيال سے آب كى آجميس ان سے سنے نه پائيں۔
اس کے بعد اللہ تعالی نے ان کے اس تعب کی حکامت کی جو اضمیں اس وقت پیش آئے گا جب وہ جنم میں جائی مے اور ان
                                                     لوگوں کو نہیں دیکمیں مے جن کو حقیراور ذلیل تصور کرتے ہے۔ فرمایا ۔
                                                      مَالَنَالَانَرِٰى رِجَّالًاكُنَّانَعُتُّهُمُ مِنَ الْاَشُرَارِ ـ
          (پ۳۲ر۱۱۱ آیت ۲۲)
                    كيابات ٢ مم ان لوكون كو (دوزخ من الميس ديكية جن كوبم برك لوكون من شاركيا كرتے تھے۔
ان کے نزدیک آشرار یہ حضرات مے معزت ممارا بن یا سر الل میب اور مقداد رضوان اللہ علیم المعین-ان مكرین
قریش میں بھی دو گروہ ہے 'بعض لوگ وہ ہے جو اپنے کبر کے باعث حق کی معرفت حاصیل نہ کرسکے 'اور آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم
کی حقانیت پرایمان نہ لا سکے بعض لوگ وہ تھے جنمیں آنخ ضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حقانیت کا یقین تھا الیکن وہ اپنے کبر کی وجہ سے
                                  اس کا اعتراف واعلان نہیں کر سکتے تھے ایسے لوگوں کے ہارے میں اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا:۔
                                                                    فَلَمَّاجَآءَهُمُ مَّاعَرَفُوا كِفُرُوابِهِ
          (پارلا آیت۸۹)
                                                  پرجبوه چیز آپنی جس کوده پهپانتے بین تواس کاانکار کر بیٹے۔
                                                                                             ایک مجکه ارشاد فرمایا:۔
                            وَجَحَدُوْابِهَا وَاسْتَيْقَنَتُهُ أَنْفُسِهُمْ ظُلُمَا وَعُلُوّاً (١١٦١١) عن ١١
```

احياء العلوم جلدسوم

اور ظلم و تکبری راہ ہے ان(معجزات) کے میکر ہو صحے حالا نکہ ان کے دلوں نے ان کا بیٹین کرلیا تھا۔ یہ نتم آگرچہ پہلی فیٹم (تکبر علی اللہ) ہے کم ہے 'لیکن اس کے قریب قریب ضرور ہے۔ کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت نہ کرنا بھی ایسا ہی ہے جیسے خدا کی نافرمانی کرنا۔

تیسری قتم- بندول پر تکبر : یه تکبراس طرح کیا جا تا ہے کہ اپنے نفس کو بدا سمجے 'اور دو سرے کو حقیر تعتور کرے 'اس کی اطاعت کو برا سمجے 'بلکہ اس سے بر تررہے کی کوشش کرے 'یہ تھم اگرچہ پہلی دو قسموں سے کم ہے 'لیکن دو وجہ سے بُری ہے۔

پہلی وجہ نے تو یہ ہے کہ کہر عزت عظمت اور باندی وغیرہ اوصاف ملک قادر کے علاوہ کی کو زیب نہیں دیتے۔ ایک بندہ مملوک کے لئے جو ضعیف و ناتواں ہے عاجز و در ماندہ ہے کہر کیے مناسب ہے مختلر بندہ محویا باری تعالی کے ساتھ ایک ایسی صفت میں منازعت کرتا ہے جو صرف اس کی جلالتِ شان کے لاکت ہے۔ اس کی مثال ایسی ہے جینے کوئی غلام کسی بادشاہ کا تاج اپنے سر پر رکھ کر اس کے تخت پر بیٹہ جائے اور یہ سمجھنے گئے کہ یہ میں بادشاہ ہوں۔ ایسے بے و توف غلام پر بادشاہ کی نارا نسکی کا کیا عالم ہوگا؟ اس کو کس قدر رسوانی اور ذکت کا سامنا کرنا پڑے گا؟ یہ جرات ہے ہی اتن تھین کہ اس پر جنتی بھی سزا دی جائے کم ہے۔ اللہ تعالی نے اپنے اس ارشاو میں اس جنیقت کی طرف اشارہ فرمایا ہے:۔

ٱلْعَظَمَةُ إِزَارِي وَالْكِبْرِيَا عُرِ كَائِي فَمَنَ نَازُ عَنِي فِيْهَا قَصَمْتُهُ عظمت ميرا إذاري كيمرا كي ميري رداء جوهض جمس ان مي جمرا كراك كامي اسا وودون كا-

مطلب یہ ہے کہ عظمت اور کبریائی دونوں میرے وصف ہیں 'جو میرے آئے مخصوص ہیں 'اور میری ہی شان کے مطابق ہیں ان اوصاف میں شریک ہونے والا ایسا ہے جیسے جھ سے زاع کرنے والا اور میرے اوصاف میں شریک ہونے والا ایسا ہے معلوم ہوا کہ بندوں پر کبر کرنے والا فداکا مجرم اور اس کا گنگار ہے۔ کیونکہ وہ بادشاہ حقیق کے مخصوص فلاموں کو ذلیل سجھتا ہے ان سے فدمت لیتا ہے 'ان پر برتری چاہتا ہے 'اور ان کے ساتھ وہ معالمہ کرتا ہے جو بادشاہ کو کرتا چاہیے۔ یہ مخص اگرچہ ایسا نہیں جیسے وہ مخص جس نے شاہی تارج سر پر رکھ لیا تھا اور تخت شاہی پر بیٹ کر تھا حکومت کرنیکا ارادہ کیا تھا' وہ مخص بادشاہ کو اقترار سے بنا دیا والے تھا اور یہ شرکت چاہتا ہے۔ البتہ اس نزاع میں اور نمرود و فرمون کے زراع میں وہی فرق ہے 'جو ان دونوں کے زراع میں تھا کہ ایک بادشاہ کو اقترار سے بنا کرخود حکمراں بنتا چاہتا تھا۔ اور دوسرا اس کے اقترار میں شریک ہوتا چاہتا تھا۔

دوسری وجہ : یہ کہ اس کبری وجہ سے باری تعالی کے احکام کی مخالفت ہوتی ہے کیو تکہ جب محکر کی بندے سے حق بات منتا ہے تو اس ہے تول کرنے میں عار محسوس کرتا ہے بلکہ اسے جمٹلانے کی کوشش کرتا ہے۔ منا ظرانہ بحثوں میں اس طرح کا مشاہدہ عام ہے ' ہر منا ظرکا دعویٰ یہ ہوتا ہے کہ وہ دین کے اسرار کھول رہا ہے 'اور حق کے ان پہلوؤں کو اُجاگر کر رہا ہے جو لوگوں کی نگا ہوں سے او جمل ہیں 'لیکن جب حق قبول کرنے کا معالمہ آتا ہے تو مطلب ہوجائے ' حق کو معموانے میں 'اگر ایک محمل کی زبان پرحق ہوتا ہے تو دو سرا اسے قبول نہیں کرتا خواہ اسے حق کی معرفت حاصل ہوجائے ' حق کو معموانے بلکہ اسے ناحق قرار دینے کے لئے طرح کے جیلے بہائے تراشتا ہے ' یہ منافقوں اور کافروں کا طرح ہے۔ قرآن کریم میں ارشاد فرایا گیا:۔

طرح کے جیلے بہائے تراشتا ہے ' یہ منافقوں اور کافروں کا طرح نے فران کریم میں ارشاد فرایا گیا:۔
وقال الذین کفر والا ترسم موالیہ خاالفر آن والغو فی ولیک کہ تعلیہ ون

(پ۳۱ر۸ آیت۲۱) اور یہ کافریہ کتے ہیں کہ اس قرآن کو سنوی مت اور (اگر سانے گلیں ق) اس کے چ عُل مچایا کو شاید (اس تدہیرے) تم ہی غالب رہو۔

احياء العلوم بجلد سوم

مخالف پر ظلبہ پانے اور اسے خاموش کر دینے کے لئے منا عمرہ کرنے والا اس عادت میں منافقوں اور کا فروں کی طرح ہے۔ کبر آدى كوا نكارِ جن براكسا ما ب اوروعظو تفيحت كي كوكي بات تبول كرف فيس ديتا- ارشاد بارى ب--ُ وَإِذَا قِيلَ لَهُ أَنَّقِ اللَّهَ أَخَدَّتُهُ الْمِزَّةُ بِلَا ثُنِهِ ۗ اورجب كولى اس سے كه تام خداكا خوف كرة نوت اس كو كناه پر آياده كردي ہے۔ (پ١ر٩ آيت٢٠١)

روایت ہے کہ جب حضرت عرفے یہ آیت سی قوارشاد فرایا الله و لے کمرا ہوا اور مارا کیا اور دو سرا محض یہ کہنے کمرا ہوا کہ تم ایسے لوگوں کو کیوں قتل کرتے ہوتو تکبرنے اے بھی نہ جمو والین جس نے امریالمعروف کیا تھا اسے بھی نہ چھوڑا اور جس نے نبی من المنگر کیا تھا اسے بھی نہ چھوڑا۔

حضرت عبداللد ابن مسعود كا قول ب آوى كاتنكار موت ك لئے يہ بات كافى ب كد جب اس سے كما جائے اللہ سے دُر تو وہ یہ کے کہ پہلے توایع نفس کی حفاظت کر بعد میں مجھے تعیدت کرنا۔ سرکار دوعالم ملی الله علیه وسلم نے ایک محض سے فرمایا دائيں ہاتھ سے کھاؤ 'اس نے بطور كركما ميں دائيں ہاتھ سے نہيں كھاسكا۔ آپ نے فرمايا ايمانى موكا ارادى كتے ہيں اس واقع ك بعد دايال الته أفحانس سكااس كالمتح كسى مرض كافتكار بو كيا- (مسلم سلم ابن الاكوع)

بسرمال مخلوق پر سکبرکرنا ایک عظیم جرم ہے ہیونکہ اس سے اللہ کے اُحکام پر سکبرکو محریک ہوتی ہے۔ قرآن کریم میں ابلیس کا عال بیان کیا ممیا ہے۔ اس کا سکبر مشہور ہے۔ قرآن نے اس کے رکبر کا حال اس لئے تقعیل سے بیان کیا آگا کہ لوگ عبرت حاصل كريں اس نے كما تھا ميں انسان سے بهتر ہوں۔ اس نے اپنے نسِب اور مبدأ تخلیق پر كبر كيا ميونكہ وہ آگ سے پيدا ہوا تھا۔ اور انسان کی تخلیق مٹی سے ہوئی تھی۔اللہ نے اسے بجدہ کرنے کا محم دیا الیکن اس کارگبراس محم کی تقبیل میں رکاوٹ بنا ابتدا میں اسے حضرت آدم سے حید تھا'انتہا میں اس کے حید نے امرفعا وندی پر کبری شکل اختیار کرلی۔ انجام یہ ہوا کہ بیشہ بیشہ کے لئے تاہ د برباد ہو گیا۔ بندوں پر تکبر کرنے سے یہ آفت پیدا ہوتی ہے اس میں شک نہیں کہ یہ ایک بری آفت ہے۔ آنخضرت صلی الله علیہ وسلم نے کبری ان دو آفتوں کی تشریح فرائی حضرت فابت ابن قیس ابن شاس نے سرکار دوعالم صلی الله علیہ وسلم کی خدمت میں عرض کیا کہ جمعے خوب صورتی پندہے "آپ کے خیال میں یہ رکبر تو نہیں "آپ نے ارشاد فرمایا:

(مسلم تندی) لَا وَلِكِنَّ الْكِبْرَ مَنْ يَطَرَ الْحَقِّ وَغَمَصَ النَّاسَ-نسی! بلکہ رکبریہ ہے کہ آدی امرحق سے غفلت کرے اور لوگوں کی عیب جوئی کرے۔

اس مضمون کی ایک مدیث پچھلے صفحات میں گذری ہے۔ ان دونوں مدیثوں کا حاصل یہ ہے کہ کبر کی دو آفتیں ہیں ایک آفت یہ ہے کہ آدی اپنے ہی جیسے دو سرے انسانوں کی تحقیر کر آ ہے اور انھیں ذلیل سجمتا ہے اور دو سری آفت یہ ہے کہ حق سے اعراض وانحراف كرما ہے۔ چنانچہ جو مخص یہ سمجے كہ میں اسے بھائى سے بمتر موں 'اس كى تحقير كرے 'اس كے ساتھ المات آميز رُوِيِّةِ افتيار كرت اور حقارت كي نظرت ويكي اور عداً حق في انحراف كرئ وه علوق بر تكبّر كرف والا قرار پائ كا اورجو الله کے سامنے جھکنے اس کی اطاعت کے ذریعے تواضع ظاہر کرنے اور اس کے انبیاء ورسل کی اِتباع کرنے میں عار محسوس کرے وہ متکبر علی اللہ ہے۔

## جن چیروں سے تکبرکیا جا تاہے

تكبر مرف وہ مخص كرنا ہے جوابيخ آپ كو برا سمجے اور اپنے آپ كو برا وہ سمجھتا ہے جواپ لئے مفات كمال ميں سے كى صفت كا ترعى مو ، پريد مفات كمال دنيوى بهي موتى بين اور دين بهي ويي صفات كمال بين علم اور عمل اور دنيوى صفات كمال بين نب عال وت الله اورمعاونين كى كرت بدكل سات اسباب واقسام بن- ۵۳۰

احياء العلوم جلدسوم

پہلی قشم۔ علم : تکبّرکا پہلا سب علم ہے 'علابت جلد کبر میں جتلا ہو جاتے ہیں' رسول اکرم ملی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:۔ افتحال جلبہ النحبي کا کئے ۔ (۱) علم کی آفت کیجتر ہے۔

عالم بہت جلد علم کے باعث کبر کرتاہے 'پہلے وہ اپنے ول میں علم کے کمال اور جمال کا احساس کرتا ہے۔ پھراپنے آپ کو بردا اور دوسروب کو حقیرتصور کرنا ہے۔ عام لوگوں کو تو خاطری میں نہیں لا تا بلکہ انھیں ایسے دیکتا ہے جیسے جانوروں کی طرف دیکھا جاتا -- انميں جابل سجمتا ہے ان سے يہ توقع ركھتا ہے كہ وہ اسے سلام كرنے ميں ابتداكريں 'اكر انفاقا وہ كسي كوسلام كرنے ميں پل کرلیتا ہے'یا خندہ پیشانی سے اس کے سلام کاجواب رہتا ہے'یا اس کے لئے اپنی مجکہ سے کمزا ہو جاتا ہے یا اس کی دعوت قبول کرلیتا ہے تواہے اپناسلوک سجمتا ہے اور یہ ایسا احسان تصور کرتا ہے جس پر شکراوا کرنا ضروری ہے اور یہ سجمتا ہے کہ میں نے یہ سلوک کرے اس کی عزت افزائی کی ہے اور اس کے ساتھ وہ معالمہ کیا ہے جس کا وہ مستق نہیں تھا اس لئے یہ ضروری ہے کہ وہ میرے احسان کے جواب میں میری خدمت کرے بلکہ میرا فلام بن کردہے ، بلکہ متکبر علاء کا عام دستوریہ ہو تاہے کہ لوگ ان کے پاس ملا قات کے لئے آتے ہیں وہ کمی کے پاس ملا قات کے لئے شیں جاتے 'لوگ ان کی عیادت کرتے ہیں وہ کمی کی عیادت نہیں خرتے ،جولوگ ان سے زیادہ تھلے ملے رہتے ہیں ان کے ساتھ بھی ان کا رُوبتہ ٹھیک نہیں ہو تا 'ان سے کاروباری خدمت لیتے ہیں اور آگر ان سے کوئی غلطی سرزَد ہو جاتی ہے تو ذرا رعایت نہیں کرتے کو یا وہ ان کے زر خرید غلام ہوں یا ان کے نوکر ہوں۔ تعلیم دینے کو بھی سلوک واحسان تصور کرتے ہیں اور یہ فرض کر لیتے ہیں کہ ہم نے انھیں علم سے نوازا ہے اس لئے ان سے خدمت لینا ہاراحق ہے۔ یہ تو دنیاوی معاملات میں ان کاشیوہ ہے۔ اُ خروی معاملات میں بھی ان کے مزاج کا فساد عروج پر ہے۔ یہ نام نماد علاء سی کہ علم نے ہمیں اللہ کے یمال اعلی مرتبے پر فائز کرویا ہے اب ہمیں احتساب کے ہر خوف سے مامون رہنا جا سیے۔وہ اپنا خوف نہیں کرتے 'بلکہ عوام کے لئے خوف کرتے ہیں 'انھیں اپنی اصلاح کی فکر نہیں ہوتی 'بلکہ عوام کی اصلاح کے لئے بے چین رہتے ہیں۔ یہ عالم نہیں جابل ہیں۔ انھیں علم سے کیانبت ؟ علم حقیقی توبیہ ہے کہ آدی اس کے ذریعے اللہ کو پہچان لے اپنے نفس کی معرفت حاصل کرلے 'اور انجام کے خطرے کا ادارک کرلے 'اور یہ اعتقاد کرلے کہ اللہ تعالی کا شدید موافذہ علاء ہی ہے ہوگا۔ علم حقیق سے خوف ' تواضع' اور خشوع زیادہ ہو تا ہے 'جے رہ علم نصیب ہوجا تا ہے دہ مجمی اپنے نفس کو برتر نہیں سمجتا' بلکہ یہ سجمتا ہے کہ ہر مخص مجھ سے بسترہ میں کہ قیامت کے دن مجھ سے زیادہ بازیرس ہوگی علم ایک بردی نعمت ہے اور اہلِ علم صحح طور پر اس نعت کاشکر ادا نہیں کرپاتے ای لئے معزت ابوالدرداء فرمایا کرتے تھے کہ جس کے پاس علم زیادہ ہو تا ہے اسے تکلیف بھی زیا دہ ہوتی ہے۔

علم کے باعث کبر اور بے خونی کی وجہ نہ رہا یہ سوال کہ بعض لوگ علم کی وجہ سے استے پڑر اور استے منور کوں ہوجاتے ہی - جب کہ بعض دو سرے لوگوں میں علم سے قواضع 'خثوع اور لِلْیت پیدا ہوتی ہے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ علم کی وجہ سے کبراور بے خونی پرا ہونے کی دوہ حسب ہیں۔

کبرادربے خونی پیدا ہوئے کی ددو جسپیں ہیں۔ ایک دجہ تو بیہ ہے کہ دہ مخص کسی ایسے علم میں مشغول ہو جس پر محض علم کا اطلاق ہو تا ہے لیکن اسے علم حقیقی کمنا صحح نہ ہو' کیونکہ علم حقیقی اس علم کو کہتے ہیں جس سے بندہ اسپنے رب اور نفس کو پیچان لے اور اس خطرے کا ادراک کرلے جو ہاری تعالی

<sup>(</sup>۱) يردوايت معتف غيان كى ب- " آفسة العلم النسيان و آفسة الحمال الخيلاء" يه الغاظ تغامى غمندا شاب من معرت على ا

API

اخياء العلوم اجلد سوم

ے ملاقات کے وقت پیش آنے والا ہے 'جس مخص کو علم حقیق ماصل ہوتا ہے اس میں کیر نہیں ہوتا بلکہ خثیت اور واضع ہوتی ہے 'باری تعالٰی کا ارشاد ہے:۔

(پ۲۲ر۱۱ آیت۲۸)

إنَّمَا يَخُشَى اللَّهِ مِنُ عِبَادِهِ الْعُلَمَاكُ

خداہے وی بندے ڈرتے ہیں جو (اس کی عظمت کا)علم رکھتے ہیں۔

علم حقیق کے علاوہ جو علوم ہیں جیسے طِب عساب افت شعر شو و قضا منا عمرہ و فیرہ محض ان علوم کا سیکھنے والا بِلاشبہ کبراور نِفاق سے لبریز ہو تا ہے 'ان علوم کو تو علوم کمنا بھی صبح نہیں ہے ' ہلکہ یہ صفیق اور فنون ہیں 'علم صرف وہ ہے جس سے عبودیت اور رُبوبیت کی معرفت ہو اور عبادت کا طریقہ معلوم ہو 'اس سے اکثر تواضع ہی پیدا ہوتی ہے۔

دوسری وجہ یہ ہے کہ جب بندہ علم شروع کرتا ہے تو اس کا باطن خاشوں کی آبادگاہ اور نفس ر ذالوں کا ممکن ہوتا ہے'اس
کے اخلاق خراب ہوتے ہیں' علم کی وادی میں قدم رکھنے سے پہلے اس کے لئے ضروری تھا کہ وہ مخلف مجاہدات کے ذریعے اپنے
نفس کی تمذیب اور قلب و روح کا تزکیہ کرتا' اور اپنے رب کی عبادت کے لئے نفس کی تربیت کرتا۔ اس صورت میں اس کے لئے
علم مغیر ہوتی نہیں سکنا بھی کہ عمل کو ول میں اس کے شایانِ شان عجمہ میتر نہیں ہے' وہ خباشوں کے ورمیان رہنے پر مجبورہ'
علم مغیر ہوتی نہیں سکنا بھی کہ عمل کو ول میں اس کے شایانِ شان عجمہ میتر نہیں ہے' وہ خباشوں کے ورمیان رہنے پر مجبورہ'
ہو اس کے تمرات اچھے ہو سکتے ہیں اور نہ اس پر خبر کے آغاد فمایاں ہو سکتے ہیں۔ وہب ابن منبہ نے اس کی بھرین مثال دی
ہو' اور جیسا ان کا مزہ ہوتا ہے جیسے آسان کا پانی اپنی ذات سے صاف اور شیریں ہوتا ہے' درخت اس اپنی کا ذاکھ بھی تاخ ہوجا تا ہے اور
ہیں اور جیسا ان کا مزہ ہو تا ہے ویسا ہی اس بہتا ہے' کیک مال علم کا ہے' کوگ اسے جذب کرتے ہیں'
ہوٹ ہوتے ہیں تو پانی کا ذاکھ کا بھی شیریں رہتا ہے' کیک اور موسا ہوتا ہے' کیک مال علم کا ہے' کوگ اسے جذب کرتے ہیں'
مونٹ محوث کرچتے ہیں' اور اسے ایسا ہی بنا لیے ہیں جیسا ان کا عزم ہوتا ہے۔ جیسی ان کی خواہش ہوتی ہے' محتار اور محتار اس کے کہ جس محض کی نہ ہوتی ہوتی کہا کہ مونٹ کرچتے ہیں' اور مون کا حب اور موائل ہوت کی ہوت کر کا سیب بن عتی ہے اس کے اس کا کم پر بھر کیا' اسی طرح جس محض کو زمانہ جمالت علم ماصل کیا تو ہو خون خون خون خشیت ذکرت اور ہوتا کی کی کہ کی ملی اللہ علیہ وصل کیا' اس مون کی ہوت مؤل ہوتی کیوں کہ علم سے خونس کی کہ ہوتی۔ مؤل ہوتی کیوں کہ علم سے خونس کی کہ ہوتی۔ مؤل ہوتی کیوں کہ علم سے خونس کی گوئی۔ والے مؤل ہوتی کیوں کہ علم سے خونس کی گر ہوگئی۔ والموسا ہوتی ہوتی کہ ہوتی کیوں کہ علم سے خونس کو کیا گا ہوتی۔ اس سے مؤل کی ہوت کی ہوت مؤل ہوتی ہوتی ہوتی کیا کہ ہوت سے مؤل ہوتی کیا ہوت کی ہوت سے مؤل ہوتی کیا ہوتی کیوں کہ علم سے خونس کی ایک کہ ہوت مؤل ہوتی کیوں کہ علم سے دونس کیا ہوتی ہوتی کی ہوت سے مؤل ہوتی کیا کہ ہوت سے مؤل ہوتی کیا گا ہوتی کیا کہ ہوت سے مؤل ہوتی کیا گوئی کو کوئی ہوتی کیا گا ہوت کی کی ہوت ہوتی کیا کہ کوئی کوئی کیا گوئی کیا گا ہوت کی کوئی کوئی کوئی کے کہ کوئی کی کوئی کی کے کوئی کوئی کی کوئی کی کوئی کی کوئی کی

وَاْحُفِضُ جَنَاحَكَلِمُنِ النَّبَعَكَمِنَ النَّمُوُمِنِيُّنَ - (پ٩ر١٥ آيت ٢١٥) اور ان لوگوں كے ساتھ تو (مشفِقانه) فروتن سے پيش آيتے جو مسلمانوں ميں داخل ہوكر آپ كى داه پر علا

وَلُورِكُنْتَ فَظَّا عَلِيكِظَالُقَلُبِ لَانُفَضُّوامِنُ حَوْدِكَ (پ٥٨ آيت ١٥٩)

ترجر «ادرا گرکبین آپ تندخوا ورسخت دل بوت توب لوگ کجھے کے آپ کے پاس سے منتشر سوچکے ہوت » این اولیا کی تعریف میں ارشاد فرمایا:

اَدِّلَةِ عَلَى النُّمُوُ مِنِينَ أَعِزَ وَعَلَى الْكَافِرِينَ- دِيهِ ١٦ را آيت ٥٣) مران بول كوه ملانون بول عزبول كوه كافرون بول

صرت عبدالله ابن عباس روايت كرت بي سركار وعالم ملى الله عليه وسلم في ارشاد فرايا:-يَكُونَ قَوْمٌ يَقْرَءُونَ الْقُرُ آنَ لَا يُجَاوِرُ حَنَا حِرَهُمْ يَقُولُونَ قَذْقَرَ أَنَا الْقُرُ آنَ فَمَنُ اَقْرَامِنَا وَاَعْلَمُ مِنَا (ثُمَّ النفت الى الصحابة وقال) أُولِيكَ مِنْكُمُ أَيْهَا الْأُمَّةُ اُولِيكَ هُمُ وَقُودُ النَّارَ - (ابن البارك كاب الزبروالرقائق)

لوگ ایسے ہوں مے کہ قرآن پڑھیں مے اور ان کے گلوں سے تجاوز نہ کرے گا' اور وہ یہ کمیں مے کہ ہم نے قرآن برحا ہے ہم سے زیادہ پڑھا ہوا اور عالم کون ہے (پھر آپ محاب کی طرف متوجہ ہوئے اور فرمایا) امت کے او کو او اوگ تم بی میں سے ہول مے اورسب دونرخ کے کندے ہول مے۔

حضرت مر فرماتے ہیں: اے لوگو آتم جابر عالم مت بنوا کہ تہماراعلم تہمارے جل کے برابرنہ ہوجائے۔ تنیم داری نے حضرت عر سے وعظ کنے اور قصہ بیان کرنے کی اجازت مالی اپ نے فرمایا یہ نرج کرنے کے برابر ہے۔ ایک مخص نے نماز فجر کے بعد وعظ مولی کی اجازت اعلی آپ نے اس سے فرایا مجھے خوف ہے کہ کمیں تو پھول کر ثریا تک نہ پہنچ جائے۔ ایک مرجہ معزت مذیفہ الے مجھ لوگوں کی امامت کی ممازے فراغت کے بعد ان سے فرمایا: میرے علاوہ کوئی دوسرا امام طاش کرلو کیا تنما نماز پڑھ لیا کرد۔ اس لتے کہ اہمی نمازے دوران میرے ول میں یہ خیال گذرا کہ ان میں جمعے سے افغال کوئی نمیں ہے۔ جب معرت مذیفہ جیسا مخص ركبرے سلامت نہيں روسكا تواس كى اشت كے متأفرين ضعفاء كيے في كيتے ہيں اس سرزمين پرايے لوگوں كا وجود نہ ہونے كے برابرہ جوعالم ہوں اور اس میں کبرے جرافیم نہ ہوں اگر کوئی ایسافض مل جائے تو وہ اپنے دور کا صدّیق ہے۔ ایسے مخص کا وامن تعاے رکھنا چاہیے اس کے انفاس و احوال سے استفادہ کرنا تو اپی جگہ اہم ہے ہی اس کی طرف دیکھنا اور اس کی زیارت كرنا بھى عبادت سے كم نتيں ہے اگر جميں يہ بات معلوم ہوجائے تو اس كى بركات حاصل كرنے اور اس كى سيرت و خصلت سے روشن حاصل کرنے کے لئے ہم چین کے انتائی صدود تک چینے سے بھی گریزنہ کریں۔ مگرانسوس! اب زمانہ ایسی مخصیتیں کمال جنم دیتا ہے' وہ لوگ بلند ا قبال نہے' قرنِ اوّل اور ٹانی گذر چکا ہے۔ ہمارے دور میں تو ایسے علاء تھی نہیں ملتے جو دیند ارعلاء کے نہ ملے پر ہی افسوس کر سکیں۔ اگر سرکار دوعالم صلی الله علیہ وسلم کی زبان صدافت سے جمیں یہ بشارت نہ لی ہوتی۔ سَيَاتِي عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ مِنْ تَمَسَّكُ فِيهِ بِعَشْرِ مَاأَنتُمْ عَلَيْهِ نَجَال (احمدابوزا) لوگوں پڑا کی زمانہ ایسا آئے گا کہ آگر اس میں کوئی مخص تہمارے (عقیدہ دعمل کا) دسواں حصہ بھی افتیار

كرلے تونجات يائے۔

تو ہم تباہ ہو بچکے ہوتے 'ہماری بدعملی کا عالم میہ ہے کہ سوائے مایوسی اور نا امیدی کے کچھ پاس نہیں 'اعمال اس قابل نہیں کہ نجات ہو' اگر نجات ہو جائے تو یہ اس کا کرم اور احسان ہے۔ حدیث میں دسواں حصہ اختیار کرنے والوں کے لئے بشارت ہے۔ مارے لئے توبیہ بھی مکن نیس کاش ہم سوال حصد ہی افتیار کریا ہے۔

دوسری فتم-عمل وعبادت : عبادت اور عمل تکتر کا دوسراسبب زامده عابد بھی عزت طلبی عادت ، کیر اور او کوں کے دلوں کو اپنی طرف ما تل کرے کے روا کل سے خالی نہیں ہیں ، وہ بھی دنیا اور دین دونوں کے معاملات میں ان روا کل کا اظهار کرتے

دنیا میں اس طرح کہ وہ یہ سمجھتے ہیں کہ دو سروں کا ان کی زیار میں گئے آتا ان کا دو سروں کی ملا قات کے لئے جانے سے بستر ہے' وہ یہ بھی چاہتے ہیں کہ لوگ ان کی ضرور تیں بوری کریں' ان کی عُزْت کریں' مجلسوں میں ان کے لئے جگہ بنائیں' ان کا ذکر درع و تقویٰ کے اوصاف کے ساتھ کریں 'اور تمام امور میں اضمیں اولیت دیں۔ مختربہ علاء کے حالات میں جو ہاتیں ہم نے دنیا سے متعلق لکھی ہیں وہ ان پر بھی حرف بہ حرف صادق آتی ہیں۔ گویا وہ آئی عبادت و ریاضت کو مخلوق پر احسان تصور کرتے ہیں 'دینی معاملات میں ان کے تصورات کا عالم سے کہ وہ اپنے علاوہ سب کو برواد سجھتے ہیں۔ حالا نکد حقیقت میں برواد وہ خود ہیں کوں کہ وی اس غلط فنی کاشکار ہے۔ رسول الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

إِذَا سَمَعْتُمُ الرَّجُلِ يَقُولُ هَلَكَ النَّاسُ فَهُوَ اهْلَكُهُمْ (سلم الومرية) جب تم كى هنم كويد حميمة موع منولوك بلاك موقع تويد سجم كدسب زياده بلاكت اى كے لئے ہے۔

احياء العلوم بجلدسوم

یہ بات آپ نے اس لئے فرمائی کہ لوگوں کی ہلاکت کا دعویٰ کرنا دراصل ان کی تحقیر کا آئینہ دارہ 'نہ صرف یہ کہ اس نے
اپ قول سے بندے کی تحقیر کی ہے بلکہ وہ اللہ پر مغور ہے اور اس کے عذاب اور جاہ و جلال سے بے خوف ہے۔ معلوم نہیں وہ
اتنا بے خوف کیوں ہے 'جب کہ دو سری باتوں سے قطع نظر محض ابانت مسلم ہی اس کی بد عملی کے لئے کافی ہے۔ انخضرت مسلی اللہ
علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:۔

كَفَى بِالْمَرْءِشَرُّ النَّيْحَقِرَ أَخَاهُ الْمُسْلِمِ (ملم-ابوبرره) آدى كَيْرانى كَلْ كَيْرِات كري-

کتا زیردست فرق ہے اس عابد میں جو احسان مجھ کر حماوت کرتا ہے اور محلق کو ذیبل سمجھتا ہے اور اس محض میں جو اس کی معاوت و اطاحت کے باحث اس ہے حب حب کرتا ہے اس کے تعلقہ کی وجہ سے نجات پاتے ہیں اور ان کی توجہ کے اللہ کے بمال ان درجات کی وہ اپنے لئے توقع نہیں کرتا ۔ فور بجھ اُلوگ تو ان کی مجبت اور تعظیم کی وجہ سے نجات پاتے ہیں اور ان کی تو ہیں کر کے اللہ کے بمال منوض بنے ہیں اور ان کی تو ہیں کر کے اللہ کے بمال منوض بنے ہیں اور وہ ان سے نفرت کر کے یا ان کی تو ہیں کر کے اللہ کے بمال منوض بنے ہیں اور وہ ان کی تو ہیں کہ لوگ عابدوں کی محبت کی وجہ سے عمل کا اعلیٰ درجہ پائیں اور وہ لوگوں کی تحقیری بھائی ممل بن جائمی آلو ان محوں نے معاوت ہی نہیں گے۔ روایت ہے کہ بنی اس اس کی اس محب ایک اپنی نسادی طبیعت اور مضدانہ اعمال کی بھائی مضاوت ہو گیا تھا اور وہ اللہ کے بمال کی بھائی مشہور ہو گیا تھا اور وہ ارائی میں دو آوی ہے ان ہی سے ایک اپنی نسادی طبیعت اور مضدانہ اعمال کی بھائی درجہ متبول تھا کہ آبر کا ایک کو اس میں ہو گیا ہوں ہو گیا اور وہ اللہ کے بمال درجہ متبول تھا کہ آبر کا ایک کو اس میں ہو گیا ہوں ہو گیا ہی مول اور ہو میاں کے پاس بیٹھوں تو ہو سکتا ہے اللہ تعالی ہے پر اپنی رحمین عالی افران میں ماہد ہوں بھلا یہ تو راب آور اس در اس میں ہی ہوں ہو گیا اس دو توں سکتا ہے ان ہو کی دو اسے مول کو اس کی نیار کو اس کی ہوں ہو آگر اور اسے ہو کہ وہ اسے عمل کا ذر ہو ایک کو اور کا طالب کر کو کی جائی گیا وہ ان کی کو اس دو توں سے ایک دور سے ان کے دول کا طالب ہو ان کو کی جائی گیا وہ ان کو کی جائی گیا وہ اس کے دور کا طالب کے انسان کی وہ سے متواضع اور اس کی بیبت سے مرکوں رہے تو یہ اس بات کی علامت ہے کہ اس دول سے اللہ کی طامت کی ہے۔ بھر وہ مکار اللہ کے فون سے اللہ کی طامت کی عبد سے دور وہ مکر منا کو ان میں وہ میں ہو ان سے گوں رہے تو یہ اس بات کی علامت ہے کہ اس دول کے انسان کی اللہ کو فور کا طالب سے اللہ کی طامت کی جب بھر وہ کہ ان دولوں کا طالب سے اللہ کی طامت کی ہو کہ اس دولوں کا طالب سے اللہ کی طافت کی علی میں دولوں کا طالب سے اللہ کی طافت کی علی میں دولوں کا طالب سے اللہ کی طالب کی طالب کی طالب کی طالب کی میں کو کہ وہ اس کی کی اس دولوں کی سے ان کے دور کا طافت کی میں کو کہ دور کا طافت کی میں کو کہ دور کا کا طافت کی میں کو کہ دور کا طافت کی میں کو ک

ای طرح کی ایک روایت یہ ہے کہ بی اسرائیل کا ایک مخص اپن قوم کے ایک بزرگ کی فدمت میں حاضرہوا اور مجدہ میں پڑ کیا' بزرگ نے اس کی کرون پر اپنے پاؤں رکھے اور کھا اوپر اٹھے اللہ تعالی تیری مغفرت نہیں کرے گا' غیب ہے ندا آئی کہ اے میری نشم کھانے والے! وہ تو بخشا جائے گا پر تیری بخشش نہیں ہوگی'ای لئے حضرت حسن فرماتے ہیں کہ کمبل پوش ریشے و کم خواب کے کپڑے پہننے والے سے زیادہ محکیر ہوتا ہے'اس لئے کہ دیشی کہاس پہننے والا کمبل پوش کے لئے تواضع افتیار کرتا ہے'اور اس کے لئے فضیلت کا اعتقاد رکھتا ہے'اور کمبل پوش یہ سجمتا ہے کہ افضل صرف میں ہو۔

ایک اور آفت بھی ہے جس سے بہت کم عابد و زاہد محفوظ رہتے ہیں اور وہ ہے کہ کہ اگر کوئی ان کی طرف تھارت سے دیکھتا ہے 'یا انھیں ایذا رہتا ہے تو وہ یہ سجھتے ہیں کہ یہ نا قابلِ معانی جرم ہے۔ اللہ اس کی ہرگز مغفرت نہیں کرے گا 'وہ اپنے اس عمل سے اللہ کی یہاں مغفوب بن چکا ہے 'اور اگر یہ سلوک کسی دو سرے مسلمان کے ساتھ ہو تا ہے تو اس پر ناپندیدگی کا یہ روعمل نہیں ہو تا' اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ اپنی قدر و منزلت کا ترقی ہے 'مالا نکہ اس کا دعویٰ سرا سرجمالت پر جنی ہے 'بعض لوگوں کی حماقت انھیں اس طرح کے دعووں پر مجبور کر وہتی ہے کہ "اس کا انجام مرا ہو گا" یہ اپنے کئے کی سزاپائے گا' وغیرہ۔ اور اگر الفاق سے وہ

مُوذِي كى معيبت ميں جلا ہوجا آ ہے تواہے اپني كرامت سجمتا ہے۔ اور يہ كتا ہے كہ اللہ نے ہمارا انقام ليا ہے۔ وہ يہ نہيں ديكتا كم عُفّار مشركين الله أوراس كے رسول كو كاليال ديتے ہيں۔ ايسے لوگ بھی كذر ہيں جنموں نے انبياء كو ايذائيس ديس ابعض انبیاء کومار احمیا۔ اس کے باوجود اللہ نے ان میں سے بیشتر لوگوں کو مسلت دی اور دنیا میں کوئی عذاب نہیں دیا۔ بلکہ بعد میں بہت سے مشرَفَ به اسلام بهی موضحے اس طرح نه انعیں دنیا میں عذاب موا اور نه آخرت میں۔ کیا یہ جامل متلبر فریب خوردہ عابدیہ سمحتا ہے کہ میں اللہ کے یمال بلند درجہ رکھتا ہوں اس لیے تو اس نے میری خاطر انقام لیا جب کہ انبیاء سے بھی زیادہ کے لئے انقام نمیں لیا۔ شاید اسے یہ معلوم نمیں کہ وہ اپنے اس بجرد فجب کی بنا پرانند کے یمال معفوب ہے اور اپنی تباہی و بریادی سے بے خبر ہے۔ یہ اعتقاد مسکیرین کا ہے جو مقل سے محروم ہوتے ہیں ، حقمند عابد تریوں کماکرتے ہیں جیساکہ آند می چلے ایا بمل کرنے کے وقت عطاء سلمي كماكرتے سے كدلوكوں پر جومصائب بحى نازل ہوتے كيس ان كاسب ميں بون اكر ميں مرجاؤں وتم سبكوان معيتوں سے نجات مل جائے ايد كماكرتے ہيں جيساك ايك مخص نے موفات سے والي كے بعد كما تھا أكريس نہ مو ما تو مجھے تمام حاضرین کے لئے رحمت کی امید مقی وونوں آدمیوں میں کتنا زبروست فرق ہے۔ ایک مخص ظاہرو باطن میں اللہ سے ور تا ہے، ا پے تنس پر خانف رہتا ہے اپنے عمل کو حقیر سمحتا ہے اور اسے بھتر بنانے کی جدوجہد میں معموف رہتا ہے اور دو سرا اپنے دل میں ریاء کر صداور فریب کی خباشتیں چمپائے ہوئے ہے اور شیطان کا بھلونا بنا ہوا ہے اور اس پریہ سجمتا ہے کہ میں اپنے عمل ے اللہ پر احسان کرتا ہوں 'اور یہ حقیقت ہے کہ جو مخص بھی یہ اعتقاد رکھتا ہو کہ میں اللہ کے کمی بندے سے برتر ہوں اس کے تمام اعمال بكاريس اس في الى جمالت الي عمل كاسرايه منائع كرويا ب جمالت بدترين كناه ب اس بيد كرالله ب دور کرنے والی چزدو سری نسی ہے۔ اپنے بارے میں یہ فیصلہ کرنا کہ وہ دو سرے سے بھرے محض نادانی اور جمالت ہے اور الله ک كرے بے خوفى كى علامت ب- حالا كيد الله تعالى كا أرشاد ب

وَلَا يَامَنُ مَكُرُ اللّٰمِالِا الْقُومُ الْحَاسِرُ وْنَ- (پ٥٦٦ تي ٩٩) سوخدا تعالى كى پكر بجران كے جن كى شامت بى أنى بوادر كوئى بے فكر نس بو تا۔

ایک دوایت بین ہے کہ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے کی فخص کا ذکر خیر ہوا ایک روزوہ فخص آپ کی مجل بیں حاضر ہوا ، صحابہ نے عرض کیا یا رسول اللہ! ہی ہے وہ فخص جس کا اس روز ہم تذکرہ کررہے تھے ، آپ نے فرمایا : بین اس کے چرے پر شیطان کی پر چھائیں دیکھ رہا ہوں 'اس فخص نے آکر سلام کیا اور آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے کھڑا ہوگیا ، آپ نے اس سے فرمایا : بین ہجھ سے اللہ کی تشم دے کر پوچھتا ہوں کہ تیرے ول بین سے خیال نہیں ہے کہ قوم کوئی فخص تھے سے افضل نہیں ہے؟ اس کے اس نے عرض کیا ہاں واقعی میہ بات قو ہے (احمد براز وار تعلق یہ انس کے ۔ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے نور نبقت ہے اس کے باطن کی خباشوں کا اثر اس کے چرے پر محسوس کر لیا تھا۔ خرض میہ کہر ایک ایس آخت ہے جس سے اللہ کی طرف وہی بندے معموظ رہتے ہیں جنمیں اللہ اپن امان میں رکھے و درنہ عام طور پر لوگ اس آخت میں گرفتار نظر آتے ہیں۔

## كبركى آفت كے اعتبار سے عالموں اور عابدوں كے تين درجے ہيں

سلا درجہ : بہے کہ کبراس کے دل میں جاگئیں ہو'اوروہ یہ سمحتا ہوکہ میں دوسرے سے بھتر ہوں' تاہم وہ متواضع رہنے کی کوشش کرتا ہے اور ایسے اعمال کرتا ہو چیسے وہ لوگ کرتے ہیں جو دوسروں کو اسپنے سے افضل مجھتے ہیں'ایسے فخص کا یہ حال ہے کہ اس کے دل میں کبر کا درخت موجود ہے الیکن اس نے درخت کی شاخیس کاٹ ڈالی ہیں۔

دوسرا درجه ید به که ده این افعال کے ذریعہ کبر کا اظهار کرے۔مثلاً مجلس میں بلند جگه پر بیٹے ساتھیوں پر برتری ظامر کرے ،

احياء العلوم جلدسوم

جو مخص اس کے اوائے حق میں کو تاہی کرے اس پر تغیر کرے اور عالم میں اوٹی بات یہ ہے کہ وہ لوگوں سے پھر اس طرح رقع پھر
کرچاتا ہے گویا ان سے اعراض کر رہا ہو' اور عابد میں یہ بات ہے کہ وہ بڑی روٹی کا مظاہرہ کرتا ہے پیشانی پر فکنیں ڈال لیتا ہے گویا
لوگوں سے برانت کر رہا ہو' اضیں حقیر سمجتا ہو' یا ان سے تاراض ہو' اس پھارے کو یہ بات معلوم نہیں کہ تقویٰ پیشانی کی رکھنوں
میں نہیں ہے 'اور نہ چرے کی گرشی میں ہے' نہ کردن جما کرچلنے میں ہے' نہ دامن جمطنے اور سمینے میں ہے' بلکہ تقویٰ کا منبع اور
مخران دل ہے۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے سید مبارک کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا یہ (مسلم۔ ابو ہریرہ)
تقة کی سال ہے۔

اس حقیقت سے کوئی واقف نہیں کہ آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سب سے بدے متی اور صاحب ورع سے لیکن وہ متی مولے کے ساتھ ساتھ کریمانہ اخلاق میں بھی سب سے زیاوہ سے 'آپ بکوت 'تہم فرماتے' اور زیاوہ ترلوگوں سے کشادہ پیثانی کے ساتھ ملاقات فرماتے۔ حرف ابن جزء الزبیدی فرماتے ہیں کہ جھے پڑھے کھے لوگوں میں وہ آدی اجھے گلتے ہیں جو کشادہ رو' اور خندہ جبین بول' وہ فخص جس سے تم خندہ روئی کے ساتھ طلتے ہواور وہ تم سے حکدر کے ساتھ ملتاہو کویا تم پر احسان رکھنا چاہتا ہے۔ اللہ تعالی مسلمانوں میں ایسے افراد زیادہ نہ کرے۔ اگر اللہ تعالی کو ترقع' اور حکتر پہند ہو تا تو بھی اپنے نبی حضرت محمد مسلمانی صلی اللہ علیہ وسلم سے بید نہ فرما تا:۔

وَالْحُفُوصُ جَنَاحَكَ لِمَنِ النَّبِعَكَ مِنَ النَّهُ وَمِنِينَ ﴿ ١٩٥٥ آيت ٢١٣) اوران لوكون كے ساتھ بیش آئیں جو مسلمانوں میں وافل ہوكر آپ كى را و جلیں۔

ان دونوں درجوں کے حامل وہ لوگ ہیں جن کی عادات اور حالات پر تکبر کا اثر ظاہر ہوتا ہے۔ اس کے باوجودوہ تیسرے درجے کے لوگوں سے کم اس آفت میں مبتلا ہیں۔

تيسرا درجير : ان لوگون كامېجن كى زبان پر مروقت كمركى باتيل رېتى بين يمان تك كه وه مروقت دعوے كرتے بي افخرو مباہات کی باتیں کرتے ہیں' اپنے نفس کی پاکیزگی ظاہر کرتے ہیں' اپنے أحوال اور مقامات منکشف کرتے ہیں' اور علم و عمل میں دوسروں پر غلبہ پانے کے لئے طرح طرح کے جھنڈے استعال کرتے ہیں۔ مثلاً عابد دوسروں پر فخرکرتے کے لئے اس طرح کی باتیں کرتا ہے وہ کمال کا عابدہے؟ اس کی عبادت ہی کیا ہے؟ اسے ڈید میں چھ بھی میسر نہیں؟ وغیرہ وغیرہ ان کے نقائص وعود ا د موند کرمیان کرتا ہے ، پھرائی تعریفیں شروع کردیتا ہے کہ میں نے اتن ترت سے انظار نہیں کیا ، یا میں رات کو سوتا نہیں ، ہرروز ایک قرآن ختم کرتا ہوں 'اور فلال مخص مبح تک سوتا ہے 'وہ زیادہ پڑھتا ہی نمیں دغیرہ وغیرہ۔ یہ جملے تو صریح تعریف کے ہیں جمعی مبعى سَمَنًا البيانس كارزكيه كرمام مثلاً بدكه فلال مخض في مجمع نقصان بنجائه كاراده كيا اس كابيا بلاك موكميا كاال كُ كيا يا وه كمي مرض مي كرفار موخيا اس طرح وه كويا آئي كرامت ظاهر كرنا جابتا ہے ايسا فض اگر شب بيداري ميں مجنس جائے تو وہ خود بھی شب بیداری کر تا ہے اور زیادہ سے زیادہ تمازیں پڑھتا ہے ؟ یا اپنے لوگوں میں جا مجنے جو بھوک پر مبر کرتے ہیں تو خود بھی اپنے نفس کو بھوک پر مبرکرنے کا عادی بنا تاہے آگہ ان پر غلبہ پاسکے اور اپنی قوت اور ان کے مجز کا اظمار کرسکے۔ اس طرح وہ عبادت میں ہمی شدّت افتیار کرتا ہے اس خوف ہے کہ لوگ بدند کمیں کہ فلاں اس سے زیادہ عبادت گذار اور اللہ کے دین میں اس سے زیادہ قوی ہے۔ عالم اس طرح فخرکر تا ہے کہ اپنے ہم عَصرعلاء کے مقابلے میں یہ دعویٰ کر تا ہے کہ میں ہرفن سے واقف ہوں۔ مجھ پر حقائق مکشف ہیں اور میں نے شیوخ واساتندہ میں فلاں فلاں کو دیکھا ہے تم کیا ہو اور تساری فضلیت کیا ہے؟ تم كس سے ملے ہواور كس سے مديث من ہے؟ يہ سب باتيں وہ اس لئے كرتا ہے كہ خاطب كى تحقير كرے اور اي بدائي ظاہر كرے۔ اور اس كى مباہات اس طرح ہے كہ وہ منا ظرويس يدكوشش كريا ہے كہ حريف برغالب اباؤن حريف بحد برغالب نه ہوسکے۔ وہ دن رات ایسے علوم کی مخصیل میں ضائع کرتا ہے جن کے ذریعے معلوں میں اپنے آپ کو سجا سکے جیسے منا عمرو عدال ،

بخسین عبادت و سمجی الفاظ منظ علوم - به ساری تک و دوه و اس لئے کرتا ہے کہ ہم عمروں پر برتری حاصل کرسکے اور ان پر فاکن رہے - وہ احادیث کے الفاظ اور ان کی آسانید تک آز بر کرلیتا ہے تاکہ غلطی کرنے والوں پر زد کر سکے اور اس طرح اپنے علم دفضل کو ثابت کرسکے اور اپنے ہم عمروں کے نقص علم کا وحدود اپید سکے 'میں وجہ ہے کہ جب کو قض فلطی کرتا ہے تو وہ محض اس خیال سے خوش ہوتا ہے کہ میں اس پر رد کرسکوں گا۔ اور اگر کوئی فلطی نہیں کرتا تو اسے دکھ ہوتا ہے 'اور یہ خوف وامن کیر ہوتا ہے کہیں لوگ اسے جمع سے براعالم اور حافظ حدیث نہ سمجھنے گئے۔

یہ تمام ہاتیں کرکے اخلاق اور اس کے متائج و ثمرات ہیں۔ علم و عمل کے ذریعہ برتری حاصل کرنے کا جذبہ ان اخلاق کا اخر اور سرچشمہ ہے۔ کون ہے جو ان تمام سے یا ان میں سے بعض عادات سے خالی ہو۔ میں نہیں سمجھ سکتا کہ جو فض ان اخلاق کا حاص ہو اس مدیث شریف کا علم رکھتا ہے "جس فض کے دل میں رائی برابر بھی کبر ہوگا وہ جنت میں نہیں جائے گا" وہ اپنے نفس کو کس طرح بوا سمجھتا ہے "اور دو سرون پر کبر کرنے کی جرآت کس طرح کرتا ہے۔ آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم تو اسے دوز فی فرما رہے ہیں کیا دوز فی بھی عظیم ہوتے ہیں؟ مقیم وہ ہے جو ان عادات سے خالی ہو 'اور جو ان عادات سے خالی ہو تا ہے اس دوز فی فرما رہے ہیں کیا دوز فی بھی عظیم ہوتے ہیں؟ مقیم وہ ہے جو ان عادات سے خالی ہو 'اور جو ان عادات سے خالی ہو تا ہے اس در کبر ہو تا ہے اور نہ خود پندی ہوتی ہے۔ عالم حقیقت میں وہ ہے جو اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد کو اس حقیق معلیٰ میں سمجھے کہ "ہمارے نزدیک تیری قدر اس وقت تک ہے جب تک تیری قدر تیرے دل میں نہیں ہے 'اگر تو اپنے نفس کی قدر سمجھتا ہے تو ہمارے نزدیک تیری کوئی قدر نہیں ہے" جو مخض اس حقیقت سے واقف نہیں اسے عالم کمنا ہی صمح نہیں ہے 'اور جو مخص اس حقیقت سے واقف نہیں اسے عالم کمنا ہی صمح نہیں ہے 'اور جو مخص اس حقیقت سے واقف نہیں اسے عالم کمنا ہی صمح نہیں ہے 'اور جو مخص اس حقیقت سے واقف نہیں اسے عالم کمنا ہی صمح نہیں ہے 'اور جو مخص اس حقیقت سے واقف نہیں اسے عالم کمنا ہی صمح نہیں ہے 'اور جو مخص اس حقیقت سے واقف نہیں اسے عالم کمنا ہی صمح نہیں ہے 'اور جو مخص اس حقیقت سے واقف نہیں اسے عالم کمنا ہی صمح نہیں دیا۔

تیسری قسم - حسب و نسب کے ذریعے تکبر : جو فیض اعلی نسب رکھتا وہ ان اوگوں کو حقیر سجھتا ہے جو اس عالی نبی سے محروم ہوتے ہیں 'اگرچہ وہ علم اور عمل میں اس سے ارفع واعلیٰ ہی کیوں نہ ہوں۔ بھی اس فیض کے تکبر کا عالم یہ ہو تا ہے کہ اس معمولی حسب رکھنے والے لوگ ذر خرید ظلام اور نوکر نظر آتے ہیں 'وہ ان کے ساتھ بیٹھنے اُٹھنے اور کھانے پینے میں کراہت محس کرتا ہے 'ذبان کے ذریعے وہ اپنے حسب نیسب پر اس طرح فرکر تا ہے کہ دو سروں کو نبطی 'ہنری اور یا ارمنی کہ کر پکار تا ہے یا میری کرتا ہے تو کون ہے 'تیرا باب کیا تھا' میں فلاں کا بیٹا کہ سرماحب نسب کے نقس میں یہ رگ خفی ہی رہتی ہے 'لیکن جب ظرف نظر بھر کرد کی سکتا ہے۔ یہ نفس کی آگ بھڑکی ہے 'ہر صاحب نسب کے نقس میں یہ رگ خفی ہی رہتی ہے 'لیکن جب غضب کی آگ بھڑکی ہے تو اس رگ کائی بستہ لو پکھل جا تا ہے 'اور بھیرت کا نور بچھ جا تا ہے پھر آدی اپنے نسب کا حوالہ وے کر باتی کرتا ہے کہ ایک بندہ حقیرے اس کا فیور بھی نہیں کیا جا سکا۔ جیسا کہ حضرت ابوذر سے دوایت ہے 'کہتے ہیں کہ سرکار دو کالی عورت کا بیٹا) کہ موجودگی میں میری ایک فیض سے بحرار ہوگی' اور میں نے ضفے میں اسے ابن البوداء (کالی عورت کا بیٹا) کہ دیا۔ آخضرت صلی اللہ علیہ و سلم لیڈ علیہ و سلم لیڈ علیہ و سلم نے بچھ سے ارشاد فرایا :۔

طَفِ الصَّاعَ طَفِ الصَّاعَ لَيُسَ لِإِبْنِ الْمِيْضَاءِ عَلَى ابْنِ السَّوْ دَاءِفَضُلُ وَ وَفَلُ الْمَا عَلَي الْمَا عَلَي الْمَا عَلَي الْمَا عَلَي الْمَا عَلَي الْمَا عَلَيْ اللّهِ اللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللل

ابوذر کتے ہیں آپ کی یہ بات من کر میں ذھن پر لیٹ کیا اور میں نے اس ہونس نے کما کھڑے ہوجاؤاور میرے رخبار کو اپنے تدموں سے دوندو (احمد بخاری و مسلم)۔ دیکھے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ابو ذراکو کس طرح ان کی اس غلطی سے آگاہ کیا 'وہ اپنے سفید فام ہونے کو اپنے لئے برتری کا سبب سجھ رہے تھے 'آپ نے یہ فرماکر کہ اسلام کی نظر میں سفید دواور سیاہ دو دونوں برابر ہیں اخص آگاہ کیا کہ اس طرح کا تصوّر بھی گمناہ اور جمالت ہے 'یہ بھی دیکھتے کہ ابوذرا پر آپ کی تنبیہ کا کس قدرا اثر ہوا کہ اس لیے بین اخص کیا کہ اس مورے 'تو ہو گئا ہوں کے تلوے سے اپنے دل کی شطح سے اس درخت کی جزیں آگھا ڈوالیں جے رکبر کہتے ہیں 'انھوں نے یہ بات جان لی کہ عزت کا قلع قمع ذکت ہی ہوتا ہے۔ اس طرح کی ایک دوایت یہ ہے کہ دو ہونسوں

احياء العلوم بجلدسوم

نے سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے مفافر ت ک ۔ ان میں ہے ایک نے دوسرے سے کما کہ میں فلال ابن فلال ہوں۔ تیری مال مَرے تو کون ہے؟ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشادر فرمایا کہ دو آدمیوں نے حضرت موسی علیہ السلام کے سامنے فخر کیا تھا' ان میں سے ایک نے کما تھا کہ میں فلال ابن فلال ہوں۔ یمال تک کہ اس نے اپنے نو آبا ق آجداد کے نام گنوائ اللہ علیہ تعالی نے حضرت موسی علیہ السلام پروحی نازل فرمائی کہ وہ نو جسمی میں اور دسویں جسمی تم ہو (سند احمد) سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:۔

لِيَذَّعَنَ قَوْمُ الْفَخْرَ بِآبَاءِهِمْ وَقَدْصَارُ وُافَحْمَا فِيْ جَهَنَّمَ اُولِيَكُوْنَنَّ اَهُوَنَ عَلَى اللّهِمِينَ الْجَعَلَانِ (الدواود تندى ابن مبان الدمرية) اللّهِمِينَ الْجَعَلَانِ (الدواود تندى ابن مبان الدمرية) لوك الجادور فركرت بن مالاكدوه جنم من كوئلة بن كاين خداك زديك ذيل بن -

چوتھی قتم - حسن کے ذریعہ شکتر : حن کے ذریعہ سختر عام طور پر عورتیں کیا کرتی ہیں 'یہ سخترا نمیں اس بات پر مجبور
کرناہ کہ وہ اپنے علاوہ عورتوں کے نقائص بیان کریں' ان کی عیب جوئی کریں' اور ان کی غیبت کریں' چنانچہ حضرت عائشہ دوایت کرتی ہیں کہ ایک عورت آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئی' میں (اس کے جانے کے بعد) ہاتھ کے اشارے سے کئے گی وہ اتن مختر تھی' آپ نے فرمایا: تم نے اس عورت کی فیبت کی ہے۔ ( ۱ ) ان کی اس تقید کا خشا بھی کم خفی تھا۔ اس لئے کہ اگر وہ خود پستہ قامت ہوتیں تو اس عورت کو بوئی نہ کہتیں۔ گویا انھیں اپنا قامت پند آیا' اور دو سری عورت کو پستہ قد سمجھ کر بوئی کمہ دیا۔

پانچوں قتم - مال کے ذریعے کبر : یہ کبر بادشاہ اپ خزانوں میں 'متجار اپ اموال تجارت میں ' دہمقان اپ کھیتوں میں)
خوش ہوش اپ لباس اور سواریوں میں کرتے ہیں ' غی تنگ کسست کو حقیر سجمتا ہے اور اس پر کتبر کرتا ہے ' اور اس سے یہ کتا
ہے کہ تو بھیک منگا اور مسکین و حتاج ہے۔ میں چاہوں تو تھے جیسوں کو خریدلوں ' اور تھے سے اجھے لوگوں کو اپنا خادم بناؤں تو کون ہے
اور تیرے پاس کیا ہے؟ صرف میرے کھر کا سامان تیرے مال سے زیادہ ہے ' میں دن بحر میں اتنا خرج کرویتا ہوں بھٹنا تو سال بحر میں
منیں کھا پا تا۔ یہ تمام باتیں غی اس لئے کر تا ہے کہ اس کی نظروں میں مالداروں کی اہمیت و عظمت ہے اور فقر کو تا پندر کرتا ہے '
مالا نکہ اس کا مطلب یہ ہے کہ وہ فقر کی فضلیت اور مالداری کی آفات سے واقف نہیں۔ اگر واقف ہو تا تو الی باتیں نہ کرتا۔
قرآن کریم میں اللہ تعالی نے اس حقیقت کی طرف اشارہ فربایا:۔

فَقَالَ لِصَّاحِيهُ وَهُوَيُحَاوِرُ مُأْنَا أَكْثَرُ مِنْكَمَالاً وَّلَدُا وَّأَعَرُّ نَفَرًا۔

(ب٥١١ء آيت ٣٨)

سواپنے اس ملا قاتی ہے اِدھراُدھر کی ہاتیں کرتے کرتے کئے لگا کہ میں جھے سے مال میں بھی زیادہ ہوں اور مجمع بھی میرا زبدست ہے۔

دو سرے مخص نے جواب دیا :۔

أَنْ تَرَنِ أَنَا أَقُلَ مِنْكُمَ الْأَوْوَلَدَا هَ فَعَلَى رَبِّي أَنْ يُؤُتِينِ خَيْرًا مِنْ جَنْنِكَ وَيُرُسِلَ عَلَيْهَا حُسْبَانًا مِنَ السَّمَاءَ فَنُصُبِحَ صَعِيدًا زَلَقَالُو يُصُبِحَ مَاءُ هَا عَوْرًا فَلَنُ تَسْتَطِيْعَ لَهُ طَلَبًا ٥ (پ١٥/١٤ آيت ٢٠٠٠) www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم جلد وم

اگر توجھ کو مال اور اولاد میں کم تر دیکتا ہے توجھ کو وہ وقت نزدیک معلوم ہو تا ہے کہ میرا رب جھ کو تیرے باغ سے ا باغ سے اچھا باغ دیدے اور اس (تیرے باغ) پر کوئی تقدیری آفت آسان سے جھیج دے جس سے وہ باغ و نعتا ایک صاف میدان ہو کر رہ جائے یا اس سے اس کا پانی بالکل اندراُ تر کر (خلک ہو) پھر تو اس کی کوشش بھی نہ کر سکے۔

> پہلے مخص نے مال اور اولادی کرت پر تکبر کیا تھا۔ اس کا انجام اس قول سے ظاہر ہے:۔ یالیکٹنی کُمُاشُر کُبِرَ بِتی اَحَدَا۔ (پ۵ار ۱۵ آیت ۳۲) کیا خوب ہو ناکہ میں آپٹے رب کے ساتھ کمی کو شریک نہ محمرا تا۔

قارون كے عَبْرَى بَى بَى نُومِت مِى الله تعالى نے اس كے فردرى يہ يغيت بيان فرائى ہے:۔ فَحَرَجَ عَلَى قُومِهِ فِي زِينَتِهِ قَالَ الّذِينَ يُرِيكُونَ الْحَيّاةَ اللّذَيّا يَالَيْتَ لَنَامِثُلَ مَاۤ اُونِيَ قَارُ وُنُ إِنَّهُ لَذُو حَظِ عَظِيمٍ۔ (ب٠٢٠ الا است 24)

پھردہ اپنی آرائش سے اپنی برادری کے سامنے نکلا جو لوگ دنیا کے طالب تنے کنے لگے کیا خوب ہو تاکہ ہم کو بھی وہ سازو سامان یلا ہو تا جیسا قارون کو ملاہے واقعی وہ براہی صاحب نفیب ہے۔

چھٹی قتم-طاقت کے ذریعہ تکبر : یہ تکبرطا تور آدی اپنے سے کزور انسان پر کر تا ہے۔

ساتویں قسم- کشرت انصار و اعوان کے ذریعہ : بعض لوگ اس لئے تکبر کرتے ہیں کہ ان کے تلافمہ 'مدگار واعوان و انتاع د مریدین کی تعداد زیادہ ہے-بادشاہ نوج کی تکثیرہے تکبر کرتے ہیں اور علاء تلاندہ کی کثرت ہے۔

اس پوری مختشو کا حاصل به نکلا که اس نعت سے تکبر کیا جاسکتا ہے جے کمال کمنا ممکن ہو خواہ وہ حقیقت میں کمال ہویا نہ ہو۔
یمال تک کہ مختش یا غیر مختش پر اس لئے تکبر کر سکتا ہے کہ اسے مخلوق کے بارے میں جو معرفت حاصل ہے وہ دو سروں کو حاصل
نہیں ہے۔ کیوں کہ تخت کو کمال سجعتا ہے 'اگرچہ فی الحقیقت اس کا تعلی عذا پ شدید کا باعث اور ہلاکت و بریادی کا سبب ہو'اس
طرح فشاق و فجار بھی اپنے ہم عموں اور ہم عصوں پر شراب خوری جماع اور اغلام کی کثرت سے تخرکر تے ہیں 'کیوں کہ وہ یہ سجعتے
ہیں ہمارے یہ اعمال کمال ہیں' حالا نکہ ان کا یہ اعتقاد جمالت پر بنی ہے۔ یہ بیل وہ باتیں جن سے آدمی تکبر کرتا ہے' اور ان لوگوں پر
کرتا ہے جن میں وہ باتیں نہیں ہیں' یا ہیں تو اس کی نسبت کم ہیں۔ اگرچہ اللہ کے یمال وہ لوگ بھی اس کے برابریا زیادہ ہی ہوں۔

## ان اسباب کابیان جن سے تکترکو تحریک ہوتی ہے

یہ بات پہلے بیان کی جا چک ہے کہ کبر ایک باطنی خلق کا نام ہے۔ اس کے نتیج میں جو اخلاق واعمال خلا ہر ہوتے ہیں وہ اس خلق کا نام ہے۔ اس کے نتیج میں جو اخلاق واعمال خلا ہر ہوتے ہیں وہ اس کی قدر کا ثمرہ ہیں۔ ان اخلاق واعمال کو تکتر کہنا مناسب ہے۔ کبر امرباطن کو نام ہے ، جس کے معنیٰ ہیں نفس کو بوا سبحے ناس کے معنیٰ آئندہ بیان کئے جائیں ہے ، آومی جب اپنے نفس کو 'اپنے ممل کو با اپنی کمی چیز کو پہند کرے گا'اور وہ سرے کے مقابلے میں بواسمجے گا تو اپنے آپ کو بروا جانے گا اور تکبر کرے گا۔ کا اور تکبر کرے گا۔

ظاہری کبرے تین اسباب ہیں۔ ایک سبب تو مطلبر میں ہو تا ہے 'اور ایک اس میں جس پر بھبر کیا جائے 'اور تیسرا سبب ایسا ہو تا ہے جو ان دونوں کے علاوہ کسی اور سے متعلق ہو۔ جو سبب مطلبر میں پایا جاتا ہے وہ حقد اور حمد ہے 'اور جو ان دونوں کے علاوہ سے متعلق ہے وہ ریا ہے 'اس لحاظ سے چار سبب ہوئے جُب' کینہ 'حمد اور ریا۔ مجُب کے بارے میں ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ

اس بربرباطن بدا ہو تا ہے اور باطن سے اعمال اقوال اور اجوال میں مرایت کرتا ہے اور اعضاء پر ہو تا ہے۔ حقد بغیر عجب کے بھی تکبرراکسا آ ہے۔ مثلاً کوئی مخص دوسرے کو اپنے برابر یا برز تفتور کرتا ہے الیکن کسی دجہ سے نارا نسکی بیدا ہوگئ جس کے باعث دل میں کینہ پیدا ہوا اور وہ اتا رائع ہو گیا کہ وہ یہ جانتے ہوئے بھی اس کی تواضع پر اپنے کو آمادہ نہیں کرپا ہا'اگرچہ اسے سے بات معلوم ہے کہ وہ دو سرا محض اپنی برابری یا برتری کے باعث میری تواضع کا مستق ہے۔ کتنے ہی ردیل ایسے ہیں جو اکابرین کے کئے متواضع رہنا پند نسیں کرتے جمیوں کہ ان کے دلوں میں ان اکابرین کے لئے کینداور بغض ہو تا ہے۔ یہ کیند انتمیں انکار حق پر بھی مجور کرتا ہے اگر حق بات می ایسے محض نے کی ہوجس کے لئے اس کے دل میں کینہ ہے ، نفیحت مجی تیول نہیں کریا تا ، كوشش يدكر آے كه ان سے آم آم اس رے آكرچه وہ يہ بات جانتا ہے كه ميں آمے رہنے كامستی نبيں مول اكر آن بزركوں پر ظلم كرے توندان سے معاف كرائے نه معذرت كرے مولى مسله معلوم نه موتومعلوم كرنے كے لئے جاتے ميں عار سمجے - حمد سے بھی محسود کے لئے دل میں بغض پردا ہو تاہے آگرچہ اس کی جانب سے کوئی ایذا نہ پنجی ہو' اور نہ کوئی ایسا سب موجود ہوجو محسود پر نارانسکی کاموجب بنا ہو۔ حد کی بنائر آدمی حق بات کا انکار کردیتا ہے 'اور تقیحت تبول کرنے سے بھی اعراض کر آ ہے۔ بہت سے جابل اليے وكيے محے ہيں جو علم كاشوق ركھتے ہيں ليكن جمالت انعيس علم سے محروم ركمتی ہے۔ كيول كدووا بي شرك بعض عالمول یا بعض تعلیم یا فته عزیزوں ہے اس لئے استفادہ نہیں کریائے کہ ان سے حمد رکھتے ہیں ان سے اِعراض کرتے ہیں۔ اور یہ جانتے ہوئے بھی ان سے حید رکھتے ہیں کہ وہ علم و فعل کی بنائر ہماری تواضع اور احزام کے مستحق ہیں لیکن حید انھیں اس بات پر مجور كرتا ہے كہ ان سے متكبرن كے اخلاق كے ساتھ پیش آئيں جوول میں بداعقاد ركھتے ہیں كہ ہم ان كی خاك پا كے برابر مجی نہیں ہیں۔ ریا بھی متکترین کے اخلاق کی مقتفی ہے۔ یہاں تک کہ آدی سے عالم سے منا ظرو کرنے پر بھی مجور نظر آ تا ہے جس کے بارے میں یہ عقیدہ رکھتا ہو کہ وہ مجھے افضل ہے۔ نہ ان دونوں کے درمیان شاسائی ہوتی ہے 'نہ حسد اور بغض ہو تاہے 'اس کے باوجود وہ اِس مخص کے سامنے متواضع نہیں ہو تا'نہ اس کی بات قبول کر آہے'نہ نصیحت سنتا ہے'نہ استفادہ کر آہے محض اس خوف ہے کہ کمیں لوگ یہ نہ کمیں کے فلال عالم اس سے افغل ہے۔ کویا اس تکبر کا باعث محض ریا ہے۔ اگر کمیں ایس جگہ وہ عالم مل جائے جمال کوئی نہ د مکھ رہا ہو' تو تکبر نہیں کر آ۔ اس کے بر عکس جو لوگ عجب حسد' یا حقد کی بنائر محکتر کرتے ہیں وہ خلوت میں بھی تکترے باز نمیں آتے۔ اس طرح بعض لوگ ریا کے لئے اپنانسب عالی دکھاتے ہیں۔ حالا نکد وہ یہ جانتے ہیں کہ ہمارا وعویٰ جموث ہے ، مرجموٹے نسب ہی کو ذریعہ تکبرہا لیتے ہیں ، مجلسوں میں کم نسب لوگوں سے بلند مقام پر بیٹھتے ہیں واستوں میں آھے آمے چلتے ہیں اعزاز واکرام میں اس کی برابری پند نہیں کرتے والا کلہ وہ یہ جانتے ہیں کہ وہ اس برابری کے مستحق نہیں ہیں ' كيوں كه اختيں اپنے دعوىٰ نسب كے جموعا ہونے كالقين ہوتا ہے اس لئے ان كے باطن ميں كبر شيں ہوتا النميں متكترين جیسا عمل کرنے پر مجبور کردی ہے۔ عام طور پر لفظ محکیر کا اطلاق اس مخص پر ہو آہے جو باطنی کبر۔جوعیب کا نتیجہ ہے۔ کی بنا پر اس طرح کے اعمال کرے ریا کی بنا پر دو سروں کو بنظر تھارت ویکھنے والا مجی مطلبر کملا تا ہے کیوں کہ یماں کبرے افعال میں مشابت موجود ہے۔ آگر چہ ہاطن میں عجب موجود نہیں ہے۔

متوا منعين كااخلاق اوراعمال كي تفصيل جن ميں

تكتريا تواضع كااثر ظاهرهو

جاننا چاہیئے کہ تکبر آدی کی عادتوں اور طور طریقوں میں ہوتا ہے جیسے مند پھلالینا میں انھیوں سے دیکھنا محردن سینے پر ڈالے رکھنا مچار زانویا تکیہ لگا کر بیٹھنا کیا اس کے اتوال میں ہوتا ہے حتی کہ آواز 'حدف' والفاظ کی ادائیگی کا طریقہ 'اور جواب دینے کا

اُسلوب بھی بحترے خالی نہیں مو تا۔ بحتر چلنے پھرنے اُٹھنے بیٹھنے ترکات سکنات میں بھی ہو تا ہے ایک حال سے دو سرے حال میں بدلنابھی تکتر کا مظمّرین سکتا ہے۔ محکرتن میں بعض ایسے ہیں جو ان تمام آفعال و آقوال میں تکبر کرتے ہیں اور بعض محکرتے ہیں۔ اُسور میں تکبر کرتے ہیں۔ اور پھنے میں قواضع کرتے ہیں۔ ذیل میں بچھ عادات بیان کی جاتی ہیں۔

مثال کے طور پر بعض لوگ ہے چاہتے ہیں کہ دو سرے ہمارے سامنے دست بستہ گوئے رہیں کیا ہمیں دیکھ کر کھڑے ہو جایا کریں۔ حضرت علی کڑم اللہ وجد کا ارشاد ہے کہ جو شخص کی دوز فی کو دیکھنا چاہتا ہے وہ کسی ایسے آدی کو دیکھ لے جو خود تو ہیٹھا ہوا ہو اور بہت سے لوگ اس کے سامنے مؤدّب کھڑے ہوئے ہوں۔ حضرت الس روایت کرتے ہیں کہ صحابہ کرام کو ہمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے جس قدر محبت تھی کسی سے نہ تھی بجب صحابۃ آپ کو دیکھتے کھڑے نہ ہوتے کیوں کہ وہ یہ بات جانتے تھے کہ آپ کو اس طرح کھڑا ہونا پہند نہیں ہے۔ (۱)

بعض متکترن اس وقت تک چھالپند نہیں کرتے جب تک ان کے پیچے پیچے چلے والا نہ ہو ' حضرت ابوالدرواؤ فرماتے ہیں کہ بندہ اس وقت تک اللہ سے دور ہو تا رہتا ہے جب تک کوئی شخص اس کے پیچے پیچے چاہے۔ حضرت عبدالر حمٰن ابن عوف کو ان کے نوکروں اور فلاموں سے متاز نہیں کیا جا سکتا تھا کیوں کہ ان کا فلا ہری لباس کس طرح ہی نوکروں کے لباس سے زیادہ نہیں تھا۔

پیچے لوگ حضرت حسن بھری کے پیچے پیچے چلے ' آپ نے اضحیں روک دیا ' اور فرمایا کہ تہماری یہ حرکت میرے دل میں سے سب

پیچے چلے (کال دے گی۔ بعض او قات سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم اپنے اصحاب کے ساتھ چلے تو اضیں آگے بردھاتے اور خودان کے

پیچے چلے (ابو منصور و سلمی۔ مشد الفردوس) یا تو اس لئے کہ صحابہ کو تعلیم دیتا مقصود تھا' یا اس لئے کہ آپ اس طرح اپنے نفس سے

کیر و فجب کے شیطانی وسوسوں کو دور رکھنا چاہے تھے' جیسا کہ آپ نے نماز کے دوران ان دو دورات کی ہنا پر نیا لباس آثار کر پر انا
لبس پین لیا تھا۔ (۲)

بعض متکبرین کی میہ عادت ہوتی ہے کہ وہ دو مرول کی زیارت و طاقات کے لئے نہیں جاتے ہی ان سے دبنی نفع ہی کیول نہ ہو تا ہو' میہ امر تواضع کی ضد ہے۔ روایت ہے کہ حضرت سفیان ثوریؓ رطمہ تشریف لے گئے' حضرت ابراہیم ابن ادہم نے ان کے پاس پیغام بھیجا کہ میرے یمال تشریف لا کیں اور کچھ احادیث بیان فرما تیں۔ کسی نے عرض کیا اے ابو اسحاق! آپ ان جیسے بوے لوگوں کو بھی بُلواتے ہیں' فرمایا عیں اس طرح ان کی تواضع کا امتحان لیما چاہتا ہوں۔

یہ بھی متکترن کی عادت ہے کہ آپ سے مجل سطے کو گول کا آپ برابریا پہلو میں بیٹمنا پند نہیں کرتے، بلکہ اپنے سامنے
ادب کے ساتھ بھلانا پند کرتے ہیں۔ یہ امر بھی آواضع کے خلاف ہے۔ ابن وہب کتے ہیں کہ میں حضرت عبد العزیز ابن ابی رواد
کے پاس بیٹا تھا کہ میرا زانو اُن کے زانو سے مس ہو گیا، میں ان سے ہٹ کر بیٹنے لگا تو انھوں نے میرا دامن پکڑ کر اپنی طرف کھنچا
اور فرمایا کہ تم میرے ساتھ وہ سلوک کیوں کر رہے ہوجو محکوم حاکموں کے ساتھ کیا کرتے ہیں، میں تو تم سب میں برا انسان ہوں۔
حضرت انس اور ایت کرتے ہیں کہ مدید کی کوئی بچی اگر سرراہ آپ کا ہاتھ پکڑ کر کھڑی ہوجاتی تو آپ اس وقت تک ہاتھ علیمہ ہنہ فرماتے جب تک وہ خودی چھوڑ کرنہ جلی جاتھ۔ (۲)

منگترین کی یہ بھی عادت ہے کہ وہ مریضوں کے پاس بیٹھنے سے بچتے ہیں اور ان سے دور رہتے ہیں یہ بھی کرہے۔ روایت ہے کہ ایک فض آنخضرت ملی اللہ علیہ وسلم کی فدمت میں حاضر ہوا' اس کا چرو چیک کے دانوں سے بحرا ہوا تھا اور ان سے پانی رس رہاتھا اور آپ کے پاس بچھ لوگ بیٹھے ہوئے کھانا کھارہے تھے'وہ مجلس میں آیا اور کھڑا رہا' آپ اٹھے اور اسے اپنے برابر بٹھالیا۔ (۳)

<sup>(</sup>۱) یه روایت آواب المجدین گذر چی ہے۔ (۲) یه روایت کتاب الملزة ین گذری ہے۔ (۳) یه روایت آواب المعید ین گذری ہے۔ (۳) یہ روایت آواب المعید ین گذری ہے۔ (۳) یہ روایت ای باب ین گذری ہے۔

00

احياء العلوم لجلدسوم

بعض لوگ کمر کاکوئی کام این ہاتھ سے کرنا پند نہیں کرتے ' یہ بھی ظاف تواضع ' روایت ہے کہ حضرت عمرابن عبدالعزیز کے کمر رات کے وقت ایک مہمان آیا ' آپ اس وقت لکھ رہے تھے 'اچاک چراغ شمانے لگا ایبالگا اب بجھ جائے گا' وہ مہمان کئے لگا کہ اگر آپ اجازت دیں تو میں یہ چراغ می کردوں ' آپ فرمایا آدی کے لئے مناسب نہیں کہ وہ مہمان سے خدمت لے 'اس نے عرض کیا کہ کیا میں خادم کو آواز دوں ' آپ فرمایا وہ ابھی سویا ہے ' پھر آپ نے بی تکالی اور چراغ میں تیل ڈالا 'مہمان نے کہا امیرالمؤمنین! آپ نے خودی ایسے کام کر لیتے ہیں ' انھوں نے فرمایا کہ میں جب اس کام کے لئے اٹھا تب بھی عمری رہا' بھی میں کوئی تقص پیدا نہیں ہوا 'کوئی کی واقع نہیں ہوئی ' بمترین آدمی وہ ہے جو اللہ کے یمال مناضع ہو۔

بعض متکترین اپنا سامان افعا کر چانا پند نہیں کرتے ہے طرفقہ ہی متوا منعین کی عادت کے خلاف ہے۔ جناب سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم سامان افعا کر لے جایا کرتے تھے (ابو بعلی۔ ابو ہری اللہ عظرت علی کرم اللہ وجد ارشاد فراتے ہیں کہ اہل خانہ کے لئے کوئی چیزا نعا کرلے جائے ہے۔ حضرت ابو عبید الجراخ جس زمانے میں امیر تھے 'پانی کا گھڑا بحر کر خود حمام میں لے جایا کرتے تھے 'ٹابت ابن ابی مالک کتے ہیں کہ میں نے حضرت ابو ہریؤہ کو بازار سے میں امیر تھے 'پانی کا گھڑا بحر کر خود حمام میں لے جایا کرتے تھے 'ٹابت ابن ابی مالک کتے ہیں کہ میں نے حضرت ابو ہریؤہ کو بازار سے آتے ہوئے دیکھا انحوں نے کشریوں کا مخرا افعا رکھا تھا۔ بضع عابن بابد کتے ہیں کہ گویا میں اپنی آ کھوں سے دیکھ رہا ہوں حضرت عمر کے بائیں ہاتھ میں گوشت ہے اور دائیں ہاتھ میں گوشت ہے ہیں کہ کہ حضرت علی نے عرض کیا لائے ایک تابعی کتے ہیں کہ کہ حضرت علی نے ایک درہم کا گوشت خریدا اور اپنی چادر میں رکھ کرلے چے 'میں نے عرض کیا لائے جھے دیجئے میں لے چلوں 'فرمایا عیالدار ہی کے لئے لے کرچانا زیادہ مناسب ہے۔

لباس پینے میں بھی تواضع اور تکبتروونوں کا اظهار ہو تاہے 'ایک روایت میں ہے:۔

الْبَدَّادَمِّينَ الْإِيمَانِ (ابوداود ابن اجه-ابوا امدابن طلبه)

: اونی کباس ایمان میں سے ہے۔

اس مدیث کے دادی کتے ہیں کہ میں نے حضرت معن سے براذ کے معنی معلوم کے انحول نے فرمایا اس سے مراد کھٹیا لباس ہے۔ زید ابن وہب فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت عمرابن الخطائ کو دیکھا کہ وہ باتھ میں دُرّہ لئے بازار کی طرف جارہ ہیں انحوں نے جو لباس بہن رکھا تھا اس میں چودہ ہیوند تنے ، بعض ہیوند جڑے کے تقے۔ حضرت علی کو کسی نے پوند دُرہ کڑے بہت پہنے پہ حماب کیا آپ نے فرمایا اس سے دل میں خشوع ہو تا ہے اور لوگ اقداء کرتے ہیں۔ حضرت مینی علیہ السلام فرماتے ہیں کہڑوں کی عمدگا دل میں غرور پیدا کرتی ہے۔ طاؤس کتے ہیں کہ میں یہ دو کہڑے دھوتا ہوں ' مجرجب تک یہ کڑے صاف تحمرے دہجے ہیں میراول اجنی ساگنا ہے۔ دوایت ہے کہ منصب خلافت پر فائز ہونے ہے پہلے حضرت عمرابی عبدالعزر ایک ہزاد دینا دمیں لباس خریدا کرتے ہے 'اگر اس میں خشونت نہ ہوتی تو فرماتے یہ لباس کتنا عمرہ ہے۔ مجرجب خلیفہ مقزر کئے گئے ان کالباس سادہ ہوگیا اور پانچ درہم میں آگر اس میں خشونت نہ ہوتی تو فرماتے یہ لباس کتنا عمرہ ہے۔ مجرجب خلیفہ مقزر کئے گئے ان کالباس سادہ ہوگیا اور پانچ درہم میں آگر اب آگر اس میں خریدا کرتے ہو اس کہ خروا کہ ہوئی ہوئی؟ فرمایا کہ میرانس زواتی (وائع تھیے والا) ہے اور شائق ہے۔ اس نے دنیا کی جس چزکا وائعہ چکھا اس سے اعلیٰ ہوں اب اس نے خلافت کا ذائعہ جو دنیا دی مرات میں سب سے اعلیٰ ہو 'اب اب اللہ کے جس کہ بیاں علی اس میں آگر ہے۔ ابن سوید کتے ہیں کہ ہیں بھر سے بھی۔ ایک فخص نے اُس سے میں اند طیہ واس میں آگر میں آگر سے آگر آپ اچھالب میں آگر ہیں تو کیا جو دریا سرجمکایا کی مراش کر فرمایا اضرار امیان اللہ وہ بو وال کی میں مو اور بہترین معانی وہ ہو مقدرت کی اور وہ جناب رسول آگرم صلی اللہ علیہ و سلم نے اُس اور فرمایا :۔

الطوم جلدموم

مَنْ نَرَكَ نِنِنَةُ لِلْهِ وَوَضَعَ ثِبَابًا حَسَنَةً نَوَاضُعًا لِلْهِ وَابْتِغَاءً لِمَرَ صَايِتِهِ كَانَ حَقًا عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

: جو مخص الله كى خاطرندنت مجموردے اور تواضع كى بيائي اور الله كى مرمنى ماصل كرنے كے لئے اجمع كرنے كے اجمع كرنے ترك كردے اللہ يواجب كا دوراس كے لئے جنت كابھرن لباس وخيروكرے۔

بْ كُلُوُاوَاشُرَبُوُاوَالْبَسُوُاوَتَصَلَّقُوُافِئَ عَيْرِسَرُ فِ وَلَامَحْيِلَةٍ (نالَ ابن اج-موابن

شعيب عن ابيه عن جده)

: کماؤ اور پواور پنواور مدقدودندا مراف کے ساتھ اور کبرے ساتھ۔

: ایک مدیث میں ہے:۔

إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ أَنْ يَرَى أَثْرَ نِعْمَتِهِ عَلَى عَبْلِهِ (رَمْرى - مُوابن شعيب عن ابيجة)

: الله تعالى كوبند براني تعمت كالرو وكمنا پند ب

: برابن عبدالله المزنى كتے بين بادشابوں كے لباس پنواور فشيت ہے النے دنوں كومار والويہ بات برا المزنى نے ان لوكوں ہے كى جو اہل صلاح و تقوى كالباس بين كر كبراور خرور كرتے بيں۔ حضرت عينى عليه السلام نے اپنے مصاحبين سے فرمايا كيا بات ہے تم لوگ راببين كالباس بين كر' اور سينوں ميں ورندوں كے دل أفحاكر آتے ہو' بادشابوں كے لباس بينو' اور خشيت سے اپنے دلوں كومار والو۔

ایک عادت یہ ہے کہ جب کوئی گالی دے 'یا انت کوئی انتے کا جق جمین لے تو حمل اور برداشت سے کام لے کر تواضع کا مظاہرہ کرے بی اصل تواضع ہے۔ ہم نے کتاب زم النفب والحمد میں سلک کے ایسے متعدد واقعات نقل کئے ہیں جن سے ثابت ہو تا ہے کہ وہ مصائب پر مبرکرتے سے مجملاً اتناعرض کے دیتے ہیں کہ مجموعہ حسن اخلاق اور تواضع آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت

احياء العلوم اجلد سوم

طیتہ ہے۔ اس لئے آپ کی سرت طیبہ کا آتاع ضروری ہے اور آپ بی کے اخلاق طیبہ کوای معلم اور رہنما بنانا چاہیے ابوسلم كتے بين كه ميں نے خضرت ابو سعيد الدرئ سے وريافت كيا كه لوگوں نے كمانے پينے كينے كرہے سے اور سواري ميں جو اخراعات ی بی اع سلط میں آپ کا کیا خیال ہے۔ انموں نے فرمایا: اے بیتے اللہ کے لئے کماؤ اللہ کے لئے ہو اور اللہ ک لے ہو'ان میں سے جس چزمیں بھی کبر' ریا یا شہرت کی طلب آئے گی وہ معصیت اور اسراف بن جائے گی اپنے گھر میں وہ کام کیا كوجو آخضرت ملى الله عليه وسلم الي مريس كياكرت تهداب كامعمول به تفاكه اونث كو كماس دالت السيام التوات باند صة اكريس جما أودية اوده فكالت اجو ما ناطق كرات مي يوند لكات الني فادم كم ساته كمانا كمات اكروه چكل بية بية تحك جا اتوخود چكل پيتے ازارے سامان خريدت الته من الے كرايا واس ميں و كمرالنے من آپ حياء نہ فراتے الب اميرو غریب اور صغیرد کیرسب سے مصافحہ فرماتے ، جو بھی تمازیں آپ کے سامنے آتا خواودہ بروا ہو آیا چھوٹا کالا ہو آیا سرخ ازاد ہو تایا غلام آپ اے سلام کرنے میں پہل فرائے محراور باہرے لئے آپ کے پاس الگ الگ لباس نہیں تھا،جولباس محریس پہنتے وہی الباس بن كربا بر تشريف لے جاتے۔ اگر كوئى منس آپ كى دعوت كرنا آپ اس كى دعوت قبول كرنے سے نہ شراتے عفواہ وہ پراگندہ حال اور غبار آلود ہی کیوں نہ ہو تا وعوت میں جو کھانا آپ کے سامنے پیش کیا جاتا آپ اس کی زمت نہ فرماتے اگرچہ سرا ہوا چھوارا ہی کیوں نہ رکھ دیا جا یا دن کا بچا ہوا کھانا یا رات کے لئے اور رات کا بچا ہوا کھانا دن کے لئے اٹھا کرنہ رکھے "آپ کے نظام میں سمولت مقی۔ آپ نرم خوا شریف طبع کیلنسار ہاکشادہ جیس اور خندہ روانسان سے آپ مرف مسکراہٹ پر اکتفا فرماتے بتقهد نه لگائے ' غرزو ہوئے تو ترش رونہ ہوئے 'شدّت میں سختی سے کام نہ لیتے ' آپ متواضع تھے مگر آپ کی تواضع اس مد تک نمیں تھی کہ ذات کا کمان ہوتا۔ آپ من تھے اضول خرج نہ تھے اور مرزی قرابت اور مسلمان کے ساتھ صلہ رحمی فرماتے "آپ کا دل زم تھا' آپ بیشہ کردن جمکائے رہتے 'شکم سیری کی وجہ سے مجمی بد مضمی کی نوبت نہیں آئی۔ طبع آپ کو چھوکر بھی نہیں گزری تھی، حضرت ابوسلمہ کتے ہیں کہ میں حضرت عائشہ کی خدمت میں حاضر ہوا اور جو پھی میں نے حضرت ابوسعیدا لخدری سے ساتھاوہ من وعن ان كے كوش كراركيا، حضرت عائشة نے فرماياكم ابوسعية فرماياكم ابوسعية ايك حرف بعى غلط نسيس كما البت انموں نے تنہيں يہ نسيس بتلایا کہ آپ نے مجمی پید بحرکر کھانا نہیں کھایا اور نہ مجمی کس سے کوئی شکوہ کیا۔ آپ کو الداری کے مقابلے میں فاقد زیادہ پند تھا ؟ اكرتمى بموكاسوناير ياتويه بات آپ كے روزہ ركھنے ميں الع نه بنتى 'اكر آپ جائے تواپ رب سے زمين كے فزانے مانك كيت 'ونيا کی ہرعیش اور ہر راحت آپ کو میٹر ہوتی۔ اکثریں آپکو بھوکا دیکھ کرروتی۔ اور آپ کے بطن مبارک پر ہاتھ بھیرکر کہتی کہ آپ پر میری جان قربان ہودنیا میں سے اتنا نفع تولے لیج جو آپ کی غذا کے لئے کافی ہو 'اور آپ بھوکے نہ رہیں 'آپ فرماتے: اے عائشہ! میرے اُولوالعزم برادر انبیاء نے اس سے مجی زیادہ پختیاں برداشت کیں اور اس حالت پر انھوں نے دنیا سے رخصتِ سنریاندھا۔ یہ لوگ جب اللہ تعالی کے سامنے پنیچے تو ان کی بے مدیم مولی'اور بڑا اجرو ثواب عطا ہوا' مجھے شرم آتی ہے کہ کہیں میں فارغُ البال زندگی کی خاطران سے پیچے نہ رہ جاوں۔ مجھے یہ بات زیادہ امھی معلوم ہوتی ہے کہ اپنے دوستوں اور بھائیوں سے ملول-حضرت عائشة فرماتی ہیں کہ اس واقعے کوایک ہفتہ بھی نہیں گزرا تھاکہ آپ نے انقال فرمایا۔

: حضرت ابوسعید الخدری اور حضرت عائش کی روایات میں آمخضرت صلی الله علیه وسلم کے جوافلاق وعادات ذکر ہوئے ہیں ان میں متوا معین کے تمام افلاق جع ہیں ، جو تواضع کا طالب ہے اے آپ کی افتدا کرنی چاہیے۔ اور جو مخف آپ کا مرتبہ اپنے مرتب سے کم سمحتا ہو اور جو اعمال آپ کو پند تھے ان پر راضی نہ ہو وہ جابل محض ہے۔ آپ کو دین و دنیا کا سب سے برا منصب عطا ہوا تھا۔ آپ کی افتداء ہی عزت و رفعت کی صانت ہے۔ اس کئے معنرت عمر نے کسی ایسے مخص کے جواب میں فرمایا جس نے شام میں دافلے کے وقت سادہ پوشی کا طعنہ دیا تھا کہ ہم وہ لوگ ہیں جنمیں الله نے اسلام کے ذریعے عزت بخش ہے ، ہم اسلام کے علاوہ کسی اور چزمی عزت طلب نہیں کریں مے ، حضرت ابوالدرواغ نے ارشاد فرمایا کہ اللہ کے بحد بندے ہیں جنمیں ابدال کماجا تا ہے ، یہ ۸۳۴

احياء العلوم بجلدسوم

لوگ انبیاء کے نائب اور زیمن کے محور ہیں 'جب نبت ختم ہوئی تواللہ نے ان کی جگہ حضرت میر صلی اللہ علیہ وسلم کی اُمّت میں سے ایک قوم کو ان کے قائم مقام بناویا جو کشرے صوم وصلوۃ اور حلیہ کے فوصورتی کی بنا پر میناز نہیں ہیں ' بلکہ وہ صدق ورع' اور حسن نبیت سے مزین ہیں ' وہ تمام مسلمانوں کے لئے صرف اللہ کی خاطر سلامتی صدر' اور خیر فواہانہ بذیات رکھتے ہیں ' وہ مبرک خور ہیں محرز دلی کی ساتھ نہیں ' مید وہ لوگ ہیں جشیں اللہ نے اپنے لئے فتنب فرالیا ہے ' عدد میں یہ حضرات تمیں یا چاہیں سے کوئی میں ہوئے ان میں سے کوئی میں اس دفت تعلی اللہ کا ساتھ نہیں مراجب تک کوئی وہ سرااس کا قائم مقام نہیں ہوجا ا۔ اے بھائی! یادر کھویہ نیک فلس لوگ کی چڑکو میں اس دفت تک نہیں سرا، جب تک کوئی وہ سرااس کا قائم مقام نہیں ہوجا ہا۔ اے بھائی! یادر کھویہ نیک فلس لوگ کی چڑکو ہیں ان میں سب ہوجا ہیں' نہ کی پر زبان طمن دراز کرتے ہیں نہ کی سے حسد کرتے ہیں ان میں سب سب اسے ایکھ اوصاف کے حال ' اور زم جمیست کے الک ہوتے ہیں' ان میں سب سب اسے اوصاف کے حال ' اور زم جمیست کے الک ہوتے ہیں' ان میں سب سب اسے اوصاف کے حال ' اور زم جمیست کے الک ہوتے ہیں' ان میں سب سب اسے اوصاف کے حال ' اور زم جمیست کے الک ہوتے ہیں' ان میں سب سب اسے اوساف کے حال ' اور زم جمیست کے الک ہوتے ہیں' ان میں سب کے آئ اللہ سے زود ہوں ہے ' بلکہ اور کی طرف میں سب کے قوف سے قافل ہوجائیں' وہ اپنی ظاہری حالت پر مدادت کرتے ہیں' اللہ کے ساتھ ان کا بور کی طرف بردھتے رہے ہیں' ایکھ کاموں کی معالم ہوئی کی خواہش میں اوپر کی طرف بردھتے رہے ہیں' ایکھ کاموں کی طرف سبقت کرنا ان کاشیوہ ہے' یہ لوگ حزب اللہ ہیں' قرآن نے ایکھ معملی ارشاد فرمایا ہے۔

الْالْ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْمُفُلِحُونُ (ب٨١٨ آيت٢١)

: خوب من لوكه الله عي كأكروه فلاح ياف والا بـ

راوی کتے ہیں کہ حضرت ابوالدرواء کے یہ ارشادات سکر میں نے عرض کیا جو ادصاف آپے بیان کے ہیں وہ انتمائی سخت ہیں' میں ان اوصاف کا حامل کیے بن سکتا ہوں۔ حضرت ابوالدرواء نے فرمایا کہ تواس سے بھی زیادہ بلندی تک پہنچ سکتا ہے بشرطیکہ دنیا سے بنض رکھے' اور آخرت کی محبت کو دل میں جگہ دے' مجھے آخرت سے جس قدر محبت ہوگی اسی قدر دنیا سے بے رغبی ہوگی' اور اس کے بقدر تجھے نور بصیرت حاصل ہوگا جس کے ذریعے تواپے نفع ونقصان کا مشاہرہ کرسکے گا' جب اللہ اپنے کسی بندے میں حسن طلب پاتا ہے تواس پر توفق' اور راستی کے وروازے واکر دیتا ہے' اسے اپنی حفاظت اور پناہ میں رکھتا ہے' اے بھیجے! اللہ نے

اِنَّالْلَهُمْ عَالَّذِيْنَ الْمُقُواقَالَذِينَ هُمُمُّ حُسِنُونَ (١٣٨٣، ٢٢١ معه)

الله تعالی ایسے لوگوں کے ساتھ مو آئے جو ڈرتے ہیں 'اور جو نیک کردار ہوتے ہیں۔

سی این کیر کتے ہیں کہ ہم نے اس آ مت میں غور کیا معلوم ہوا کہ طالبین لڈت کو جولڈت اللہ کی مجت اور اس کی رضا جوئی میں عاصل ہوتی ہے وہ کمی اور چیز میں نہیں ملتی اے اللہ! ہمیں بھی اپنی محبت اور اپنے کرنے والوں کی محبت عطا فرما۔

كبر كاعلاج اور تواضع حاصل كرنے كا طريقه

من شنہ صفحات میں جو پھے عرض کیا گیا اس سے معلوم ہوا کہ کبر ایک مملک بیاری ہے' اور مخلوق میں شاذوناور ہی کوئی ایسا فعض ہوگا جو اس بیاری ہے معلوم ہوا کہ کبر ایک مملک بیاری ہے' اور مخلوق موں کا علاج اور ایسی دواؤں کا فعض ہوگا جو اس بیاری ہے معلوج اور ایسی دواؤں کا استعمال ضروری ہے جو اس کا قلع قبع کر سکیں۔ کبر کا علاج دو طریقوں پر کیا جاتا ہے' ایک طریقہ یہ کہ دل سے اس مرض کی جزیں اکھا ژدی جائیں' دو سرا طریقہ یہ ہے کہ ان اسباب کا ذالہ کیا جائے جن سے آدی تحترکر تا ہے۔

كبرك علاج كايسلا طريقه : اس طريقه علاج كي دوصورتين بين على اور عملى ان دونون علاجون كے بغير كمل طور پرشفاء

احياء العلوم جلدسوم

عاصل نہیں ہوتی۔علمی علاج یہ ہے کہ آدی اپنے نفس اور خالق نفس کی معرفت حاصل کرے 'اگر صحح معرفت حاصل ہو گئی تو امید يى ب كداس سے كبركا مرض ذائل موجائے كا اس لئے كد أكر انسان كوائے للس كى معرفت ماصل موكئ تووہ اس نتیج پر ضرور پہونچ کا کہ نفس انتائی دلیل اور حقیر چزہے اس کے شایان شان صرف تواضع وقت اور اکساری ہے اور اگر اینے رب کی معرفت حاصل مومئ توبيد يقين ضرور بيدا موكاكه مقمت اور كبريائي جيداوصاف الله بي كشايان شان بي-

رب کی معرفت اوراس کی مقلت و رفعت کی معرفت میں بوے تنعیل مباحث بین علم مکا شغه کی انتهای باری تعالی ذات ومفات كى معرفت پر ہوتى ہے۔ أمرج معرفت نس كاموضوع مى بيركم تفسيل طلب نيس بي تاہم يهال صرف اتا لكيت بيں جو تواضع اور اکساری کا جزیہ پیدا کرنے کے لئے کانی ہو اوراس کے لئے میں زیادہ لمی چو دی مختلو کرنے کے بجائے قرآن کریم کی

مرف ایک آیت کواین گرکاموضوع بنالینا جا ہے۔

قُتِلَ الْإِنْسَانَ مِآ كُفُرَه مِنْ أَيُّ شَيَّ خَلَقَه لِمِنْ نُطُفَةٍ يَحَلَقَه وَقَلَّرَه وَمُمَّ السَّبيل يَسَّرُ هُ فَيْمَ أَمَا لَهُ فَاقْبَرِ هُ فَتُمَ إِنَّا أَعَالْسُاءَ أَنْسُرِ وُ (ب ١٥٠٥ من ١٢١)

آدى ير خدائى ماروه كيما نافترا ب-الله ناس كوسى چزے پيداكيا؟ نطف بيداكيا (يم) اس كى صورت بنائی ' پرامضاء کو اندازے بنایا ' پراس کے (لگنے کا) راستہ اسان کردیا ' پراسے موت دی ' پراسے قبریں

المحيا ، محرجب الله عام كاس كودوباره زنده كرد عكا

اس آیت میں انسان کی ابتدا وانتها اور درمیانی حالات کی طرف اشارہ کیا گیا ہے 'اگر آدمی اپنے آغازوانجام اور درمیانی زندگی ك احوال ير نظروال تواسع آيت كريمه كامنهوم سجه مين آجائه انسان كى ابتدايدكه اس كا ذكر بهي نبيس تما وه معدوم تما بت دنول تک وہ عدم کے پردے میں رہا عدیہ ہے کہ اس کی معدومیت کی ابتدائمی نامعلوم ہے ، محواور عدم سے زیادہ ذلیل اور حقیر چزکیا ہو عق ہے ' مراللہ نے اسے ایک انتائی ذلیل چزاور مرایک انتائی کندی چزسے بنایا انعنی پہلے مٹی سے بنایا ' مرنطف سے خون عن الله الله الله على المراكب المر ردشاس ہوا' تخلیق کے بعد بھی وہ بڑے اوساف پر رہا۔ کول کہ ابتدائی میں اے کمل پیدا نہیں کیا گیا' بلکہ وہ ایک بے جان پھر تھا'نہ اس میں شننے کی طاقت تھی نہ دیکھنے کی نہ حس وحرکت کی اور نہ نعلق وانوز کی اور نہ علم وادراک کی۔اس نے زندگی سے پہلے موت پر اوت سے پہلے معف پر علم سے پہلے جمالت پر بعبارت سے پہلے کوچشی پر ساعت سے پہلے بسرے بن پر ہمویا کی سے پہلے موسطے بن پر مدایت سے پہلے مرای پر الداری سے پہلے فقریر اور قدرت سے پہلے مجزیر ابتدا ک۔ اس آیت کریمہ کا یمی منهوم

> مِنُ أَيْ شَنْ عَلَقَهُ مِنْ تُطُفَةِ خَلَقَهُ فَقَدَّرَهُ (ب ١٨٥٥ ت ١٨) انسانوں کو کس چزہے پیدا کیا؟ نطفے ہے! (پمر) اس کی صورت بنائی 'پمرانداز ہے احصاء پیدا کئے۔

دو سری مجله ارشاد فرمایا: ـ هُلُ أَتِي عَلَى الْإِنْسَانِ حِينٌ مِنَ التَّهُرِلَمُ يَكُنُ شَيًّا مَّذُكُورًا إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنُ تُطَفَّةً أُمُسًا جِ بَبْنُلِيهُ (بِ١٩/١٩) آيت١)

ب شک انسان پر زمانے میں ایک ایسا وقت بھی آچکا ہے جس میں وہ کوئی چیز قابل تذکرہ نہ تھا ہم نے اس کو مخلوط نطفے سے پیدا کیا اس طور پر کہ ہم اس کو مکلف بنائیں۔

: اس آیت کابھی میں منہوم ہے ، تخلیق کے بعد اس پریداحسان فرمایا: ثُمَّ السَّبِيلَ يَسَّرُهُ (ب٥٦٥٥ آيت٢٠)

: مجراس کے (نکلنے کا) راستہ آسان بنایا۔

اس آیت میں ان اشیاء کی طرف اشارہ ہے جو انسان کو پیدائش سے موت تک کے عرصۂ حیات میں حاصل ہوئی ہیں۔ ایک آیت میں یہ مفہوم ان لفظوں میں اداکیا گیا:۔

مِنُ نُطَفَةٍ أَمُشَاجٍ اللَّهِ فَجَعُلْنَاهُ سَمِيعًا ابْصِيرُ النَّا هَلَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا اللَّهِ السَّبِيلَ إِمَّا اللَّهِ السَّبِيلَ السَّالِكُرُ الرَّا اللَّهِ السَّالِيلُ السَّالِيلُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

ہم نے اس کو مخلوط نطقے سے پیدا کیا اس طور پر ہم اس کو مکلف بنائیں (اس واسطے) ہم نے راستہ تلایا کیا تو وہ شکر کزار ہو کیا یا تا شکرا۔

اس کے معنی یہ ہیں کہ انسان پہلے ہے جان پھر تھا، ہم نے اسے زندگی بھی 'پہلے وہ مٹی کے مرحلے ہے گزرا پھر نطفے ہے بنا'وہ بسرا تھا ہم نے اسے سننے کی طاقت دی' وہ آنکھوں کی روشن ہے محروم تھا ہم نے اس میں دیکھنے کی قوت دی' وہ کمزور تھا اسے قوت دی' وہ جائیات کا مظہر ہیں' جب کہ وہ وہ جائل تھا اسے علم کی دولت سے نوازا۔ پھراس کے جسم میں اصفاء پیدا کئے' جو قدرت کی آیات و جائیات کا مظہر ہیں' جب کہ وہ ان مجیب و غریب اعضاء سے محروم تھا' وہ مختاج تھا اسے مالدار بنایا' وہ بھوکا تھا اس کے پیدے کے لئے غذا عطاک ' وہ شکا تھا اسکا تن دمانیا' وہ محروم تھا اسے مدایت سے نوازا' پھرانسان کی سرکشی دیکھئے وہ کتا ناشکراہے' اور کتنا برا جائل ہے۔ ارشاد رہانی ہے:۔

: ایک جگه ارشاد فرمایا:

وَمِنْ آیَا آیا آیا آن حَلَقَکُم مِنْ تَرَابِ ثُمَا اِنْ اَنْتُمُونَشَرٌ تَنْتَشِرُ وُنَ (پ۲۱ر۲ آیت ۲۱) اوراس کی نشانیوں میں ہے ہے کہ اس کے ممکومنی سے پیدا کیا پھر تھوڑے ہی دنوں بعد تم آدمی بن کر معلم میں بریم تاہد

مجيلي موئ بحرت بي-

الله کی نعت واحسان پر نظر ڈالو' اس نے کسے انسان کو ذکت و نائت و بحت اور نجاست سے نکال کر رفعت اور عظمت تک پنچایا عدم سے وجود بخشا موت سے حیات بخش می واقا تھا ہولنا سکھایا اندھا تھاد کھیے کی قرت دی مخرور تھا طاقتور کیا ، جاہل تھا علم سے نوازا ، کمراہ تھا ہدایت کے رائے پر چلنے کی توثق دی ، عاجز تھا قدرت دی ، مختاج تھا خی بنایا ، وہ اپی ذات میں لاشی (کوئی چز نمیں) تھا۔ کیالا شی سے بھی زیادہ کوئی چیز ذلیل ہو سکتی ہے؟ کیا عدم محض سے کم ترجی کوئی درجہ ہے ، الله نے اسے شی بنایا ، پہلے اسے ذلیل مٹی سے پیدا کیا ، آگہ وہ اپنی ذات کی جست اور دَنائت سے دائیل مٹی سے پیدا کیا ، آگہ وہ اپنی ذات کی جست اور دَنائت سے دائیل مٹی سے پیدا کیا ، آگہ وہ اپنی ذات کی جست اور دَنائت سے دائیل مٹی سے بدا کیا ہو محت محت مامل کرسکے ، اور یہ جان سکے کہ کمریائی مرف اس کو زیب دیتی ہے اس کی عظمت عزت اور جلالت کی معرفت عاصل کرسکے ، اور یہ جان سکے کہ کمریائی مرف اس کو زیب دیتی ہے اس کے عواق پر ان نوتوں کا ذکر فرمایا۔

المُنجُعَلَ لَهُ عَينَيْنَ وَلِسَانًا وَشَفَتَيْنَ وَهَلَيْنَا وَالنَّحِلَيْنَ (بِ١٥٠٥ آيت ١٠-١٠) كيا بم نے اسكود الكميں اور زبان اور دو بون نيس دع اور بم نے اس كودونوں (خرو شرك)راستے بنال ئے۔

> ایک موقع پر پہلے ای کی دَنائت کاراز فاش کیا گیا:۔ اَلَّہ یُکُ نُطَفَةً قِتْنُ مَّنِتِی تُنُستٰی (پ۲۹ر۱۸ آیت ۲۷)

00 L

احياء العلوم اجلد سوم

: کیایہ مخص ایک تطرؤ منی نہ تماجو (رحم مادر میں) نیکا یا گیا تھا۔ مالد نوت سام اللہ اس من

بحرابي بياياں نعتوں كاحواليه ديا كيا:

فَخُلَقَ فَسَوّى فَجَعَلَ مِنْ مُالزَّو جَيْنَ الدُّكُرُو الْأَنْثَى (ب٢٩م١ آيت٢٩م١) مُراسد في مراس كا مراس كا

زدجین کی تخلیق اسلے عمل میں آئی ماکہ نسل کاسلسلہ دراز رہے،جس کی ابتداکایہ عالم ہو ادرجس کے احوال یہ موں اسے اِترانے اکرے ، فحود مباہات کرنے کاحق کب ہے ، وہ تو یعنی طور پر ذلیوں میں انتہائی ذلیل اور کمزوروں میں انتہائی کمزورہے۔ تا الم كين مخص كي يه عادت موتى ب كه جب بطا مروه بلند موجا آب توايخ آب كوبداً لفتوركرن الله على النك خودكو بردا شجعنا بجائے خود ایک کمینکی ہے۔ طالت و قوت مرت و مظمت سب اللہ ہی کے لئے ہے۔ ہاں اگر انسان کو تمل پیدا کیا کمیا ہو تا اور اسكے تمام كام اى كے سرد ہوتے اور اپ وجودكو قائم دائم ركھنا اسكے اختيار ميں ہو يا واسے يہ حق تماكہ سر كشي كرے اپ مبداء ومُنتها كوفراموش كرد، ليكن اب تويه حالت ب كوزندگى كے منت دن مجى وہ كزار تا ہے ، چار مخلف طبائع اس پر مسلابیں مغراء ، بلغم سوداء اور خون يه چارول ايك دو مرے كو نقصان بنچاتى بن چاہے انسان اسے نقصان پر راضى مو يا نہ مو وہ مجوراً بموكا بياسا رہتا ہے، مجوراً بيار مو ما ہے، مجوراً مرما ہے، نه وہ است آپ کو نفع بنجا سكتا ہے اور نه نفصان نه وہ است خيركا مالك ہے اورنہ آپ شرکا۔ وہ کمی چیز کاعلم حاصل کرنا جاہتا ہے ،لیکن جمالت کے سوائجہ ہاتھ نسیں لگنا ،کمی چیز کو یا دکرنا جاہتا ہے لیکن اسے بحول جاتا ہے اپنے دل کو کسی اہم معاطے میں معروف رکھنا جاہتا ہے لیکن وسوے اس کا دامن تھام لیتے ہیں اور آفکار کے لامحدود سندر می خوط ذَنْ کرنے پر مجور کردیتے ہیں نہ اسے اپ دل پر قابو ہے اور نہ اپنے نفس پر افتیار ہے۔ یہ دل ہی تو ہے جو بیشہ اليي چيزول كي آرزوكريا ہے جن ميں اس كى ہلاكت بوشيدہ ہے 'اور اليي چيزوں سے نفرت كريا ہے جن سے اسكى زندگى وابستہ ہے۔ دہ اُنواع د اُقسام کے کھانوں سے لطف اندوز ہو تاہے مالا تکہ یہ کھانے اسکے لئے مملک ہیں وواؤں سے نفرت کرتا ہے مالا تکہ وہ اسے مرض سے نجات دیتی ہیں اور جم کو نفع بعثی ہیں۔ وہ اپنے شب وروز کے سمی بھی لیے میں اس خطرے سے مأمون نہیں کہ اس كى ساعت چمن جائے يا بصارت زائل موجائے أيا اعضاء مفلوج موجائيں 'يا عقل مختل موجائے' يا روح پرواز كرجائے 'ياوه تمام چیزیں اس سے چین جائیں جو دنیا میں اسے پند ہیں 'بچارہ انسان مجبور محض ہے' اگر خالق تعالیٰ اسے چیوڑے تو رہے' اور چمین کے تو ننا ہوجائے وہ زر خرید خلام کیطرح ہے کہ اسے اپنے کمی فعل کا افتیار نہیں۔ اور نہ اپنے علاوہ کمی دوسرے معض ے فعل کا اختیار ہے۔ بعلا اس سے زیادہ ذلیل چیزادر کیا ہوگی؟ گراس کے لئے کمال موزوں ہے؟ انسان کی انتہاموت ہے ، قرآن کریم نے ای نمایت کی طرف اشارہ کیاہے

ثُمَّ أَمَا تَهُ فَأَقْبَرَهُ ثُمَّ إِنَاشًا عَالَيْكُمُ وَهُولِ ٢٢٠٥ آيت ٢٢)

ا مراے موت دی محراس کو قریس لے کیا ، مرجب اللہ جاہے گا اس کوددیارہ زندہ کردے گا۔

ایعنی انسان سے اسکی روح سلب کی جائے گی اس کی قوت ساعت و بعیارت اس کا علم اسکی قدرت میں اورادراک اور حرکت وغیرہ تمام قوتیں سلب کرلی جائیں گی۔ وہ جمادین کررہ جائے گا 'جیسا پہلے تھا ایسای ہوجائے گا'اس کے اعتماء کی شکل ہاتی رہ جائے گا 'اس کے اعتماء کی شکل ہاتی رہ جائے گا 'اس کے اعتماء کی شکل ہاتی رہ جائے گا 'ار مزار ہوجائے گا 'جیسا کہ پہلے وہ ایک جائے گا 'اور ناپاک ہو تعزا تھا 'پراس کے اعتماء محلیں گے 'ان کے اجزاء بھرجائیں گے 'ہواں رہزہ رہزہ ہوجائیں گی ہمر خساروں پر جملہ کریں گے اور انحیں ختم کردیں گے 'پہلے آنکھوں کے ڈ میلوں میں داخل ہوں گے اور انحیس ختم کردیں گے 'پررخساروں پر جملہ کریں گے اور انحیس صاف کردیں گے 'ور برن ایسا باتی نہیں نے گا جو ان کیڑوں کے پیدے میں جاکر نجاست نہ بن جائے اور الی ناپاکی میں تبدیل نہ ہوجائے جس کے قریب انسان قو گھا حیوان بھی نہ بھکے 'انسان کی سب سے بہتر حالت یہ ہے کہ جیسا پہلے تھا ایسا ہی

حياء العلوم جلد سوم ۵۳۸

ہوجائے' لینی گئے سرنے کے بعد خاک میں مل جائے' مجراس خاک ہے برتن بنیں مکانات تقیر ہوں' موجود ہونے کے بعد پر معدوم ہوجائے گویا پہلے بھی تھائی نہیں کیا اچھا ہو ناکہ زمین کا بچونہ نے بعد اس حال پر برقرار رہتا' لین ایک انتلاب اور منتظر ہو ہو گا' تمام منفر آل اجزاء بدن پر جع ہوں ہے' اور قیامت کی ہولنا کیوں کا سامنا کرنے کیلئے قبر ہے اٹھایا جائے گا۔ وہ اپنے ارد کرد کا منظر دیکھ کو وہشت زوہ وہ جائے گا' قیامت بہا ہے' آسان روئی کے گالوں کی طرح فضا میں منتشر ہے' مان بدلی ہوئی ہے' پہاڑا اُڑے آڑے ہیں۔ وزیخ اپن تعارف کو آواز دے رہی ہے' مجرمین حسرت ہے جنت کی جرطرف عقرت پہند فرشتوں کے پرے پرے نظر آتے ہیں دوزخ اپنے کینوں کو آواز دے رہی ہے' مجرمین حسرت ہے جنت کی مرطرف عقرت پہند فرشتوں کے پرے پرے نظر آتے ہیں دوزخ اپنے کینوں کو آواز دے رہی ہے' مجرمین حسرت ہے جنت کی مرطرف عقرت پہند فرشتوں کے برے ہیں نامۃ اٹھال علمے ہو ہے ہیں' مجرمین ہے کہ ماجائے گا اپنے اٹھال نامے برحو' وہ کس کے ان اٹھال ناموں میں کا ماہوں میں کا ان اٹھال وافعال ماموں میں کھا ہوا ہے' تم بحول کے ہو' کہا جائے گا دنیاوی زندگی میں جس پر تم نازاں وفرحال تھے تم پر دو گران فرشتے مقرر کئے تھے' جو تمارے تمام آقوال وافعال کھا کرتے تھے' خواہ وہ تھوڑے ہو تھا ہوا ' کھی بیٹ شرخ کی ہو' میاں عال ناموں میں کھا ہوا ہے' تم بحول کے ہو' کہارات کے لئے تیار ہوجاؤور در مرب کے لئے متاری ایک ایک جو نے اور کی ان اٹھال ناموں میں تو سب کھے موجود ہو' چھوٹے برے تمام گاہ کھے ہو ہو ہوں۔ اسے اٹھال ناموں پر نظرؤالیں کے تو کس کے ایک افور میں تو سب کھی موجود ہو' پھوٹے برے تمام گاہ کھے ہو ہی ہوں۔

ر میں ہے۔ یکا ویکٹننا مال لهذا الکی تکاب کا یک ایک ایک کیٹی ہوگا گا اُسٹ کے ایک ایک کا کا کہ کا دے ہوتا گاہ ہموڑا نہ ہائے ہماری کم بختی اس نامۂ اعمال کی مجیب حالت ہے کہ بے قلمبند کئے ہوئے نہ کوئی چھوٹا گناہ چھوڑا نہ پواگناہ۔

یہ ہے انسان کا انجام ہے قرآن نے ایک جملے میں بیان کیا ہے " کُمْ اَوْا شَاءُ اَنْشُو اُنْسُو اُنْسُ مُحَمٰ کی یہ حالت ہو کیا تکبراور برتری
اس کے لئے جائز ہے؟ کیا وہ اپنی زندگی کے صرف ایک لمے میں خوش بھی ہو سکتا ہے چہ جائیکہ ارتائے اور غرور کرے۔انسان پر
اسکی زندگی کا ابتدائی او درمیانی حال مختشف ہے "اگر آخری حالت بھی فا بر ہوجائے تو وہ انسان کی بجائے خزیریا گرا بنا پند کر ند خطاب سے اور نہ عذاب ہے۔ حقیقت بھی بھی خاک ہوجائے گا'نہ وہ حساب کے مرصلے ہے گزرے گا اور نہ عذاب سے کسی زیادہ اعلیٰ وا شرف ہے 'وہ پہلے بھی خاک تھا بعد میں بھی خاک ہوجائے گا'نہ وہ حساب کے مرصلے ہے گزرے گا اور نہ عذاب سے کسی دوچار ہوگا' علاوہ اُزیں گئے اور خزیر کو دیکھ کر لوگ نفرت سے راہ فرارا فقیار نمیں کرتے۔ لیکن اگر اضیں کوئی گناہ گار بڑے ووہائے گا' علاوہ کرنے کا اور نہ عذاب کے بدوجائیں 'اور اُن بیان کر اللہ عن مواد ہے بھی زیادہ برہوجائے۔ ہوجائیں 'اور اُن بیان مرواد ہے بھی زیادہ برہوجائے۔ جس ہوجائیں 'اور اُن بیاں مرواد ہے بھی زیادہ برہوجائے۔ جس موجائیں 'اور اُن بیان اگر اللہ بی معاف کردے تو اور بات ہے 'ور معافی میں شہر ہے۔ آخرہ ہوا ہے نفس میں ایک گون بی چرد گیا ہے 'اور کیے آگر تا ہے 'ہاں اگر اللہ بی معاف کردے تو اور باک کی موجائیں نا برہا ہے جس نے گناہ نہ کہا ہو اور جس کی وجہ سے وہ معتوب کا مستحق نہ ہو' اِلّا بیا کہ اللہ تعالی اپنے فعل وکرم سے معاف میں درمت سے امرید کیا ہو اور جس کی وجہ سے وہ معتوب کا مستحق نہ ہو' اِلّا بیا کہ اللہ تعالی اپنے فعل وکرم سے معاف میادے گا۔

فرض بیجیئے ایک محض نے تھی بادشاہ کے تھم کی خلاف ورزی کی 'اس جرم کی بنا پروہ ایک ہزار کو ژوں کی سزا کا مستحق قرار پایا' بادشاہ نے اسے قید کرادیا'اب وہ اس لیمے کا شکرہے جب اسے بادشاہ سلامت کی خدمت میں چیش کیاجائیگا'اور لوگوں کی موجودگی میں اسے سزا دی جائے گی'اسے معلوم نہیں کہ جو خطا اس سے سرزَد ہوئی ہے وہ قائل معافی بھی ہے یا نہیں؟وہ محض قید خانے میں کیا کچھ ذلیل نہ ہوگا'کیا اسے دو سرے قیدیوں پر تکتر کرنے کاحق ہے؟ یا در کھیے گناہ گار بندوں کے لئے دنیا قید خانے سے کم نہیں

احياء العلوم جلدسوم

الله ك احكام كى خلاف ورزى كرك وه معوبت كالمستحق بن چكا ب اوربيد نسين جانباس كا انجام كيا موكا استعرائ كي كانى ب كدوه قیامت کے ماسے سے خوف مم اور خرن میں جا رہے اور اس دن کی ذات وا بانت کا معتمر رہے میں علاج کی تفصیل

كير كاعملى علاج الم كيركاعملى علاج يه ب كه الله تعالى ك لئة اوراس كى خلوق ك لئة متوا فيعين ك اعمال يرموا غبت كرك متواضع بنارب جيساكه بم في ملاء ك احوال من ان ك اس وصف تواضع برخامي دوشي والى ب الخضرت صلى الله عليه وسلم ي احوال من منقول ب كداب زمن بربين كركمانا تناول قرايا كري عداب قرايا كرت تهد

إِنَّمَا أَنَا عَبُدُ أَكُلُّ كُمَا يُأْكُلُ الْغُبُدُ (١)

میں توایک بندہ ہوں ایسے کھا تا ہوں جیسے بندہ کھایا کر تاہے۔

حضرت سليمان سے كسى نے دريافت كياكم آپ نياكيراكيوں نميں بينت انموں نے جواب ديا ميں تو غلام ہوں جس دان مجھے پروانہ آزادی عطا موجائے کا نیالباس پنوں کا انموں نے آخرت کی آزادی کی طرف اشارہ فرمایا۔ معرف سے تواضع کی سحیل نسیں ہوتی' قواضع عمل سے عمل ہوتی ہے' یمی وجہ ہے کہ محکترین عرب کو ایمان اور نماز دونوں کا ایک ساتھ بھی دیا گیا ہے اور کما کیا ہے کہ نماز دین کا سنون ہے 'نماز میں پچھے ایسے اسرار ہیں جن کی بناگر اسے دین کاستون کمنا میچے ہے۔ ان آسرار میں سے ایک بیہ ہے کہ نماز تواضع کا بھترین مظیرہے 'اللہ کے سامنے ہاتھ باندھ کر گھڑے ہونا' رکوع و سجود کرنا یہ سب وہ اعمال ہیں جن سے تواضع کا پوری طرح اظہار ہو تا ہے ' ما قبل بعثت عربوں کا مزاح یہ تھا کہ وہ کسی کے سامنے سرخم کرنا پندنہ کرتے تھے 'ان کے نزدیک نماز کے تمام افعال ذكت اور پستى كى علامت سے اگر كسى فحض كے ہاتھ سے كو دا كرجا آ او وہ اسے جعك كرا معانے مرز كرا اسى طرح اكر جوتے کا تعمد نکل جا آاتواہے تھیک کرنے کے آئے نہ بیٹھتا کیوں کہ اس میں سرچھا کر بیٹھنا پر آ ہے۔ معرت محیم ابن حزام ے روایت ہے کہ میں نے سرکاردوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کے دست وی پر بیعت کی تو اس میں بید اضافہ بھی کیا کہ میں کھڑے كرے سرده كروں كا (منداحم) آپ نے جمع سے بيت فراكى بعد ميں جب انھوں نے دين كا بنور مطالعہ كيا اور ان كے ايمان كى بھیل ہوئی توبیزائد شرط خود بخود صذف ہو گئے۔ عربوں کے نزدیک سجدہ کرنے کاعمل ذکت آور فرو تن کی انتا سمجاجا آتا تھا۔اس کئے انمیں ایمان کے بعد سب سے پہلے نماز کا تھم دیا گیا تاکہ اس عمل سے ان کاغور ٹوٹے اور داول میں تواضع پیدا ہو۔

حاصل رہے کہ جس مخص کو معرفت حاصل ہو اسے ان تمام امور اور اسباب پر نظرر کمنی چاہیئے جو کبرے متقامنی ہوں' اور پران کے ظاف پر عمل کرنا جائے اور اس عمل پر مواطبت کرنی جاسیے ماکہ واضع کاعادی بن جائے ول اجھے اخلاق کا مکثن اس وقت تك نيس بنا جب تك علم اور عمل دونوں سرچشموں سے اس كى آبيارى نہ ہو۔ كيوں كدا مضاء عالم ظاہر سے متعلق ہيں اور دل عالم مطکوت سے تعلق رکھتا ہے۔ ان دونوں کے درمیان ایک مخفی علاقہ ہے اس لئے اصفاء کے عمل سے دل ضرور متأثر

ہو تاہے۔

دوسراطريقدا اس سے مرادوہ تكترب جومزكورہ بالاسات اسباب ميں سے كمي ايك سبب سے متعلق موسماب نم الجاہ ميں ہم نے بیات لکسی ہے کہ کمالِ حقیقی علم وعمل سے عبارت ہے علم وعمل کے علاوہ جو پچھ ہے وہ فنا ہونے والا ہے۔ آگرچہ وہ بظا ہر کمال ہی کیوں نہ ہو علم وعمل کے علاوہ ہر کمال کمال وہی ہے اس مخصراور مجوی تنبیر کے بعد عالم سے یہ بعید ہے کہ وہ تکبر كرے۔ تاہم ان ذكوره بالا تمام اسباب كاعلى اور عملى دونوں علاج بيان كے ديتے ہيں۔

<sup>(</sup>۱) به روایت آدام المعیشت می گزری ...

احياء العلوم جلد سوم ١٥٥٠ ١٥٥٥ ١٥٥٠

بہلا سبب نسب اور جس فض کو نسب کی ہنائر کم ہوجائے اسے دوامور کی معرفت سے اپنے قلب کا علاج کرنا چاہئے۔ ایک امریہ کہ نسب پر فخرکرنے کا مطلب اسکے علاوہ کچھ نہیں کہ اس طرح آدمی دو سرے کے کمال سے مزت حاصل کرتا ہے۔ ایسے بی لوگوں کے بارے میں شاعر کہتا ہے۔

لىن فخرت بآباء ذوى شرف؛ لقد صدقت دىكن بىس مادلدوا

(اگرتم اپنے شرافت اگب آبا وواجداوپر فخرکتے ہو ہم نے کا کہا ہے لین جواولاوا نموں نے جن ہوہ کتی بری ہے)۔
نب کے ذریعے کئبر کرنے والا اگر اپنی ذاتی صفات میں ناقع ہے وہ وہ سروں کے کمال سے اپنی کی کس طرح دور کر سکتا ہے۔
بلکہ اگر کوئی فخض کی زندہ آدمی کی طرف منسوب ہے اور اس نسب پر فخرکر آئے تو اسے یہ کسنے کا حق ہے کہ اصل فضیلت کا
مستحق تو میں ہوں تو کس بات پر اِٹرا آئے ، تم تو میری پیشاب گاہ سے نکلے ہوئے ایک قطرہ سے تخلیق پائے ہوئے کیڑے ہو ایمان تر ہو ایمان کے پیشاب سے تخلیق
موکہ وہ کیڑا جو انسان کے پیشاب سے بنا ہواس کیڑے سے افضل ہو سکتا ہے جو کسی کھوڑے یا گدھے کے پیشاب سے تخلیق
پایا ہو' بلکہ وہ دو دونوں پر ابر ہیں' اصل شرف انسان کو حاصل ہے نہ کہ کیڑے کو۔ وہ سرا امریہ کہ اپنا حقیقی نسب جائے ، لین اسے باپ
اور داوا کا صحیح تعارف حاصل کرے' اس کا قربی باپ ایک گذا نطفہ اور جد بھیدا یک ذلیل مٹی ہے' اللہ تعالی نے انسان کا تعارف

ان الفاظين آرايا جو المستن كُلَّ شَنْ خَلَقَه وَبِكَا خَلْقَ الْإِنسَانِ مِنُ طِينِ ثُمَّ جَعَلَ نَسُلَهُ مِنُ الْمُنسَانِ مِنُ طِينِ ثُمَّ جَعَلَ نَسُلَهُ مِنُ الْمُنسَانِ مِنُ طِينِ ثُمَّ جَعَلَ نَسُلَهُ مِنُ الْمُنسَانِ مِن طِينِ ثُمَّ جَعَلَ نَسُلَهُ مِنُ الْمُنسَانِ مِن طِينِ ثُمَّ جَعَلَ نَسُلَهُ مِنُ اللهِ المراه آيت الله المراه الله الله المراه المراه المراه الله المراه المراه

جس نے جو چیز بنائی خوب بنائی اور انسان کی پیدائش مٹی سے شروع کی مجراس کی نسل کو خلاصۂ اَخلاط لینی ایک بے قدرتی رنگ سے بناما۔

اس سے معلوم ہوا کہ انسان کی اصل مٹی ہے جو قدموں سے دوندی جاتی ہے پہلے اس مٹی کا خیر کیا گیا تھا جس سے وہ مٹی سیاہ اور بدبودار ہوگئی تھی ہمیااس مٹی سے بنے ہوئے انسان کو تکبر کرتا چاہتے ؟ جس کی طرف وہ منسوب ہے (بعنی مٹی) وہ تو اشیاء میں سب سے زیادہ ذلیل پچڑسے زیادہ بدبودار اور پیشاب سے زیادہ ذلیل پچڑسے نیادہ بربی ہاجائے کہ مٹی کی طرف آدمی کی نبست بعیر ہے تو ہم کمیں گے کہ قربی نبست دکھے کی جائے وہ قلفہ ہمیا پیشاب کا ہے۔ اس کھا طب ہمی اسے اپنی آب کو حقیری سمھنا چاہئے۔ اگر قریب کے لھاظ سے پھے رفعت ہوتی تو جر اعلی کی نبست سے یہ رفعت ہوتی تو جر اعلی کی نبست سے یہ رفعت ہوتی تو جر اعلی کی نبست سے یہ رفعت ہاتی نہ رہتی۔ غور کیا جائے 'نہ باپ کو نسب کی شرافت عاصل ہے 'اور نہ دادا کو 'پھراولاد میں کہاں سے شرافت آئی' سے یہ رفعت ہاتی کہ اصل پروں سے دوندی جاتی ہوگا ہو ۔ مٹی اس کی اصل ہے 'اور دہ نطف سے علیحہ ہوا ہے نہ نہ اگر ہے تو انہائی بڑا ہے اس لئے کہ اصل پروں سے دوندی جاتی ہوگا وہ بھی تکبر

نب کی حقیقت سے واقف ہونے کی بعد اپنی نبی شرافت پر فخرنہ کرنے والے مخص کی مثال ایس ہے جیسے کوئی مخص اپنے آپ کوسید سجھتا ہو کیوں کہ اس کے باپ نے بتلاویا تھا کہ ہم سید ہیں 'اس بنا پر وہ اپنی نبیی شرافت کا بڑی تھا' اور اس پر سخبر کر تا تھا اس دور ان چند ایسے لوگوں نے جو اِقتہ اور معتبر تھے اور جن کی ہریات فک و شبہ سے بالا تھی یہ ہتاایا کہ تم تو تجام ہو 'تمہارے آباء واجد اور کی تھے'لوگوں نے دلائل ویرا ہین سے اس کا مجام ہونا مابت کیا' یہاں تک کہ اسے اس بات واجد اور محتبر نبیں ہیں 'فلا ہرہے اس صورت میں اسے اپنے نب پر ذرا غرور کی سے نہ رہیا' بلکہ وہ اپنے تئی انہائی حقیر اور ذلیل تصور کرے گا' اور اپنی ذکت کا احساس اسکے دل میں اس قدر جاگزیں ہوگا کہ

۵۵

احياء العلوم جلدسوم

دو سروں پر تکبر کرنا چھوڑ دے گا۔ یمی حال اس مقلند اور صاحب بھیرت انسان کا ہے جو اپنی اصل حقیقت پر نظر رکھتا ہے'اور سہ جانتا ہے کہ اس کا باب بھتی جانتا ہے کہ اس کا باب بھتی جانتا ہے کہ اس کا باب بھتی کہ جس مٹی اور عمل اس کے کہ اس کا باب بھتی کہ جس تھا یا وہ کوئی ذلیل پیشہ افتیار کئے ہوئے تھا محض اس لئے کہ بھتی کوڑا مٹی اٹھا تا ہے'اور حجام کے ہاتھ گندے خون میں آلودہ رہنے ہیں'اس سے بردھ کر کری ہوئی بات سے کہ آدی خودی خاک وخوں سے بنا ہو۔

روسراسب جمال ہے۔ کبرکا دوسراسب جمال ہے۔ اسکاعلاج یہ ہے کہ اپنے باطن پر عاقلانہ نظرؤالے 'اپنے ظاہرکواس طرح نہ دیکھے جس طرح بہائم دیکھتے ہیں۔ باطن پر نظرر کھنے والا اپنے قبائح سے واقف ہو تا ہے 'اور یہ قبائح اس کی خوب صورتی کو داغ لگانے والے ہیں 'آدی کے تمام اصفاء نجاستوں سے پر ہیں۔ پیٹ میں پافانہ ہے مثانے میں پیشاب ہے 'ناک میں دینتے ہے 'من میں تحوک ہے 'کان میں میل ہے رگول میں خون ہے 'جلد میں پیپ ہے بعنل میں بداو ہے 'دن میں ایک دو مرتبہ قضائے عاجت کر تاہے تاکہ اپنے پیٹ سے وہ نجاست باہر نکال دے جے اگر آگھ سے دیکھ لے تو انتہائی کراہت محسوس کرے چہ جائیکہ اسے چھوٹے یا سوئلے۔ یہ تواس کی درمیانی زندگی کی حالت ہے۔ اس کی ابتدا کا عالم بیہ کہ قدرت نے اسے فالے ہو کوئی کے خون سے پیدا کیا ہے اور الی جگہ سے نکالا ہے جو گندگی کا مرکز ہے 'پہلے اسے مردکی مُلب سے نکالا جمال منی رہتی ہے 'پھر مورت کے رحم میں رکھا جمال حیض کا خون پیدا ہو تا ہے بھر مورت کے رحم میں رکھا جمال حیض کا خون پیدا ہو تا ہے بھر مورت کی رحم میں رکھا جمال حیض کا خون پیدا ہو تا ہے بھر مورت کے رحم میں رکھا جمال حیض کا خون پیدا ہو تا ہو کا دورت کی ورت کے رحم میں رکھا جمال حیض کا خون پیدا ہو تا ہو کا دے بھر مورت کی ورت کے رحم میں رکھا جمال حیض کا خون پیدا ہو تا ہو کا دورت کی درحم میں رکھا جمال حیض کا خون پیدا ہو تا ہو کہ کوئی بیشا ہو گاہ ہے 'پھر مورت کے رحم میں رکھا جمال حیض کا خون پیدا ہو ہیں۔ بھر مورت کی دیشاب گاہ ہے ہو کا دورت کی دیشا ہو گاہ ہو بیشا ہو گاہ ہو کہ کوئی بیشا ہو گاہ ہو ہو گاہ ہو گاہ ہو گاہ ہو گاہ ہو گیا ہو گاہ ہو گھو گاہ ہو گ

حفرت آئن اروایت کرتے ہیں کہ حفرت ابو برالعدیق ہمیں خطاب کیا کرتے تھے 'اوراپ خطاب میں ایک باتیں بیان فرات کہ ہم خود اپنی نظروں میں گرجاتے 'اور اپ نفوں اور جموں سے انتمائی کراہت محسوس کرتے وہ فراتے کہ تم پیشاب گاہ سے دوبارہ نظر ہو ۔ ای نظروں میں گرجاتے 'اور اپ نفوں اور جموں سے انتمائی کراہت محسوس کرتے وہ فراتے کہ تم پیشاب گاہ سے دوبارہ نظر ہو ۔ ای بدیا ہو اتعہ خلائت سے پہلے پیش آیا۔ اگر آدی نمیں ہو سکتی جس کے پیٹ میں گندگی ہو۔ طادس نے اخیس اِ آگر چلتے ہوئے دیکھا تھا۔ یہ واقعہ خلافت سے پہلے پیش آیا۔ اگر آدی ایک دن بھی اپنے جسموں کی صفائی کا اہتمام نہیں کرتے بسرطال اس حقیقت پر بقین رکھنے والا کہ میں گندگی سے میں ہوتی ہے 'کیوں کہ وہ بھی اپنے جسموں کی صفائی کا اہتمام نمیں کرتے بسرطال اس حقیقت پر بقین رکھنے والا کہ میں گندگی سے میں ہوتی ہے کو ڈی پر سبزواگ آئے کہ بھا ہم اچھا معلوم ہو تا ہے 'معال نکہ اس کی اصل ناپاک ہے۔ یا جنگل کے گل و دین میں جاتا ہے 'مالا نکہ اس کی اصل ناپاک ہے۔ یا جنگل کے گل و دین دین ہوکر یکھرجا نمیں گرانی ان کا حسن پاکدار ہو آ اور ان ہیں ہو تا ہے نمان کھر و تا ہے جسے کو ڈی پر سبزوائی نہیں ہو تا ہے 'طلا تکہ اس کی اصل ناپاک ہے۔ یا جنگل کے گل و دین دین ہوکر یکھرجا نمیں گئے۔ آگر انسان کا حسن خاتی نمیں ہو تا ہے نمان کی دین ہوکر اس کا حسن ذاتی نمیں ہو تا ہے اس طرح اس کی مورت انسان پر فر ہوئے یا غرور کرنے کا حق نہ تھا 'کیوں کہ جس طرح اس کا حسن خوش کی بنائر ذاکل نہ ہوجائے۔ اس طرح کی بدصورتی کے واقعات دن رات پیش آئے ہیں۔

تیسراسب قوت بی کتر کا ایک سب قوت بھی ہے۔ اس کا علاج ہیں کہ جو امراض اور بھاریاں انسان پر مسلط کی گئی ہیں ان پر غور کرے 'اس کا بخر کا نموند دیکھنا ہوتو اس وقت دیکھاجائے جب جسم کا کوئی چھوٹا سا عضو در دسے متاکر ہوجاتا ہے اور وہ تمام عاجزوں سے زیادہ خلیاں سے کوئی چیز چھین عاجزوں سے زیادہ خلیاں سے کوئی چیز چھین کے تو وہ اسے واپس نہیں لے پا آ۔ اگر چھتریا چیوٹی جیسے معمولی کیڑے کوڑے اسکے کان یا ناک میں داخل ہوجائیں تو اسے بے موت ماردیں اگر پاؤں میں یا جسم کے کسی جھے میں کوئی کا ٹنا چہھ جائے تو اسے چلنے سے عاجز کردیے' ایک دن بخار سے اتن قوت منائع ہوجائے کہ برسوں کی غذا ہی اسکا تدارک نہ کر سکتا ہو ایک کا ٹنا ہوائی داشت نہ کر سکتا ہو' ایک چھم کا مقابلہ نہ کر سکتا ہو

معی سے اپنا دِفاع نہ کرسکتا ہوکیا اسے اپی قت پر نازاں ہونا چاہیے۔ انسان کتنا ہی طاقتور کیوں نہ ہو وہ گدھے 'گائے' ہائتی یا اُونٹ سے زیادہ طاقتور نہیں ہوسکتا ہملا کسی ایسے و صف میں فخرکیا جاسکتا ہے جمیں برائم تم سے آھے ہوں؟۔

چوتھا اور پانچواں سبب کثرت مال اور کثرت اعوان ہو۔ تکبر کا ایک سبب دولت کی کثرت بھی ہے اور ایک سبب یا رون اور مدد کارون کی کثرت ہے اس میں بادشاہوں کی طرف سے عطا کے جانے والے مناصب پر کی ترجمي شامل ہے ' يہ تکبر جمال اور قوت پر تکبر جیسا نمیں ہے اس کے کہ جمال اور قوت تو انسان میں داخل ہیں ،جب کہ مالداری اور کوت یا رال ذات ہے خارج ہیں۔ سکتری یہ قتم انتائی بری ہے۔ جو قفس اسے مال پر سکترکر ماہے وہ کویا اپنے کموڑے یا مکان پر سکترکر ماہے اب اگر اس کا کموڑا مرصائے یا اس کامکان مندم ہوجائے تو سکتر ختم ہوجائے گا اور ذلیل ہوکررہ جائے گا۔ جو مخص بادشاہوں سے حکومت ادر اعزاز پاکر تکبرکر آے وہ ذاتی اوصاف ہے محروم ہے اور اس نے ایسے دل پر اعتاد کیا ہے جو ہانڈی ہے بھی زیادہ جوش رکھتا ہے " بادشاہوں کا دل بہت جلد بدل جا آ ہے ، جب وہ کی سے بدول ہوتے ہیں تو اسے بدحال کرنے میں کوئی کر اُفیا نہیں رکھتے۔جو مخص الی چیزر تکبر کرے جواسی ذات میں نہ ہووہ نرا جابل ہے۔ مثلاً مالداری ایک ایباومف ہے جوذات سے تعلق نہیں رکھتا پھراگر دیکھاجائے تو یبودیں اس سے زیادہ مالدار اور ذی ٹرقت لوگ ہیں العنت ہے ایسے شرف پر جمیں گفار اس سے آتمے ہوں اور تفُ ہے ایک نظیات پر جے چور ایک مع میں چمین سکتے ہوں اور ذی ثرقت کو ذلیل اور محاج بناسکتے ہوں۔ بسرمال یہ اوسان ذات میں داخل نمیں ہیں۔اور جو اوصاف ذاتی نمیں ہوتے وہ دائی مجی نمیں ہوتے ، بلکہ آخرت میں وہال اور باعث عذاب بن جاتے ہیں ان اوصاف پر فخر کرنا انتائی جمالت ہے چرب بات بھی ہے کہ جو چزیں آدمی کے افتیار میں نہیں ہیں بلکہ اللہ تعالی کے اختیار میں بیں جس نے یہ اوصاف عطا کے ہیں اگر وہ چاہے تو اضی تیرے گئے باتی رکمے اور چاہے تو سلب کرلے تم صرف مملوک غلام ہو، مہیں کی چزر قدرت نہیں ہے۔جو مخص ان حقائق سے واقف ہے وہ ہرگز تکبر نہیں کرسکا اس کی مثال الی ہے جیے کوئی غافل انسان اپنی قوتت مسن مال آزادی خود مخاری مکانات کی وسعت محموروں اور غلاموں کی کفرت پر خوش موکد ا چانک دو افته کواه منصف مزاج حاکم کی عدالت میں حاضر ہوں اور یہ کوائی دیں کہ فلاں فض فلاں آدی کا فلام ہے۔ اس ک والدين بمي غلام تن عن حاكم ان كي كوابي پرغلاي كافيمله كردے تو مالك آئے گااہے بھي لے جائے گااور اسكاتمام مال ومتاع بمي اپني ملکت میں شامل کرنے گا۔اپنا تمام پچھ کھونے کے باوجود بھی وہ فض اس خوف میں مبتلا رہتاہے کہ کمیں آقا اس کو تاہی پر'اور مالک کے مال میں بچا تفرف پر سزانہ دے۔ پھر سزا ملے تو ایس کہ اے حمی تک و ماریک مکان میں قید کردیا جائے جمال سانپ بچتو اور دوسرے انت دیے والے حشرات ارض ہوں وہ مراجع جان کی بلاکت کے اندیشے میں ہے ندائی جان کامالک ہے نہ مال کا اختیارے 'اورند نجات کی کمی تدہرے واقف ہے۔ کیا تہمارے خیال میں ایما مخص جس کا یہ مال ہوا بی قدرت ' دولت ' قرت اور تمال پر فخر کرے گا' یا آپنے نفس کو ذلیل سمجے گا ہر فقلند اور بصیرت انسان کا یمی حال ہے۔ وہ یہ سمجنتا ہو کہ نہ میں اپنا مالک موں'نہ اپنے بدن اور اعضاء کا اور نہ اپنے مال کا۔اس کے پاوجود مجی وہ آنتوں 'شہوتوں'معیبتوں اور بیار پوں میں کمرا ہوا ہے جو بِلا شبر دنیادی قید خانے کے سانپ اور پہتو ہیں 'اور جن سے مرونت ہلاکت کا خوف رہتا ہے۔

ان اسباب کے تکبر کا جو انسان کی ذات سے خارج ہوں کی طریقہ علاج ہے۔ اور یہ علم وعمل پر تکبر کرنے کے علاج کی بہ نبت
سل ہے 'کیوں کہ علم اور عمل دو ایسے کمال ہیں جو نفس میں ہوتے ہیں اور نفس کا ان پر خوش ہونا ایک اعتبار سے صبح بھی ہے۔
اگرچہ یہ بھی جمالت ہی ہے کہ آدمی اپنے علم و عمل پر تکبر کرے 'جب کہ نفس کو یہ دونوں کمال بھی ہاری تعالیٰ می کی طرف سے عطا
کے ہوئے ہیں۔

چصناسب علم پر كبر ٩-علم پر مغرور موناايك عظيم آفت باورايك انتبائي علين مرض ب ابداوقات اس كاعلاج انتمائي

مشکل ہو جاتا ہے اور اس مرض کے اِذا لے کے لئے ذہدست محنت اور جدوجہد کرنی پڑتی ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ علم کی قدر جس طرح اللہ کے یمال عظیم ہے اس طرح بندوں کے نزدیک بھی عظیم ہے۔ علم کے مقابلے میں مال وجمال پچر بھی حیثیت نہیں رکھت' بلکہ علم وعمل کے نورے ان کو بھی منزلت ملتی ہے۔ کعب ابن احبار فرماتے ہیں کہ مال کی طرح علم بھی سرکش ہوتا ہے 'معنرت عرش کا ارشاد ہے کہ عالم کی گفزش سے ایک عالم محراہ ہوتا ہے۔ شریعت میں علم کے اِسقدر فضائل وارد ہیں کہ عالم کے ہارے میں یہ تصور نہیں کیا جاسکتا کہ وہ اپنے آ پکو بڑا نہ سمجھے اور جامل کے مقابلے میں بلند مرتبے نہ جائے۔

علم پر کبر کا علاج سے ہیکہ عالم آن دو ہاتوں پر غور کرے 'ایک تو یہ کہ اہل علم پر اللہ کی جمت زیادہ مکمل اور مؤکد ہے ' نیز جاہل سے اتنا برداشت کیا جاسکتا ہے کہ عالم سے اسکا دسوال حصہ بھی برداشت نہیں کیا جاسکتا ۔ کیوں کہ جو قفص علم دمعرفت کے بعد اللہ ک نافرانی کرتا ہے وہ بدترین گناہ کا مرتکب ہوتاہے' اور وہ بدترین گناہ سے ہے کہ اس نے اللہ کی عطاکردہ نعت علم میں اس کا حق ادا نہد کی سے بار صل ایک میں سال میں نہیں ت

نہیں کیا۔ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں۔ مئی تیار والٹھالہ دَہُ ھُلا فی ہامیّة فی اُرق

يُؤتى بِالْعَالِمِ يَوْمَ الْقِيَّامَةِ فَيُلْقَى فِي النَّارِ فَتَنْكَلِقُ أَقْتَابُهُ فَيَكُورُ بِهَا كَمَا يَكُورُ الْحِمَارُ بِالرِّحَافَيَطِيفُ بِهِ أَهُلُ النَّارِ فَيَقُولُونَ مَالَكَ فَيَقُولُ كُنْتُ آمُرُ بِالْخِيْرِ وَلاَ آنِيْهِ وَانَهٰى عَنِ الشَّرِقِ آنِيْهِ (عَارى مَلْمُ-أَسامِ ابن نِيْ)

قیامت کے روزعالم کولایا جائے گا اور اے آگ میں ڈال دیا جائے گا'اس کی آنتیں کیل پویں گی اور اسے ایسا کھمائیں گی جیسے گدھا چکی کے گرد محومتا ہے۔ اہل دوزخ اس کے گرد جمع ہوں گے اور اس سے پوچیں کے کہ تجھے کس مناہ کی سزا ملی وہ جواب دے گا کہ میں خیر کا تھم دیتا تھا اور اس پر عمل نہیں کر تا تھا۔ اور شرے روکتا تھا اور خود شریر عمل کر تا تھا۔

اوْرش دو کا تفااور خود شرر عمل کر اتفا۔ الله تعالیٰ نے بعمل عالم کو کدھے اور گئے ہے تشید دی ہے۔ ارشاد ہے۔ مَثَلُ الَّذِینَ حُیدِکُو النَّنَوْرَانَ ثُمَّ لَمُ یَحُمِلُو هَا کَمَثَلِ الْحِمَارِ یَحْمِلُ اَسْفَارًا (پ۲۸ را

جن لوگوں کو قو رات پر عمل کرنے کا تھم دیا گیا پھرانھوں نے اس پر عمل نہیں کیا اتکی مثال اس کدھے کی سی ہے جو بہت سی کتابیں لادے ہوئے ہے۔

اس آیت میں علائے بیود مراد ہیں۔ بلغم ابن مائوزُرا کے بارے میں یہ آیت نازل ہوئی۔ واَتُلُ عَلَیْهِمْ نَبِاللَّذِی آ تُینَاهُ آیاتِنافَانُسلَخَ مِنْهَا (پ۹ راا آیت ۱۷۵) اور ان لوگوں کو اس مخص کا حال پڑھ کر سائے کہ اس کو ہم نے اپنی آیتیں دیں پھروہ ان سے بالکل ہی

نكل ميا۔

یہ بھی فرایا۔ فیمنکُلُه کَمَثَلِ الْکَلُبِ اِنْ تَحْمِلُ عَلَیهُ مِیلُهُتُ اَوْتَتُرُ کُهُیلُهُتُ (پ۹ر۳ آیت ۱۷۱) سواس کی مالت کُتے کی می ہوگئ کہ اگر تواس پر حملہ کرے تب بھی ہانچے یااس کو چھوڑ دے تب بھی مانے۔

حضرت عبداللہ ابن عباس فراتے ہیں کہ بلغم ابن باعوراء کو کتاب عطاکی گئی تھی، مگراس نے وُنیاوی شہوتوں کو ترجے دی اللہ نے اسے کئے سے تثبید دی ہے جو ہر حال میں ہانچتا ہے ، بلغم بھی کُتا ہی تھا جاہے اس پر حکمت کے نزانے لادے دیے جاتے یا نہ لادے جاتے۔ وہ کسی صورت میں شہوات سے دست کش نہ ہو تا۔ عالم کے لئے یمی خطروسب سے بواہے کہ اس سے باز پُرس زیادہ ۵۵٥

احياء العلوم جلدسوم

نفوں کو حقیر جانو آکہ اللہ کے یہاں تمہارا مقام بلند ہو۔

ہوگ۔ کون ساعالم ایسا نہیں جس نے نیک کا تھم کیااور خود اس نیک سے محروم رہاجو عالم اپنے آپ کو جامل سے برتر سجعتا ہے اسے بد بمى سوچنا چاہيے كہ أكرچہ ميرا مرتبہ جال سے بلند بے ليكن اى نببت سے جمعے خطرات بمى زيادہ بير - ايسے عالم كى مثال اير بادشاه کی س بے جے ملک میں بے شار د شمنوں کا سامنامو اور قدم قدم پر ہلاکت کا خوف ہو اب اگر اے کر فار کرلیا جائے اور ظلم وستم كانشانه بنایا جائے تو وہ يمي خواہش كرے كاكم كاش ميں بادشاہ كي بجائے فقير موتا۔ اس طرح بہت سے علماء قيامت كروزالي سلامتی کی تمناکریں کے جو جہلاء کو حاصل ہوگ۔ یہ خطرہ بجائے خود تکبرے لئے مانع ہے۔ اگر وہ دوز فی ہے تب تو خزر بھی اس سے برت - كيا فزريون بر كبركراب الياعالم محاليات بدوكر ب بعض محابة فراياكرت سے كاش ميرى ال مجف جنم ندوين ایک محابی نے زمن سے بیکد اٹھا کر کما کاش میں بیکد ہوتا ایک محابی ارشاد فربایا کرتے تھے کاش میں پرندہ ہوتا اور لوگ جھے كَفَاجاتِ الكِ مَحَاقِ كَا ارشاد تعا كاش مِن كُوتِي قابلِ ذكر چيزنه موتا- مُحَاتِدُ اس كئے يه باتيں كرتے كه انتميں عاقب كاخوف تما 'وہ ا پئے آپ کو پرندوں اور مٹی سے بھی زیادہ بدتر سجھتے۔ اگر آدی آنے والے خطرے پر غور کرلیا کرے تواس میں کبری رَمّی بھی یاتی نہ رہے اور یہ جانے کہ میں مخلوق میں سب سے بوا آدی ہوں۔ اس کی مثال ایس ہے جیسے غلام کو اس کے آقائے چند کاموں کا حکم ریا ہواس نے وہ کام شروع تو کئے لیکن ان میں سے بعض کام چھوڑ دیے ، بعض میں اور نا قص کردے ، اور بعض انجام تو دیے لیکن بیا شك بھى كرتا رہاك آيا ميں نے يہ كام اپنے آقاكى مرضى كے مطابق كے بين يا نتين؟ اس آثاء ميں اے كسى مخبر في اطلاع دى كه تیرے آتانے تجھے بلوایا ہے وہ تجھے اس مال ومتاع سے محروم کرد ما اور ذکیل کرکے نکال دے گا ، وہ تجھے اپنے مگر کے با ہردروازے پر سخت دھوپ میں کھڑا رکھے گا' اور جب تو انتائی پریشان اور مجبور ہوجائے گا تب تیرا حساب دیکھے گا' جو کام تونے صحیح انجام نہیں دے' یا قطعاً انجام نیس دے ان کاموں سے متعلق باز رُس کرے گا' اور سزا کا فیصلہ سنائے گا' چر بھے ایک تیرہ و آر قید خانے میں قد كرديا جائے گا وہاں تو بيشه عذاب ميں رہے گا اور زرا راحت نہ بائے گا وہ غلام بھي بيد بات جاتا ہے كه ميرے آتا نے اپنے بت سے غلاموں کیساتھ میں سلوک کیا ہے ، اگرچہ بعض غلاموں کو معاف بھی کیا ہے۔ لیکن وہ یہ بات نہیں جانتا کہ میں غلاموں کے کِس مروہ سے تعلق رکھتا ہوں' ان لوگوں سے جو سخت عذاب میں مر فار ہیں یا ان لوگوں سے جنمیں معانی کاپروانہ عطا کیا گیا ہے۔ اس حقیقت پر غور کرنے سے نفس محکسرر ہیگا۔ غرور و پُندار کا جھوٹا بُت ککڑے کھڑے ہوجائے گا'وہ خودا ٹی نظروں میں حقیر موجا کیگا عم اور خوف اس کے دل و دماغ پر مسلط ہوجائیں مے 'اور وہ مخلوق میں سے کسی ادتی فرد پر بھی غرور نہ کر سکے گا' بلکہ جرایک ك ساتھ تواضع سے پیش آئے گا اس اميد پر كه عذاب كے وقت كس ميں فض ميرا سفارش نه ہو- عالم كے لئے غور و كارك دروازے کھلے ہوئے ہیں۔ اگروہ یہ دیکھے کہ اسے گناہوں کا اِر تکاب کرے آپ رب کے احکام کی کس قدر خلاف ورزی کی ہے۔ نه صرف ظاهرى اعضاء كو كناه كا ذريعه بنايا ، بلكه باطن بهي رياء ، كينه ، حسد ، خود پندي ، اور يفاق وغيره جيس كنامول كا مركز بنار با- بظاهر انجام بھی اچھا نہیں معلوم ہو تا۔ خیال ہی ہے کہ اگر عالم اس نبج سے سوچ گا تو وہ کمبر کی غلام سے آزاد ہوجائے گا۔ دو سری بات جو عالم کے سوچنے کی ہے وہ یہ ہے کہ کبر صرف الله تعالی کو زیب دیتا ہے اور اس کی شان کے لا نق ہے 'اگروہ كِبركرے كا تواللہ كى نارا نسكى كانستن ٹمرے كا اور اس كا مبغوض بندہ قرار پائے گا۔ اللہ تعالی اس سے تواضع چاہتے ہيں'ارشادِ باری ہے کہ میرے یماں تیری قدرای وقت ہے جب تک تیرے ول میں اپنی قدر نہیں ہے اور اگر تونے اپنی قدر جائی تو میرے نزدیک کوئی قدر نہیں ہے۔ اس سے طاہر ہوا کہ عالم کو اپنے نفس سے وہی کام لینے جاہئیں ہواللہ کو پہند ہوں' اس حقیقت پر غور کرنے سے بھی کبر کا اِزالہ متوقع ہے۔ اگرچہ عالم کو پہلیتین ہی کیوں نہ ہو کہ اِنے کوئی گناو کیا' یا یہ تصور ہو کہ جھے سے کوئی گناہ سرزد نہیں ہوگا تب بھی دل ہے کبری تاریکی دور ہوجائے گی ای طرح کے غورو فکر اور نظرو تأمیل سے انبیاء علیهم الصافة كالكبردور ہوا۔ انص يقين تهاكه جو مخض الله تعالى كى روائ عظمت من منازعت كرما ب الله تعالى است تورُ ويتا ب- الله كالحم ب كه ايخ

احياء العلوم جلدسوم

یماں یہ سوال کیا جاسکتا ہے کہ عالم اور عابد بدعتی اور فاس کے لئے قواضع کیسے کریے اور ان کی بد نسبت اپنے آپ کو کم ترکیبے مجھے'اللہ تعالیٰ کے یمال جو مرتبہ علم وعبادت کا ہے اس سے انکار نہیں کیا جاسکااور کیے ممکن ہے کہ اس کے دل پر علم کا خطرو تو كزر اوربدعت وفيق كاخطرونه كزرب جوعلم كے خطرے سے كيس زيادہ ہے۔ اس كاجواب يہ ہے كہ خاتمے كے خطرے پر غور كرنے سے تمام فيرمكن چزيں مكن بن سكتى ہيں۔ يہ توفيق اور بدعت كى بات مولى اس لحاظ سے تو كافركو د كي كر بھى تواضع كرنى چاہیے اس خیال سے کہ یہ کا فرجمی جمعی مسلمان ہوسکتا ہے۔ ہوسکتا ہے کہ اس کا فرکا خاتمہ ایمان پر ہو 'اور اس عالم کا خاتمہ کفریر ہو' برا حقیقت میں وہی ہے جواللہ کے یمال بوا ہو' ورنہ دوز فی سے تو کئے اور خزیر بدرجماں بھتریں۔ بہت سے مسلمان ایسے ہیں جنول نے اسلام لائے سے پہلے حضرت عمرابن الخلاب کو تقارت کے نظرہے دیکھا ' پھرجب حضرت عمر کو اللہ نے اسلام لانے کی توفیق بخشی تو وہ حضرت ابو بکرنے علاوہ تمام مسلمانوں پر فاکن ہو گئے۔ اس سے معلوم ہوا کہ انجام کی کسی کو خرز سیں انجام مرف عقلندوں کے پیش نظررہتا ہے ' دنیا کی تمام فعنیاتوں کا منشاء آخرت ہے 'اس لئے بندے کاحق یہ ہے کہ وہ کسی پر تکبرنہ کرے۔ بلکہ اگر كى جابل كوديكھے توول ميں يہ كے كم اُسے جمالت سے اللہ تعالى كى نا فرمانى كى اور ميں جانتے ہو جھتے ہوئے نا فرمانى كريا ہوں اسلے وہ مجھ سے زیادہ معزور ہے اور عالم کو دیکھے توبید کے کہ یہ مخص مجھ سے زیادہ پر مالکھا ہے اس لئے میں کب اس کا مقابلہ کرسکتا موں۔ اور اگر ابی عمرے بوے کی محض کودیکھے تو کے کہ اس نے جمع سے پہلے اللہ کی اطاعت کی ہے اس لئے میں کے اس کی برابری کرسکتا ہوں اور چھوٹے کو دیکھیے تو کے کہ میں نے اس سے پہلے اللہ کی نافرمانی کے اسلے میں کب اسکے برابر ہوسکتا ہوں۔ كى كافرياً بدعى كوديكه توسك كه موسكائه كدان كاخاتمه اسلام پرمو اور ميرا خاتمه اس مرمب پرجس پريد لوگ بين- كون كه جس طرح ہدایت کی ابتدا میرے اختیار میں نہیں تھی ای طرح اے دائی رکھنا بھی میرے افتیار میں نہیں ہے ، حاصل یہ کہ آدی کو ا ب خاتے کی فکرے کبر دور کرنا چاہیے 'اور جانا چاہیے کہ کہ آدی کا کمال یی ہے کہ آخرت کی سعادت اور الله کا تفرّب ُ حاصل کرے۔ دنیا کی چیزوں میں جنعیں دوام وبقا نہیں ہے کوئی کمال نہیں ہے۔ یہ ماناکہ منتکبراور منتکبرطیبہ دونوں ہی کو خاتمے کاخطرہ لاحق ہے لیکن ان میں سے ہر محض پر یہ بات لازم ہے کہ وہ اپنے نفس کو عاقبت کے خوف میں مشغول رکھے ' تاکہ ایسی چیزوں کے خوف اور اندیشوں میں جوعاقبت سے تعلق نہیں ر کمتیں مشغول رہنا حماقت ہے۔ اسلئے کہ خاکف انسان انتمائی برخمن ہوتا ہے اور ہر مخص کو اپنی بی جان کا زیادہ خوف ہو تا ہے۔اس کی مثال ایس ہے جیسے چند لوگوں کو کسی ایک جرم میں قید کردیا جائے اور ان ک گردن مارنے کا تھم دیا جائے 'اخمیں بینینا ایک دو سرے پر تکبر کرنے کی فرصت نہیں ہوگی مخطرہ اور فکر سب کو برابر ہے 'لیکن ہر مخص کو اپنی جان کا خوف دو سرے کی طرف توجہ نہیں کرنے دیتا۔ کویا ساری معیبت ایک ہی مخص پر ٹوٹی ہے۔ یمال ایک سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ ہمیں اہلِ بدعت اوراہلِ فیق ہے اللہ کے لئے بغض رکھنے کا تھم دیا گیاہے 'اور تمہاری اس تفتکو کا مصل یہ ہے کہ ان کے ساتھ تواضع کرنی چاہئے۔ان دونوں باتوں میں تضادبایا جاتا ہے۔جانا چاہئے کہ یہ امراکٹرلوگوں پرمشتہ ہے ایوں کہ خدا کے لئے بدعت وفِس کے انگار کے ساتھ رکبر نفس 'غرور عکم 'اور پندار تقویٰ بھی شامل ہوجا یا ہے 'بہت ہے جاہل عابد اور مغرور عالم ایسے دیکھے گئے ہیں کہ اپنے برابر کس فاسق کا بیٹھنا پند نہیں کرتے الکہ اگر کوئی فاسق اسکے قریب آکر بیٹ جا تا ہے تواہے اٹھا دینے ہیں یا خود الگ بث جانے ہیں یہ بالمن کا کبر ہے۔ حالا تکہ وہ اس غلط فنی میں بتلا ہے کہ میری یہ نفرت اللہ کے لئے ہے۔ بی ا سرائیل کے عابد اور فسادی کا قصد گزر چکا ہے۔ اس ا مرکے مشتبہ ہونے کی وجہ بیہ ہے کہ کمی نیک آدی پر تکتر کرنا ظاہر ہے کہ برا ہے' اور اس سے بچنا بھی ممکن ہے۔ لیکن فائن اور متبرع پر تکبر کرنا اللہ کے لئے غضب کے مشابہ ہے اور اللہ کے لئے تکبر کرنا اللہ کے لئے غلبر کرنا اللہ کے لئے علبر کرنا ور مصل میں مصلوم ہوا کہ تکبر اور غصہ دونوں لازم و المجما ہے۔ اور مشکبر غصہ کرنا ہے اس سے معلوم ہوا کہ تکبر اور غصہ دونوں لازم و طندم میں 'ادر آیک دوسرے کے ساتھ اُس فڈر مشابہ میں کہ سوائے الل قائق کے کوئی دوسرا ان میں امتیاز نہیں کرسکتا۔ اس مشکل نے نجات یانے کا ایک ہی طریقہ ہے اور وہ یہ کہ جب تم سمی برعتی یا فاس کو دیکھویا ان سے خرکے لئے کمواور برائی

احياء العلوم جلدموم

ے روکو قودل میں تین ہاتوں کا سخضار رکھو۔ایک تویہ کدان خطاؤں پر نظرر کھوجوتم سے مرزد ہو چکی ہیں 'یہ اسلے تاکہ تمارانفس تمهاری نظروں میں حقیر موجائے و دسری بید جن امور کی وجہ سے تمہیں ان پر فضیات ہے لینی علم و قمل منی عن المنکر اور امر بالمعروف كى عادت ان كے بارے يه بات ياد ركموكم يه تعين الله تعالى في الله قالى درم سے مجمع عطاكى بين مجمع الى قدرت ارادے اور اختیارے حاصل نہیں ہوئیں اس لئے جمعے ان تعموں کی بنیاد پر آپ کو برا سجمنے کا حق نہیں ہے ،جب تم اپنے آپ کو بوا نہیں سمجھو کے تو دو سرول پر تکبر بھی نہیں کو کے "تیسری سے کہ اپنے اور الکے انجام پر نظرر کمو فا ہرہے نہ جہیں اپنا انجام معلوم ہے 'اور نہ فاسق دیدعتی کو اپنے انجام کی خبرہے۔ ہوسکتا ہے تمہارا انجام خراب ہو 'اور فاسق دیدعتی کا انجام اچھا ہو۔ رہا یہ سوال کہ اگر آدی ان تین باتوں کادممیان رکھے گاتو فاس وبدعی پر خصہ کیے کرے گا؟اسکا جواب یہ ہے کہ حلمیں اپنے آقاو الكيمة فقررنا بالبين اس في حميل البي الله فعد كون كا حكم ديا ب ندك البي النس كے لئے فعد كرنا جا سين كرف ميں بدنجي مت سمجمو کہ میں نجات پاجاؤں گااور فاس ہلاک ہوجائے گا' بلکہ اپنے نفس پر ان مخفی گناہوں سے زیادہ ڈروجو اللہ کے علم میں ہیں'اس مخص پراتنا خوف نہ کرو'یہ بات ہم ایک مثال کے ذریعے سمجاتے ہیں کہ اللہ کے لئے غمد کرنے کامطلب ہر کر نہیں کہ تم مغضوب علیہ پر سکتر بھی کرو اور خود کو اس پر فائق تصور کرو مثال یہ ہے کہ اگر بادشاہ کے پاس ایک غلام اور ایک بیٹا ہو اور وہ غلام کواس کی تغلیم و تربیت کا تھم دے 'اور اس بات کی اجازت بھی دے کہ اگر بچہ غلطی کرنے تواسے سزا دینے یا مارنے میں میرا خیال ند کرے۔ بلکہ اے لائق انسان بنانے کے لئے مخت سے کام لے 'اگر خلام کواپنے آقامے مجت ہوگی 'اور اسکا فرمانہوار ہوگا تولائے کی ب آدبی یا غیرشائنگی پر سزا ضرور دے گا۔ یہ نہیں ہوسکیا کہ ایک طرف تو وہ اپنے آقا کی محبت و اطاعت کا تری ہو 'اور دوسری طرف اڑے گی ب اولی برداشت کرتا ہو۔ ظاہرہ ایسا مض اگر بادشاہ زادے کو زود کوب کرے گاتو یہ اسے نفس کی خاطر نسي ہوگا بلکہ اپ آقا کے لئے ہوگا میوں کہ أسے تھم دیا ہے 'ادر اس تھم کی تغیل اسکے لئے تقرب کا ذریعہ ہے۔غلام شاہزادے کواس کی نافرانی اوربد تمیزی پر مار تا ضرور ہے ، لیکن اس پر تختر نمیں کرتا ، بلکہ دل سے اسکے لئے متواضع رہتا ہے ، اور یہ جانتا ہے کہ بادشاہ کے بمال شاہزا دے کی جو قدر ہے وہ میری نہیں ہے میوں کہ بیٹانوکرسے زیادہ عزیزادر محبوب ہو تاہے۔اس سے معلوم ہو اکہ تکبرغصے کالازی بتیجہ نہیں ہے' بھی رُوتِیہ فُتاقِ وَفَجَارِ کے ساتھ تمہارا ہوسکتا ہے' فاص طور پر اس وقت جب کہ حمیس آخرت میں ابی بلندی کا کامل یقین نہیں ہے بلکہ تم یہ سمجھتے ہو کہ آخرت میں دونوں برابر بھی ہوسکتے ہیں اور یہ بھی ہوسکتاہے کہ نقدیمیہ اَنل نے تمهارا درجہ کم کردیا ہو اور اسکا برمعادیا ہو۔ ان پر غصہ اسلے کرنا جائے کہ خدانے غصہ کرتے کا تھم دیا ہے۔ یہ اللہ کی محبت كا تقاضا بج وامور اسكى مرضى كے خلاف پیش آئيں ان پر غصه كرے اور يہ سوج كران كيساتھ متواضع رہے كہ حكم أزل سے انكا مرتبہ مجھ سے بردھ سکتا ہے 'اور فرہ آخرت میں زیادہ قربت حاصل کر سکتے ہیں 'الل بقیرت علاء کا بعض ایا ہی ہو تا ہے۔ان کے غیبے میں خوف اور تواضع کا اِمتزاج رہتا ہے مغرور کا معالمہ برعکس ہے 'وہ تکترکر تائے 'اور اپنے لئے دو مروں کی بہ نبت زیادہ توقع رکھتا ہے اور انجام کے حال سے بے خبرہے۔ یہ مغروری انتاہے۔

ساتوال سبب تقویٰ پر تکبرہ- بندوں کے لئے طاعت وعبادت پر تکبر کرنامی ایک زبردست فتنہ ہے اور طریقہ معلاج یہ ہے کہ اپنورل میں تمام علوق کے لئے تواضع لازم کرلے اور یہ جانے کہ جو مخص علم کی وجہ سے اس پر فضیلت رکھتا ہے جھے اس پر تکبرنہیں کرنا چاہیے 'خواہ وہ عمل میں کیسای کیوں نہ ہو'علم کے بدے فضائل ہیں۔ قرآن کریم میں ہے۔ " قُلُ هَلْ يَسُتَوِى الَّذِينَ يَعُلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعُلَمُونَ (ب٣٦٠/١٥ آيت ٨) آپ کہنے کیاعلم والے اور جہل والے برابرہوتے ہیں۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں۔

فَضْلُ الْعَالِمِ عَلَى الْعَابِدِ كَفَضْلِي عَلَى أَدْني رَجْلِ مِنْ أَصْحَابِني رَمْرى - ابوالمدف

عالم کی عابد پر نظیلت ایس ہے جیے میری نظیلت کی اولی محالی بر-

اسکے علاوہ بھی بہت سی آیات اور احادیث علم کی نعنیلت میں وارد ہوئی ہیں۔ اگر عابدیہ کے کہ یہ آیات عالم باعمل کی نعنیلت میں وار د ہوئی بین عالم فاجری نعبیات میں نہیں۔اس کاجواب یہ ہے کہ تمهارے پیش نظریہ آیت نہیں ہے۔

إِنَّ النَّحْسَلْنَاتِ يُنْهِبُنَ السَّتِيَّاتِ (ب١١٠ أَتْ ١١١)

ب فک نیک کام منادیتے ہیں بڑے کاموں کو۔

أحياء العلوم جلدسوم

جس طرح یہ ممکن ہے کہ علم کی بنائر عالم سے باز پرس ہو'ا سیطرح یہ بھی ممکن ہے کہ علم اس عالم کے لئے وسیلۂ نجات اور کفارة زنوب بن جائے۔ جیسا کہ روایات سے ان دونوں ہاتوں کا جوت ملا ہے۔ کیوں کہ عابد کو یہ بات معلوم نہیں کہ عالم کے ساتھ کیسا سلوك ہوگا ازرس ہوگی یا نجات ملے گ اس لئے عابد سے لئے جائز نہیں كدوه عالم كى تحقيرك الكداس رعالم كے تنس متواضع رمنا واجب ب ایمان بد کهاجاسکتا ہے کہ اسطرح تو اہلِ علم کو عابدوں پر برتر رہے اور تکتر کرنے کا موقع ویا جارہا ہے میوں کہ علم عبادت سے افضل ہے جیسا کہ حدیث شریف سے فابت ہوا ہے ، ہم یہ کتے ہیں کہ آگرچہ حدیث کی روسے عالم کی فغیلت فابت ہوئی ہے۔ لیکن اس لحاظ سے کہ خاتمہ مشکوک ہے اور اس کا امکان بھی ہے کہ عالم موت کے وقت ایا ہوجائے کہ اس کا ایک گناہ فاست کے تمام فِسق و فجور کے مقابلے میں بھاری رہے اور وہ اسے اپنے گمان میں ہاکا سمحتا ہو ' حالا نکہ وہ اللہ کے نزدیک برا ہو مکیا اس صورت مين بمي عالم كوبرترى كا حساس مونا چاہيے۔ ہم توب كت بين كه جس طرح عابدول كوعالموں پر تكبرند كرنا چاہيے۔ إي طرح عالموں کو بھی تیجترے بچنا جاہیے بلکہ دونوں کو آپنے نفس پر خاکف رمنا چاہیتے "آدی کو اپنے نفس کا محراں 'اوراس کی صحح تربیت کا ملقت قرار دیا گیا اس لے مناسب بد کہ ہر فیض پر اپنے نفس کا خوف غالب رہے اور دو سرے کے حق میں رجاء غالب رہے 'یہ حال عابد کا عالم کے ساتھ رہے۔ عابد غیر عالم پر بھی تکبیر کر تا ہے 'غیر عالم کی کی دوسمیں ہیں' ایک وہ جس کا حال مستور ہو' اور دوسرا وہ جس کا حال منتشف ہو، جن لوگوں کا حال اس پر منتشف نہیں ان پر مکتبر کرنا کسی بھی مکرے مناسب نہیں ہے، شار کدان ے مناہ اس سے کم ہوں عبادت میں اس سے زیادہ اور اللہ کی محبت میں اس سے آمے ہوں۔ اس طرح جن لوگوں کا حال منكشف ہوان پر بھی تکترنہ کرنا جا سیے 'الا یہ کہ ان تمام زندگی کے گناہ اسکی تمام زندگی کے گناہوں سے زیادہ ہوں 'اور جب تک وہ زندہ ہے یہ نئیں کما جاسکتا کہ نس سے محناہ نیادہ ہوں مے 'ہوسکتا ہے عابد کا ایک ہی محناہ اتنا برا ہو کہ سکٹوف الحال کے تمام مناہوں سے برم جائے۔اور آگر عابد کہے کہ فلال مخص کے گناہ برے ہیں شاہ وہ زانی شرابی یا قاتل ہے " تب بھی اس پر تکبرنہ کرنا چاہئے" اسليح كه دل ك كناه بهي مجمد كم نهيس موت مثلًا رياء عدد وريب بإطل كااصقاد الله تعالى كي صفات من وسوسه وغيرووه كناه بين جو الله كے نزديك انتائى سخت میں۔ بعض اوقات ايما ہو تا ہے كه آدى اپنے ظاہرى جوارح سے عبادت كرتا ہے ليكن اسكے دل ميں کھے ایسے مخفی گناہ پدا ہوجاتے ہیں جن کی وجہ سے اللہ کے یمال مبغوض بن جاتا ہے 'اور آدمی بظا ہرفیق میں جتلا رہتا ہے تکین اس کے دل میں اللہ کی محبت اظلام ، خوف اور تعظیم کے چراغ روش ہوتے ہیں اللہ تعالیٰ ایکے ول کی حالت کو اسکے گناہوں کا كانه بنا ديتا ہے ، انجام تيامت كے دن سامنے آ كے كا جب بہت سے كھے فاست بہت سے كھے عابدوں سے بدرجها بندسول کے ،ایسا مکن ہے اوران اموریں ا مکا نِ بعب بھی ا مکا ن قریب ہونا چا ہیئے ، بشرطیگہ تہیں اپنے نفس کاخون ہو، عقلمندی کا تقاضایہ ہے کہ تم ان با توں پر عور مذکرو، جو عیر کے حق میں مکن ہیں، بلک ان امور پر عور محروح و تمہارے حق میں باعث تشویش ہیں اسلے کہ ہر مخص خود اسے مناه کی سزا بھکتنا ہے نیز ایک کے عذاب سے دوسرے کے عذاب میں تخفیف نہیں ہوتی۔ اگر تم نے یہ طریقہ افتیار کیا تو یہ یقین ہے کہ تقرب کے قریب بھی نہ پھکو سے 'اور اپنے آپ کو مبھی 'دوسرے سے برا تصور نہیں کرو سے ۔حضرت وہب ابن منبتہ کہتے ہیں کہ بدے کی عقل اس وقت تک کمل نہیں ہوتی جب تک اس میں وس خصلتیں نہ ہوں۔ انموں نے نو خصلتیں شار کرائمیں دسویں خصلت پر پنچے تو قرایا دسویں خصلت کیا ہے؟ دسویں خصلت سے بزرگی میں اضافہ ہوتا ہے 'اور بول بالا ہوتا ہے۔ اور وہ یہ ہے کہ تمام انسانوں کو اپنے سے بہتر سمجمو' آدی دو طرح کے ہیں 'مچھ وہ ہیں جو

احياء العلوم بجلد سوم

تم سے افضل واعلیٰ ہیں 'اور پکے وہ ہیں جو تم سے کم رُواونیٰ ہیں ، حمیس ان دونوں گروہوں کے ساتھ تواضع کرنی چا سیئے۔ اگر کوئی من تم سے بہتر ہو تو اس سے مل کر خوش ہو اور یہ تمنا کروں کہ اللہ حمیس بھی ایسا ی بنادے اور اگر کوئی فخص تم سے برا ہو تو یہ سوچو کہ شاکدیہ فخص نجات پاجائے اور میں ہلاک ہوجاوں۔ شاکدیہ باطن میں اچھا کام کرتا ہوجو اس کے حق میں خیرہو 'یا اس میں كونى الحجى عادت ہوجس كى وجدم الله اس ير رحم كرك اسكى توبه تبول فرمائے اور حسن عمل كے ساتھ اس كا خاتمہ فرمائے۔ میری نیکی ظاہری ہے ' یہ میرے حق میں اچھی نئیں ہے ' ملکہ مجھے خطرو ہے کہ میری اس ظاہری عبادت میں آفات نہ ہوں جن سے اس عبادت کا ثواب ضائع ہوجائے۔ فریقین کے ساتھ اس طرح پیش آنے کے بعد ہی مقل کامل ہوگی اور زمانے کی قیادت

بسرحال جے یہ خیال ہو کہ وہ بد بخت ہوسکتا ہے اور کاتب تقدیر نے اسکی قسمت میں شقاوت لکے دی ہے اسے ہرگز تکبرند کرنا عليمية الكه أكراس برخوف غالب موقو مرفض كواب سے بهتر سجمنا جاہتے " يى نضيلت ہے۔ چنانچه سمى عابد كا قصه بيان كياجا تا ہے کہ وہ بہاڑی ست محوسفر تھااسے خواب میں تھم دیا کمیا کہ فلال جفت سازتے پاس جاڈ اور اس سے اپنے لئے دعا کراڑ ۔عابد اس كى پاس آيا اور اس سے پوچھا كە تيراكيا عمل ہے جس كى دجہ سے تختے متجاب الدعوات بنايا كيا۔ اس نے كما كه ميں دن كوروزے ر کھتا ہوں اور اس حالت میں مزدوری کرتا ہوں 'جو کما تا ہوں اسمیں سے پچھ خیرات کرتا ہوں 'اور پچھ بیوی بچوں کو کھلا تا ہوں 'عابد پر آیا اور کنے لگا کہ یہ عمل قواچھا ہے الین ایا تو نہیں کہ سوائے عبادت اللی کے پچے نہ کرتے ہو ایسے لوگ بھی ہیں جو صرف الله كى عبادت كرتے ہيں اس كے علاوہ ان كاكوئى دو سرا مشغلہ نہيں ہے اس تے بعد پرخواب ميں عابد كو تھم ہوا كہ جفت سازك یاں جات اور اس سے پوچھو کہ تمہادا رنگ زرد کیوں ہے؟ اُسنے کہا کہ جو فض بھی جھے نظر آیا ہے میں اسے دیکھ کریں سجمتا ہوں كه اس كى نجات ہوجائے كى اور ميں ہلاك ہوجاؤل كا عابدنے دل ميں سوچا يہ قطف اس بنا پر متبول ہے۔

خوف وخثیت کی نفیات قرآن کریم میں بھی وار د ہوئی ہے۔ ارشاد فرمایا۔

يُوْتُونُ مَا أَتُواوَقُلُوبُهُمْ وَجِلُةً أَنَّهُمُ الْيِيرَةِهِمُ اجِعُونَ (ب١٨٨ المسام)

اور جولوگ (الله کی راه میں) دیتے ہیں جو کھ دیتے ہیں (باوجوددینے کے) ان کے دل اس سے خوف زده

موتے ہیں کہ وہ اپنے رب کے پاس جائے والے ہیں۔

لین عبادت و کرتے ہیں اللّین الممیں میدور رہتا ہے کہ کمیں بار گاوالی میں مید عباد تیں قبول ند ہوں۔ ایک جگد ارشاد فرمایا۔ اِنَّالَّذِيُنَ هُمَّمِّنُ خَشُيةِرَتِهِمُ مُّشُفِقُونَ (پ١٨ر٣ آيت ٥٠) اسميس وَيَ حَكَ نيس كه جولوگ النظار بيت عدرت بيس

فرایا-إِنَّاكُنَّاقَبُلُ فِی اَهُلِنَامُشُفِقِیْنَ (ب۲۷ر۳ آیت ۲۷) ہم واس اے آپ کمرونیا میں انجام کار) بہت دراکرتے تھے۔

فرشتے معصوم اور کناہوں سے پاک ہوتے ہیں الیکن انھیں بھی خوف سے مغر نہیں ، قرآن کریم نے ان کے بارے میں ارشاد

يُسَبِّحُونَ اللَّيُلُ وَالنَّهارِ لَا يَفْتُرُونَ ۞ وَهُمُ مِّنْ خَشْيَةٍ رَبِّهِمُ مُّشُفِقُونَ (ب١١٧ع آیت ۲۰-۲۸)

شب وروز (الله کی) تبیع کرتے ہیں ' (کی وقت )موقوف نمیں کرتے۔ اور وہ سب اللہ تعالی بیب ہے ورتے ہیں۔

خوف کا نہ ہونا ہی کبر کا محرک ہے 'خاتمے کیوقت تمام ہے خونی وحری رہ جائے گی ' تکبر کرنا ہے خونی کی علامت ہے ' بے خونی اور کربر دونوں ہی ہلاکت کا باعث ہیں۔ اور تواضع خوف کی دلیل ہے جو نجاست کا سبب ہے۔ عابد کو جس قدر نقصان کبر اور لوگوں کی تحقیر و تذکیل ہے ہو تا ہے اتنا فائدہ فلا ہری اعمال واطاعت سے نہیں ہو تا۔

یہ ہیں وہ معارف جن سے رکبر کا علاج کیا جاسکتا ہے ' آہم بعض انسانی نفوس اس معرفت کے بعد بھی تواضع پوشیدہ رکھتے ہیں ' اور رکبر سے برأت کا دعویٰ کر بیٹھتے ہیں اگرچہ وہ حقیقت میں جموٹا دعویٰ کرتے ہیں۔ جب کوئی محرک سامنے آیا ہے تو مبعیت اپنے سابقہ وصف پر آجاتی ہے ' اور وعدہ فراموش کردیتی ہیں ' ایسے لوگوں کے لئے محض معرفت کافی نہیں ہے ' بلکہ عمل سے اس کی محملے انداز کر کا بیجان ہو۔ آزمائش کی بات آئی تو ہم محمل کے مرس کے انداز کر کا بیجان ہو۔ آزمائش کی بات آئی تو ہم عرض کرتے ہیں کہ لفس کا پانچ طریقوں سے احتمان لیاجا تا ہے 'اگرچہ احتمانات کے پانچ سے زیادہ طریقے ہیں۔

سیلا طریقہ ہے۔ یہ ہے کہ اسکا مناظرہ کی موضوع پر اپنے کی عم معرے ہو'اس موقع پر اگر ہم عصر فریق کی زبان پر حق آجائے تو یہ لکھنا چاہیئے کہ اسے یہ بات گراں تو نہیں گزری نیز کیا وہ اس حق کو فرافد کی کے ماتھ قبول کرنے پر آمادہ ہے'اور محج بات کی جات کہ اس تو اس میں ہے تو سجھنا چاہیئے اور نفس کے علاج میں مشغول ہونا چاہیئے بہلے علی علاج کرے یہ اس کا ممنون ہے؟ اگر جواب نئی ہیں ہے تو سجھنا چاہیئے اور نفس کے علاج میں مشغول ہونا چاہیئے علی علاج کرے یہ اس کے مقابل کی شان کے لاکن نہیں ہے' عملی علاج اس طرح کرے کہ نفس کو حق قبول کرنے پر زبروسی آمادہ کرے 'اور زبان سے بینظف اس خات اس کی شان کے لاکن نہیں ہے۔ اور حق بات اس طرح کرے کہ نفس کو حق قبول کرنے پر زبروسی آمادہ کرے 'اور زبان سے بینظف اس خات کی شان کے لاکن کس براج برعطا فربائے۔ حکمت مؤمن کا آم شدہ فرانہ ہے' جس مخص کی نشاندہ سے یہ فرانہ بازیافت ہواس کا احکر گزار ہونا بھی ایس براج برعطا فربائے۔ حکمت مؤمن کا آم شدہ فرانہ ہے' جس مخص کی نشاندہ سے یہ فرانہ بازیافت ہواس کا احکر گزار ہونا بھی ایس کی اور ہی موجائے گی اور ہم عمروں کی تعریف گراں گزرتی ہو تو یہ برائی ہوتو یہ رہا ہو ایسے محتم کو رہا کا علاج کرنا چاہیئے جیسا کہ معمری تعریف مجمع عام میں گراں گزرتی ہو تو یہ بات یا دولائے کہ اس کا نفح ایس کی ہو ہو ہے ہو گئی اس کی خوال میں ہو کہ اس کے علاج میں ہم کرا ہوتو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو گئی ان کہ دونوں میں گراں گزرتی ہوتو ہو تو ہو ہوتا ہوں کہ دونوں میں گراں گزرتی ہوتو ہو تو ہو تو ہوتا کہ دونوں میں گراں گزرتی ہوتو ہو تو ہو تو ہوتا کہ دونوں میں گراں گزرتی ہوتو ہوتوں ہوت

دو سرا طریقہ ہے۔ یہ ہے کہ اپنے برابروالوں کے ساتھ محفلوں اور مجلسوں میں شریک ہو'افھیں اپنے اوپر ترجے دے 'ان کے پیچے چکے 'سند صدارت پر دو سروں کو بٹھائے' فودان سے نیچ کی نیشست پر بیٹے 'اگر نفس پر یہ اعمال گراں گزرتے ہوں تو یہ تکبر ہے 'نفس کو بتگف ان اعمال پر آبادہ کرے آکہ فبعیت اکی عادی ہوجائے 'اور کسی شم کی گرانی ہاتی نہ رہے 'ایسے مواقع پر بھی شیطان اپنے فریب سے باز نہیں آ ٹا مثلاً آدی محفل میں جا کرجوتوں میں یا بالکل پچپلی صف میں بیٹے جا آ ہے یا برابر کے لوگوں میں کسی ایسے محفص کو صدر نشیں بنارتا ہے جو ارذل ہو' اور یہ سجھتا ہے کہ میں نے تواضع کی ہے' طالا نکہ یہ کبر ہے۔ یہ بات متلبرین کے دلوں کے لئے آسان معلوم ہوتی ہے۔ اس لئے کہ دو یہ بچھتے ہیں کہ انھوں نے استحقاق کے باوجود اپن جگہ چھوڑی ہے ادر اپنی فضیلت سے دست بردار ہوئے ہیں۔ یہ تحقیق سے بلکہ تواضع کے ذریعے کیٹر کا اظہار ہے۔ سمجھ بات یہ کہ آدی بیٹھے تو اپنے برابر بی کے لوگوں میں 'گراُن سے دباہوا بیٹھے' یہ نہیں کہ جوتوں میں جا بیٹھ 'متواضعانہ نیشست بھی دل سے کئیٹر کا خبث دور کرد ہی ہے۔

www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم جلد سوم

تيسرا طريقه الديب كد غريب كى دعوت قول كرك النقاء اور أقراء كى ضرورتوں كے لئے بازار جانے ميں بعى قباحت محسوس ند کرے 'اگر غریب کی دعوت قبول کرنے میں محدّر ہو تا ہو'یا رفقاء اور اقرباء کی ضور توں کے لئے بازار جانا کر آن کر رہا ہے تو يه كبر -- اسكے كديد افعال مكارم اخلاق بيں اور ان كابوا ثواب بي اگر نفس ان سے كرامت كرتا ہے توبد اسكے خبث كي دليل ے اسطرح کے کاموں پر موا طبت کر کے اس خبث کا ذالد کرتا ہے مد ضروری ہے۔

چوتھا طریقہ ا۔ یہ ہے کہ بازارے کمروالوں کے لئے 'یا رفقاء کے لئے ضرورت کاسامان اٹھا کرلائے 'اگر نفس اس طرح کے کاموں سے ففرت کر تا ہے تو یہ کبر ہے یا رہا ہے۔ اگر راستے کی تھائی کے باوجود آدمی کالفس اس کام کامتحمل نہ ہوتو یہ کبر ہے 'اور مجمع دیک کر گریز کرے تو یہ رہا ہے 'اور کبروریا دونوں قلب کے مملک امراض میں 'آگر ان کا تدارک ند کیا جائے۔ او کوب نے داوں كى طب سے غفلت اختيار كرركمى ہے 'اور جسمول كى طب ميں ممد تن مشغول ہيں ' مالا كلد جسمول كے لئے موت اور فنا لكدوي محى ہے 'اورول زندہ رہیں تے 'ان کے مقدر میں سلامتی ہے بشر طیکہ وہ سعادت مند بھی ہوں۔ ارشاد ہاری تعالی ہے۔

الْأَمُنُ أَتَّى اللَّهُ بِقُلْبِ سَلِيْمٍ (ب١٩ر٩ است ٨٩)

مرال (اسلى بعات موكى) جوالله كياس ياك ول الحراميا

حضرت عبدالله ابن سلام ككرى كاليك مخرسرر أشايا الوكون في مرض كياابويوسف! آب كياس نوكرون اور خادمون كي كياكي ہے؟ ان سے كوں ندكما وہ يہ بوجد المالية ، فرمايا خارموں كى واقتى كوئى كى نيس ، ليكن ميں اپنے ننس كى آزمائش كرنا جا بتا ہوں واور نفس کو آزمانا براہمی نہیں کیا تم یہ بات پند نہیں کرتے فور سیج عبداللد ابن سلام نے اپنے نفس کے عزم پر اکتفانہیں کیا، بلکہ امتحان بھی لیا کہ جھوٹا ہے یا سچا۔ مدیث میں ہے۔

مَنْ حَمَلَ الْفَاكِهَ الْوِالشَّى فَقَدْبَرِي مِنَ الْكِبُرِ (يمن - ابوامة) جو فخض میوہ یا کوئی چزا ٹھا کرلے آئے وہ کیرسے بری ہے۔

یانچوال طریقہ ہے۔ یہ ہم کھنیا کڑے پنے مجمع عام میں نفس کا کھٹیا لباس سے تفر کرنا رہا ہے اور تمائی میں تکتر ہے۔ حعرت عمرابن عبد العزيز (زمانه خلافت ميس) رات كو ثاث كالباس بهن ليا كرتے تھے۔ انخضرت معلى الله عليه وسلم ارشاد فرماتے

> مَنِ اغِنَقَلَ الْبَعِيْرَ وَلَبِسَ الصُّوفَ فَقَدْبَرِي مِنَ الْكِبْرِ ( يَقَ - الومرية) جو فخص خوداونٹ کو کھونٹے سے ہاندھ رہتا ہے اور صوف پہنتا ہے وہ کبرسے بری ہے۔

اكدادر صيف من ارشاد فرايا -انتما أذا عَبْدُ أكُلُ بالأرْضِ وَالْبِسُ الصُّوْفَ وَاعْفَلُ الْبَعِيْرَ وَالْعَقُ أَصَابِعِي وَأَجِيْبُ دَعُوُّ الْمَمْلُوْكُ فَمَنُ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنْي (١) من ايك بنده مول زين ربين كركها ما مول موف پنتا مول أون كو باند حتا مول كما لے كر بعد الكياں چاتا ہوں اور غلام کی دعوت قبول کر تا ہوں اس جس نے میری سنت سے اعراض کیا وہ محم سے نہیں ہے۔ حضرت ابوموی اشعری سے کمی نے موض کیا بعض لوگ جعد کی نماز اسلے نہیں پڑھتے کہ اسکے پاس اچھے کرڑے نہیں ہوتے۔ آپ نے مرف عباء پن کرلوگوں کو تماز پر حالی۔ یہ وہ مواقع ہیں جن میں کبر اور رہاء دونوں کجا ہو جاتے ہیں اگر جمع میں ہو

<sup>(</sup>١) اس روایت کے بعض اجزاء پہلے بھی گذر یکے ہیں لیکن باتی کی سند چھے حمیں لی۔

IΥΔ

احياء العلوم اجلد سوم

تو ریا ہے' خلوت میں ہوتو کر ہے۔ یمال اتن بات اور سجھ لین چاہیے کہ جو شرسے واقف نہیں ہو تا وہ اس سے ابتناب نہیں کریا تا' اور جو مرض کا اور اک نہیں کریا تا وہ اس کا علاج نہیں کرسکتا۔

# تواضع کے لئے ریاضت کا انتہائی درجہ

جاننا چاہیے کہ خلق تواضع محی دو سرے تمام اخلاق کی طرح ہے استے بھی تمن درج بیں ایک درجہ زیادتی کی طرف ماکل ہو تا ے اسے بر مرتبے ہیں ایک کی کی طرف ماکل مو تا ہے اس کانام بحتث ہے ایک درمیاتی درجہ ہے جے واضع کماجا تا ہے اس درجہ محود دبیندیدہ ہے کہ آدی بغیرز تت وجست کے قاضع کرے۔ باتی دونوں درجے قدموم ہیں اللہ کو امور میں اوساط پند ہیں۔ جو مخص اپنے برابر کے لوگوں پر مقدم رمنا چاہتا ہے وہ متلبرہ اور جو آن سے بیچے رہے وہ متواضع ہے اواضع کے معنی یہ بیں کہ اس نے اپنی وہ مزات ممنادی ہے جس کا وہ منتق ہے۔ عالم کے پاس اگر کوئی موجی آئے اور وہ اس کے لئے اپنی جکہ چھوڑدے اسے اپن جکہ بٹھائے ' پھر آھے ہو حکر اس کے جوتے سیدھے کرے جھرکے دروازئے تک اسکی مشایکت کرے توبیہ فحست اور ذکت ہے ، اور بداللہ کو پند نہیں ہے کہ آدی واضع کے نام پر ذکت اختیار کرنے۔ بلکہ پندید وامرا میرال ہے ، اور وہ بد ے کہ ہر حقدار کو اسکاحی دے۔اس طرح کی واضع اسے برابروالوں نے لئے افتیار کرنا بھرے۔ یاجو قعض رہتے میں اسکے قریب ہواس کے لئے یہ تواضع کرے عام آدی کے لئے عالم کو صرف اس قدر تواضع کرتی جاہیئے کہ جب وہ آجائے تو کھڑے ہوکراس کا استقبال كرے خنده بيشانى سے مفتكو كرے سوال كرنے ميں نرى برتے وجوت قبول كرنے ميں مروانى كرے اور اسكى ضرورت بورى کرنے کی جدوجید کرے 'اپنے آبکواس سے بھڑنہ سمجے 'بلکہ اس کے مقابلے میں اپنے ننس پر زیادہ خوف کرے 'نہ اس کی تحقیر كرے نه تذليل كرے اسكے كه اسے اپنے انجام كى خرنس ب- بسرحال وصف تواضع حاصل كرنے كے لئے ضرورى ب كه اپنے برابروالوں اور كم رُتب لوكوں كے ساتھ توامنع سے بيش آئے اگر اچھى توامنع كاعادى بن جائے اور كبر كا مرض زاكل موجائے۔ جب تواضع مبعیت پر اسان موجائے کی تو محلق تواضع سے متعف قرار پائے کا اور اگر شاق کزرے کی قرمتواضع نہیں کملائے کا بلكه متكلت كبلائ كالكيول كه ملق وي أو يا جوبلا تكلف و ناقل اوربه سمولت صادر بوا اور أكر سمولت اس درج كو پنج جائ كداناكوكي مرتبديا وقارى ندرم اور نوبت زلت وخوشار تك ينج جائ توبي بعي مدسة تجاوز كرناب اين نفس كو يحمد ند يجمد برتری ضرور ماصل ہونی چاہیے ایساں تک کہ درجہ اعتدال ماصل ہوجائے جے مراط متنقم کتے ہیں۔ مومن کے لئے جائز نہیں کہ وہ اپنے نس کو ذلیل کرے مراط متنقیم اس کلت اور دو سرے تمام اخلاق میں نمایت غامض ہے اسکا ملنا دشوار ہے۔ البتہ کی ک طرف یعن خوشامد کی طرف ماکل ہونا بہ نسبت زیادتی سے زیادہ آسان ہے۔ جیسے اسراف کی طرف ماکل ہونا بھی کی طرف ماکل ہونے کی بہ نبت لوگوں کے نزدیک اچھا ہے ، ہوں مدسے زیادہ اسراف اور مدسے زیادہ محل دونوں ندموم ہیں ، اور برائی میں ایک دوسرے سے براء کر ہیں۔مطلق پندیدہ چزعدل اور وسط ہے اور اشیاء کو شرعیت دعادت کے علم کے مطابق آ کے واجب مواضع پر رکھنا ہے۔

عجُبْ كى ندمت اوراس كى آفات

مجب کی برائی کتاب الله اور مدیث سے طابت ہے جیسا کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے۔ ویکوم کسنیٹ اِفاع کسند کم کشر تکم فلکن تُغن عنگ کُم شیٹا (پ ۱۰ م ۱۳ ایت ۲۵) اور حنین کے دن بھی (غلبہ دیا) جب کہ تم کو اپنے مجمع کی کثرت سے غرور ہوگیا تھا پھروہ کثرت تمہارے پھر کار آ مدنہ ہوئی۔ www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم جلد مرم

یه بات بطریق انکار فرمائی ہے۔ارشاد فرمایا۔ پر بیزیور بریم وریش وہ سرم رو دروورد

وَظُنْوُ أَنَهُمُ مُنْ إِنْ مُورِحُكُمُ وَنُهُمْ مِنَ اللَّهِ فَأَتَا هُمُ اللَّهُمِنُ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسِبُو (١٨٥٨م أيت١)

اور (خود) انموں نے یہ ممان کررکھا تھا کہ ان کے قلع ان کو اللہ سے بچالیں مے سوان پر خدا (عزاب) ایس جگہ پنجا کہ ان کوخیال نہ تھا۔

اس آیت میں گفار پر اس بات کے لئے تکیر کی تمی ہے کہ وہ اپنے قلموں اور طاہری شان وشوکت پر مجبُ میں جٹلا ہیں۔ ایک جگہ رمایا۔

وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنْهُمْ يُحْسِنُونَ صِنْعاً (١٣٦٣ عـ٣١)

اورده ای خیال میں ہیں کہوہ امھاکام کررہے ہیں۔

اس آیت میں یہ فرایا گیا ہے کہ انسان اپنے عمل پر مجب گرنا ہے کہی ایسے عمل پر جس میں وہ فلطی پر ہوتا ہے اور کہی ایسے عمل پر جس میں وہ فلطی پر نہیں ہوتا۔ ایک مدیث شریف میں ہے 'سرکار دوعالم صلی اللہ طبیہ وسلم نے ارشاد فرایا۔ قلات مُن اللہ کات شرخ مُنظاعُ وَهَوی مُنَّبَعُ وَ اِعْ بِحَابِ الْمَدْرِ وَدِنَفْسِهِ (١) تین چزیں ہلاک کرنے والی ہیں' بخل جس کا آدی مطبع ہو' فواہش نفس جس کا وہ منبع ہو' اور آدی کا این نفس جس کا وہ منبع ہو' اور آدی کا این نفس کو بردا جانا۔

اس امت کے آخری مالات کے منمن میں معرت ابو ہدانساری ہے ارشاد فرایا۔ اِذَا كَا يُنتَ شُرِّحًا مُطَاعًا وَهَو مُّ مُتَّبَعًا وَاعْجَابُ كُلِّ ذِى رَأَيْ بِرَ آيِهِ فَعَلَيْكَ نَفْسُك (ابن داد ' ترین ابن اجہ)

جبتم بن كاطاعت وابش ننس كي إجاع اور الى رائع كي خود راكي ديموة اين آب كومحفوظ كراو-

بب م من جا ما من مسعود نے فرایا۔ ہلا کت دو چیزوں میں ہے ایوی اور ای دوران دیمولوا ہے اپ و سوط مرو۔
حضرت عبداللہ ابن مسعود نے فرایا۔ ہلا کت دو چیزوں میں ہے ایوی اور جیب ان دونوں ہالوں میں انموں نے اس لئے جمع کیا
کہ سعادت اسعی وطلب اور جدوجہ کے بغیر عاصل نہیں ' ہوتی ' اور مایوس انسان نہ کوشش کرتا ہے اور نہ جدوجہ ' اور مجتب یہ اعتاد رکھتا ہے کہ دہ سعید ہے ' اور اپنی مراد عاصل کرچکا ہے ' این اس اعتقاد کرجہ سے دہ کوشش نہیں کرتا۔ نہ موجود شی طلب کی جاتی ہے ' اور مایوس یہ سمحتا ہے کہ سعادت عاصل ہے ' اور مایوس یہ سمحتا ہے کہ سعادت عاصل ہے ' اور مایوس یہ سمحتا ہے کہ سعادت عاصل کرتا محال ہے۔ ارشاد رتبانی سید ۔

فَالْا تُزْكُو النَّفُسَكُمُ (١٤١١عـ١١عـ٢١)

وتم ايخ آ يكومقدس مت سمجاكرد-

ابن جرت کتے ہیں کہ اگر تم کوئی عمل کرد تو یہ مت کمو کہ عیں نے فلان عمل کیا ہے۔ زید ابن اسلم فرماتے ہیں کہ اپنے فلس کو نیک سمجھا جائے۔ جنگ اُحد کے موقع پر حضرت ملی سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کی حفاظت کے لئے آپ کے اور پر گرمزے تھے ' ہماں تک کہ حضرت ملی ای بھیلی ذخی ہوگئی 'انکا یہ فعل بھیٹا عظیم تھا کہ انحوں نے اپنی جان آپ پر فدا کردی تھی 'اوراپنے آپ کو زخی کرلیا تھا، حضرت عمرے اپنی ایمانی فراست سے یہ بات محسوس کی کہ جب سے آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حفاظت کرتے ہوئے ان کی افکی ذخی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ہوگئے ہیں ' یہ بات ضرور

<sup>(</sup>۱) به روایت کی مرتبه گذری ہے۔

AYP

احياء العلوم بملدسوم

ہے کہ نہ ان سے کہر کا اظمار معقول ہے اور نہ یہ بات کہ انموں نے بھی کمی مسلمان کی ابات کی ہو شور کی کے موقع حضرت عبداللہ ابن عباس نے حضرت عرفے حضرت طوع کا ذکر کیا آپ نے فرمایا ان میں کمی قدر نوات آئی ہے۔ جب سحابہ جیسے پاکیزہ نفوس عجب سے نہیں نچے تو دین میں ضعیف لوگ کب اس سے نجات پاسکتے ہیں اگر وہ احتیاط نہ کریں۔ مطرف کتے ہیں کہ اگر میں رات سونے میں گزاروں 'اور ندامت کے ساتھ میج کروں تو یہ بات میرے نزدیک اس بات سے زیادہ اچھی ہے کہ میں نماز میں رات گزاروں 'اور عجب پر میج کروں۔ ایک مدیث میں ہے آپ نے فرمایا۔

لَوْلَمْ تَذْنَبُو الْحَيْشِيْتَ عَلَيْكُمْ مَا هُو الكَبْرَ مَنُ ذَالِكَ الْعُجْبُ (يدان ابن حان الن )

اکرتم کناه ند کر او جھے تم پراس سے بیدے گناہ کاخوف ہے جے مجب کتے ہیں۔

آپ نے عجب کو بردا گناہ قرار دیا ہے۔ پشراین منصور اپنی مسلسل عباد قوں کی دجہ ہے آپی مخصیت بن صحیح سے کہ انھیں دیکہ کر اللہ اور پوم آخرت یاد آجا آ تھا۔ ایک دن انھوں نے طویل نماز پڑھی 'ایک فخص پیچے بیٹے ہوا انھیں دیکھ رہا تھا۔ آپ نے فرمایا جو کچھ تم نے دیکھا ہے اس سے عجب میں جٹلا مت ہونا آس لئے کہ ابلیس تعین نے ترقوں فرشتوں کے ساتھ عبادت کی 'اس کا انجام تم جانتے ہو کیا ہوا 'حضرت عائشہ سے کسی نے دریافت کہ آدمی پڑا کب ہو آ ہے انھوں نے جواب دیا جب وہ یہ سمجھے کہ میں اچھا ہوں۔ اللہ تعالی کا ارشاد ہے۔

کی سنگری کا گینگر اسکی گانگری الکی الکی الکی ایک ۱۳۳۳) تم احسان جتلا کریا ایزا پنتی کرایی خیرات کو بریاد مت کرد-احسان جناناصدی نے کو بواسی محفے کا نتیجہ ہے 'ادر کسی عمل کو بوا جاننا ہی مجب ہے۔

عجب کی آفتیں ا۔ جانا چاہیے کہ عجب کی آفتیں بے شار ہیں۔ عجب سے رکبر بھی پیدا ہو تا ہے کیوں کہ رکبر سے بہت ی آ میں جنم لیتی ہیں اید آ میں تو بندوں کے ساتھ ہیں اللہ کے ساتھ جیب کی آ میں چھ زیادہ ہی ہیں اسلا آدی میں عجب موتودہ محناہ فراموش كرديتا ہے 'اور ان پر كوكى توجّه نيس ديتا ، تعض كنابوں كوبالكل بمول جاتا ہے 'اور بعض ياد بھى آتے ہيں تو ان كے إذا لے ی کوشش نیس کرتا یہ سوچ کرکہ میں نیک اجمال کرتا ہوں۔ میرے کناہ مناہ ہی نیس ہیں اگر ہیں تواسع معمولی کہ نہ ان کے تدارك كى ضرورت اور نه تلافى كى- بكه يه سجمتا بى كه ميرت تمام چوڭ برے كناه الله كے يمال معاف موتيك بين ايلى عبادتوں کو 'اور اپنے اعمال کووہ بواسمحتا ہے اور ان پر فخروغرور کرتا ہے بلکہ اللہ پر احسان تصور کرتا ہے 'اور یہ بمول جاتا ہے کہ میں الله ي منايت اوراس ي توفق بي سے اس قابل موا موں كه كوئى نيك عمل كرسكوں - بار اوى اسے اعمال ير عجب كرا ہے تواس ك آفات سے آجھیں بند کرلیتا ہے۔ مالا نکہ اعمال کی افتی نظرانداز کرنے کا مطلب یہ ہے کہ جو کھے اس نے کوشش کی ہے وہ رایگال می ہے علا ہری اعمال آگریاک وصاف اور آمیزش سے خالی نہ موں توان کا لفع بست تم ہے " آفات کی جبتو وہی کر آ ہے جس رِ خُون عالب ہو، مجب میں جتلا فض اسے لئس پر اور آپنے رب پر مغرور ہو تا ہے، وہ سے متاہے کہ میں اسے رب کے عذاب ے مامون و محفوظ موں اللہ کے یمال میرا ایک مقام ہے ، جھے ایک عظمت ماصل ہے ، بلکہ خدا پر میرا احسان اور اس پر میراحق ہے کہ وہ میرے اجمال کا لحاظ کرے اور جھے ان کا اجر مطاکرے جو حقیقت میں اللہ کی تعتیں اور عطایا ہیں۔ عجب آدمی کو اپنی تعریف کرنے اپنا تزکیہ کرنے پر مجبور کرتا ہے جب کوئی مخص اپن رائے عمل اور عقل پر مجب کرتا ہے تووہ نہ کسی سے استفادہ کرتا ے اور ند کی سے مقورہ کرتا ہے کیکہ اپنی رائے پرامرار کرتا ہے اپنے سے بوے صاحب علم سے بچھ بوچمنا بی اہانت تقور کرتا ہے۔ تبااو قات فلا خیالات پر بھی عمر کرے محض اسلے خوش ہو آہے کہ یہ خیالات میرے دل میں گزرے ہیں کسی دو سرے دل میں پیدا نہیں ہوئے ' پھراپنے غلایا مجے خیالات پر اِمرار کرتا ہے نہ کمنی نامنح کی نصیحت سنتا ہے اور نہ کمنی واعظ کاوعظ تبول کرتا ے الکہ دو سروں کی طرف ایسے دیکتا ہے جی جالل ہوں اپی غلطی پر اصرار کرتاہے۔ اگر غلط رائے دُنوی امور میں ہوئی ہے تو

www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم جلد سوم

مقصدے محروم رہ جاتا ہے 'اور اگر دہنی اُمور میں ہوتی ہے فاص طور پر مقائد میں تو بھشہ کے لیے جاہ برباد ہوجاتا ہے۔اور اگر وہ اپنی رائے پر احتاد نہ کرتا' اور نور قرآنی ہے روشنی حاصل کرتا' علائدین سے مدلیتا' علم کے مطالعہ و نذاکرہ پر مواظبت کرتا' اہلِ بعیرت سے مساکل دریافت کرنے کا عمل جاری رکھتا تو حق تک ضور پہنچا۔ مجب کی سب سے بیری آفت یہ ہے کہ آدمی کامیابی کے مگان میں جالا ہوکر سعی و کوشش میں شت پرجاتا ہے۔ اور یہ سمحتا ہے کہ میں ہر عمل سے بے نیاز ہوں' حالا تکہ وہ عمل سے بے نیاز نہیں ہے بلکہ صرح کہلاکت اس کی تقدیر ہے۔ ہم اللہ تعالی سے اطاحت کی حسن قریق کے خواہاں ہیں۔

عجُب اور نازی حقیقت اور تعریف : عجب ایسے وصف میں ہو تا ہے جو بیٹی طور پر کمال ہو جو مخص علم عمل یا مال میں ایسے نفس کے لئے کسی کمال کا معترف ہے اس کی تین حالتیں ہیں ایک بید کہ وہ اس کمال کے زوال سے خاکف ہے اور ڈر تا ہے کہ کسیں میرا کمال تعمل نہ بن جاسک یا سلب نہ ہوجائے ایسا مخص مجب نمیں ہے۔ دو سری حالت یہ ہے کہ وہ اس بات پر خوش مجب ہے کہ اللہ نے اس کے خوش نمیں کہ وہ کمال اس کی طرف منسوب ہو ایسا مخص مجب مجب نہیں ہے۔ اور نہ اللہ کی لوت ہونے کی حیثیت اس کمال و سرباندی پر خوشی اکمہ وہ سبی ہے کہ نہ اسے نوال کا خوف ہے اور نہ اللہ کی لوت ہونے کی حیثیت اس کمال و سرباندی پر خوشی اس کی خوب ہے۔ اسی حالت میں اگر یہ شرب کہ یہ کہ یہ تمال میری طرف منسوب ہے میرا وصف ہے میں ہی اس کا خالق ہوں 'یہ حالت عجب ہے۔ اسی حالت میں اگر یہ خال آگے کہ یہ کمال میری طرف منسوب ہے وہ جب جا ہے جین سکتا ہے تو عجب ختم ہوجائے گا۔

اس تغییل سے جب کی یہ تعریف معلوم ہوئی ہے کہ نعمت کو پرا جائا اس پر معلمین ہونا اور منعم حقیقی کی طرف اس کی شبت

نہ کرنا مجب ہے اور اگر اس کے ساتھ ساتھ نفس کو یہ ممان ہو کہ اللہ تعالی پر میرا حق ہے اور اس کے بہاں میرا مرتبہ باند اور عمل

اتنا عمدہ ہے کہ دنیا میں بھی اس کا آجر ضور لے گا اور اللہ سے میرے تقریب کا مطلب یہ ہے کہ میں ہر متم کے خطرات سے محفوظ ربوں گا اس حالت کا نام اولال بالعل (عمل پر ناز کرنا اور طرزانا) ہے۔ گویا عمل خود کر آ ہے اور اللہ کو اپنا ناز بردار سمجھتا ہے ،

دنیاوی معاملات میں بھی ایسا ہو تا ہے کہ ایک محض کسی کو کوئی چیزدے کراہے اپنا احسان تصور کرتا ہے اور اپنی زراسی چیز کو بہت سمجھتا ہے ،اگر بات بیس تک محدو ہو تو یہ اعجاب ہے اور اگر اس سلوک کے حوض میں وہ اپنی خدمت کا طلب گار ہو کیا ناز برداری کا مطالبہ کرنے کیا آپی ضرور توں میں کام نہ آنے کو بڑا سمجھتا ہے ،اگر بات بیس تک محدود ہو تو یہ اعجاب ہے اور اگر اس سلوک کے حوض میں وہ اپنی خدمت کا طلب گار ہو کیا تازیمت ہیں ، قرآن کریم کی آبیت نہ

وَلَا تُمُنَّنُ تُسْتَكُثِّرُ : (پ٢٩٠ ر١٥١ أيه)

اور کسی کواس غرض سے مت دوکہ زیادہ معاوضہ چاہو۔

ى تغيري حفرت قادة كارشاد فراياكه النبي عمل برنادمت كرموريث فريف مي بهند إن الصلاة المُدلِّ لا تَرْفَعُ فَوْقَ رَأْيُهُ وَلاَ نَ نَضَعَكَ وَأَنْتَ مُعْتَرِفٌ بِلَنْهِكَ خَيْرٌ مِنْ أَنْ تَسَبُرِكِي وَأَنْتَ مُدِلِنَّ بِعَمَلِكَ (١)

ناز كرتے والے كى نماز اس كے سرے اور نيس جاتى من بس كراہ كا معراف كراوي اس سے بعر موك

اہے عمل پر آنسو بماکر ناز کرو۔

ادلال کا درجہ مجب کے بعد ہے اولال وی قض کرے گا ہو جی کرے گا مبعض مجب رجب کرتے والے) ناز نہیں کرتے ،
اس لئے کہ مجب کمال نعت کو بوال محصے اور منبغ کو بھولنے کا نام ہے اس میں جزام کی توقع کی شرط نہیں ہے ، اور ناز میں جزام کی توقع مردری ہے ، چنانچہ اگر کسی مخص نے دعا کی اور تبول نہ ہوتے پر گرا منایا اور تجب کیا توبیہ ناز ہے ، کیوں کہ فاس دعا قبول نہ ہوتے پر گرا منایا اور تجب کیا توبیہ ناز ہے ، کیوں کہ فاس دعا قبول نہ ہوتے پر گرا منایا اور تجب کیا تب میں کرنا ، بلکہ قبول ہوتے پر تجب کرنا ہے ، اور عابد یہ جستا ہے کہ میرے حسن قبل کا یہ نقاضا ہے کہ میں جو سوال کروں پورا

عجب كا اجمالى علاج : جرمرض كاعلاج اس كے سبب كى ضد كے نقائل سے كياج آئے مجب كاسب جمالت ب اس لئے اس كا علاج وہ معرفت ب جو اس جمالت كى ضد ب-

اور اصلاح اور کل : عجب ایسے افعال میں بھی ہو تا ہے جو بعدوں کے افتیار میں ہوں جسے عبادت مدقد ، جماد ، مخلوق کی سیاست اور اصلاح اور ان ہے بھی جو ان میں ہمی فیرافتیاری اعمال کے مقابے میں افتیاری اعمال میں نیادہ مجب ہو تا ہے ، آدی ورع ، تقویٰ اور اپنی دو مری عباد توں ہے جو مجب کرتا ہے وہ ان و دنیا دوں پر منی ہو سکتا ہے ایک تو یہ کہ مجب (مجب کرتے والا) ان عباد توں کا محل اور مرکز ہے اور دو مری ہے کہ وہ عباد تیں اس نے کی ہیں اور اس کے افتیار وقدرت سے وجود میں آئی ہیں آگر مجب کا مجب اس لئے ہے کہ وہ عمل کا مرکز و محل ہے تو یہ محض جالت ہے ، اسلیے کہ عمل اور مکان کو ایجاد و تحصیل میں کوئی دخل نہیں ہے وہ ایک مسخر شے ہے اور دو مرے کے افتیار میں جا بطلا ایسی چزر کیا مجب کیا جاسکتا ہے جو نہ اپنے افتیار میں ہو اور نہ نسل کے ایکاد و حصول میں مؤثر ہو 'اور اگر اس لئے مجب کرتا ہے کہ وہ اعمال اس سے مرزد ہوئے ہیں اور اسکے افتیار و قدرت سے وجود میں آئے ہیں تو اسے یہ سوچتا ہا ہے کہ کرتا ہے کہ وہ اعمال اس سے مرزد ہوئے ہیں اور اسکے افتیار و قدرت سے وجود میں آئے ہیں تو اسے یہ سوچتا ہا ہے کہ تو اس نے ہیں اور اسکے افتیار میں ہو کہ ہی ہے ہیں 'اگریہ تمام اللہ کی نوتیں ہیں جو کسی حق میں اس نوتی ہی ہیں تو مجب اللہ کے بودور میں اور مطاء و بخش پر ہونا ہا ہے کہ اس نے ہیں 'اگریہ تمام اللہ کی نوتیں ہیں جو کسی حق کی دور میں اس نوتی ہیں تو تا ہا ہے کہ دور میں آئی ہیں تو مجب اللہ کے بودوں سے نواز ااور دو مروں کی دور کی دور کی دور کرم اور عطاء و بخش پر ہونا ہا ہے کہ اس نے ہیں 'اگریہ تمام اللہ کی نوتیں ہیں تو مجب نواز ااور دو مروں کی دور کرم اور عطاء و بخش پر ہونا ہا ہے کہ اس نے ہیں 'اگریہ تمام اللہ کی نوتیں ہیں تو بھر کی دور کرم اور عطاء و بخش پر ہونا ہا ہے کہ اس نے ہیں 'اگریہ تمام اللہ کی نوتیں ہیں دور کی دور

سی بات آیک مثال کے ذریعے بھی جاہے 'مثا بادشاہ اپ فلاموں کو دیکھے اور ان میں سے ایک کو فکعت بخش دے 'جب کہ نہ اس میں کوئی وصف ہو' نہ کمال ہو' اور نہ جمال ہو جمیا اس فلام کو اپنے لاس پر مجب کرنا چاہئے کہ وہ اس انعام کا مستحق تھرایا اس بات پر تجب کرنا چاہئے کہ وہ اس انعام کا مستحق تھرایا اس بات پر تجب کرنا چاہئے کہ بادشاہ نے اس انعام کا مستحق نہیں تھا' پے ففس پر عجب کرنا ایک ہے معنی ہی بات ہے 'البتہ فلام اس بات پر عجب کرساتا ہے کہ بادشاہ برا بعدرد' فریب پرور' نیک خو اور عاول ہے 'ظلم نہیں کرنا ایک ہے معنی کوبلا وجہ مقدم مو فرکر کرنا ہے 'اگر اس عجب کرساتا ہے کہ بادشاہ برا بعدرد' فریب پرور' نیک خو اور عاول ہے 'ظلم نہیں کرنا نہ کسی کوبلا وجہ مقدم مو فرکر کرنا ہے 'اگر اس خوب کرساتا ہے کہ بادشاہ برا بعدرد' فریب پرور' نیک خو اور عاول ہے 'فلم نہیں کرنا چاہئے کہ الگ ہے تم میں کوئی وصف نہیں ہے اگر کوئی وصف ہے تو یہ کہ بادشاہ نے اپنا ہا ہے کہ وہ وصف سلطان کا عطا کردہ ہے یا فیر کا اگر وہ وصف سلطان کا عطا کردہ ہے تا فیر کیا معلی ہیں؟

بادشاہ نے پہلے تہیں محو ڈا دیا تو تم نے جُب نہیں کیا بجب اس نے فلام دیا تو جُب کرنے گئے اور کئے گئے کہ میرے پاس محو ڈا اس لئے بادشاہ نے بادشاہ نے فض سے کہا تھا اس لئے بادشاہ نے فوض سے کہا جائے گاکہ محو ڈا بھی تو بادشاہ بی کا دیا ہوا ہے وہ دونوں چزیں ایک ساتھ بھی دے سکا تھا 'اگر اس نے الگ الگ دیں تو یہ اس کی جائے گاکہ محو ڈا بھی تو بادشاہ بی کا دیا ہوا ہے وہ دونوں چزیں ایک ساتھ بھی دے سکنا تھا 'اگر اس نے الگ الگ دیں تو یہ اس کی تہید و مصلحت ہے تہارا کیا کمال ہے 'جہیں اس امر پر کہ تم محو ڈے کہ مالک ہو جُب کرنے کے بجائے بادشاہ کے فضل وکرم پر جُب کرنا چاہئے 'اور اگر سلطان کے علاوہ کسی دو سرے نے وہ وصف دیا ہے تب جُب کرسکتا ہے کیوں کہ وہ بادشاہ کی عطا نہیں 'مریہ بات دُنیاوی بادشاہوں کے حق میں تو ہو سکتی ہے 'بَجَارُ الارض والتہ اس اس کے حق میں نہیں ہو سکتی جو بادشاہوں کا بادشاہ ہے 'ترا اس لئے جُب کرے دالا ہے 'موصوف اور صفت' عال اور محل سب اس کے ایجاد و تخلیق کا کرشمہ ہیں' مثلاً اگر آدی اپی عبادت پر چھا جائے گا

کہ تمہارے دل میں محبت کس نے پیدا کی ہے؟ اس کا جواب ہوگا اللہ نے بہم کمیں مے کہ محبت اور عبادت وونوں اللہ کی نعتیں بیں ، جہیں بلا استحقاق ان نعتوں سے نوازا، جہیں ان نعتوں پر عجب کرنا چاہیے اس لحاظ سے نہیں کر ان نعتوں کا محل تم ہو ، بلکہ اس اعتبار کے کہ یہ تعتیں منعم حقیقی کی دین ہیں ' پہلے جہیں پدا گیا ' پھر تمهارے اندر مفات پیدا کیں 'اعمال اور اسباب پیدا کے 'ویق اور تحریک دی اس سے معلوم ہوا کہ نہ عابد کو اپنی عبادت پر عجب کرنا چاہیے' اور نہ عالم کو اپنے علم پر 'نہ مالدار کو اپنے مال پر اور نه خوبصورت کو اپن خوبصورتی پر میمول که تمام تعتین الله ی مطاکرده بین وه صرف ان نعتول کا محل اور مرکز ہے اور ده بھی فن اس کے فضل دکرم سے ب اسے کسی وصف کی بنایر نہیں ہے۔

ایک اعتراض کاجواب : اب اگر کوئی ہے کہ میں اپنا اعمال سے مرف نظرنیں کرسکا ایوں کہ جب میں کوئی عمل کرتا موں تو اس بر اَجرو جزاء کی تو قع رکھتا ہوں اگر وہ کام میرانسیں تو تواب کی توقع کے کیا معنٰ میں اگر وہ عمل ایجاد کے اعتبار سے اللہ ک محلوق ہے تو بھے تواب کیوں ملاہے اور جب اعمال میری قدرت سے ہیں تو میں ان پر مجب کیوں نہ کروں؟ اس کے دو جواب ہیں ایک تو حق مرت مے اور دو سرے میں کھ مسا فت ہے ، وہ جواب جس میں مرت حق ہے یہ مید تساری قدرت اسمارا ارادہ عماری حرکت اور تمارے تمام اعمال الله کی علوق اور اس کی اخراع میں 'چنانچہ جب تم کوئی عمل کرتے ہو انماز پرمتے ہو 'یا مفی بحرفاک مین بحق بوتویہ تم نمیں کرتے ہو بلکہ الله کرآئے ، بعیاکہ ارشاد باری ہے:۔ ومار میت افر میت ولکن الله رملی (به ما) آیت ۱۷) اور آپ نے (فاک کی معی) نمیں میں جی جم وقت آپ نے جیکی متی لیمن الله تعالی نے میکی۔

یں بات حق ہے'اربابِ قلوب کو اس کا ایسا مشاہد ہوا ہے کہ دیدہ بینا اتنا کمرا مشاہد نہیں کر علی اللہ نے پہلے حمہیں پیدا' پھر تمارے اعضاء بنائے ' پھران میں قوت کدرت وکت اور صحت پیدای ' پھران کے لئے علم وعقل اور ارادے کی تخلیق کی اگر تم ان میں سے کوئی چیزا ہے نفس سے جدا کرنا چاہوتو نہیں کرسکتے ان اعضاء میں جو حرکات ہیں دوسب اللہ ہی کی تخلیق ہیں ان میں انسان کی شرکت نمیں ہے ' تا ہم اللہ نے تخلیق ترتیب رکی ہے ' چنانچہ جب تک عضویں قت اور قلب میں ارادہ پدا مس کیا اس وقت تک حرکت پیدا نہیں کی مجرمراد کاعلم پہلے پیدا کیا ارادہ بعد میں پیدا فرمایا اس طرح اس وقت تک علم پیدا نہیں کیا جب قلب کی تخلیق نہیں فرائی جوعلم کا محل ہے۔اللہ تعالی نے تعلیق کے باب میں ترتیب رکھی ہے اس سے انسان تجمتا ہے کہ میں ا جا اعمال کا خالق ہوں ' حالا کلہ یہ اس کی غلط منی ہے 'رہی یہ بات کہ اللہ کے پیدا کتے ہوئے اعمال پر بندے کو واب کیوں ماتا ب؟اس كى تشري بم نے كتاب الكريس كى ب وى مقام اس وضاحت كے لئے زيادہ موزوں بمى ب-

ہم دوسرے جواب سے تمارا اشکال رفع كرنا چاہتے ہيں اوروہ يہ ك أكر تم يد كمان ركھتے ہوك عمل تمارى قدرت سے حاصل ہوا ہے تو یہ سوال پیدا ہوگا کہ تمارے پاس قدرت کمان سے آئی تمارے عمل کا نصورنہ تمارے وجود کے بغیر ممکن ہے، نہ تمارے ارادے اور قدرت کے بغیر اور نہ آن تمام اسباب کے بغیر جن پر عمل کے وجود کا دارو مدار ہے یہ اور تمام چیزیں۔۔ تمارا وجود تدرت ارادہ عمل کے اسباب ۔۔۔ اللہ تعالی کی جانب سے ہیں انسان کی جانب سے نہیں اگر عمل قدرت سے وجود من آیا تو قدرت اس عمل کی تنجی بوئی اور بر منجی الله کے قبنے میں ہے اگر وہ حمیں بر تنجی ندوے قرقم عمل نہیں كركتے معلوم ہوا کہ عبادت وہ خزائن ہیں جن سے انسان أخروى سعاد توں تك رسائي حاصل كريا ہے اور ان خزائوں كى تنجياں قدرت ارادہ اور علم بیں اور یہ چزیں بلاشبہ اللہ کے قبضے اور تقرف میں بین اگر تمہاری دنیا کا کوئی فزاند کسی قلع میں بند ہو اور اس کی مخیاں خازن كياس بول اورتم يه فزانه عاصل كرنا چامو توكيا خازن سے سخيال لئے بغير عاصل كركتے مو؟ مركز منبي عواه تم بزار برس تك اس قلع کے دروازے پر پہرودویا اس کی دیواروں سے مرارو مخزانہ حاصل کرنا تو دور کی بات ہے تم ایک دینار بھی نہیں د کھ سکتے اور اگر خازن اس قلعے کی تخیاں تمارے حوالے کردے تو نہ مرف یہ کہ تم دیکہ چکتے ہو بلکہ ہاتھ برمعاکر لے بھی سکتے ہو اس مثال کی 474

احياء العلوم جلدسوم

روشی میں بتلاؤ کہ خزانہ تمارے عمل سے عاصل ہوا ہے یا خازن سے قدرت دینے اور تخیاں حوالے کرنے کی وجہ سے؟اس مورت میں کیاتم خازن کے تنجیاں دینے پر جب کو مے پانس بات پر کہ تم نے قلعہ کھول کراس میں سے نزانہ لے لیا ہے؟ ظاہر ہے کہ تم خازن کے احسان مند ہوں تے ، کلل کولنا اور فزانہ لے لینا تو کوئی مشکل کام نہ تھا اصل مشکل تو یہ تھی کہ قلل کی تنجی تمهارے پاس ند متی اگر فازن حمیس تنجی ند دیتا تو تم مجی به دولت مامل ند کراتے۔ یکی مال عبادات کام ،جب حمیس قدرت دى كئ ارادة جازمه مسلط كياكيا ب وواى اوربواحث كوحركت دى كئ أورموانع دور كے مجع يمال تك كم كوئي انع ايساند رباجو دورند کیا گیاہے اور کوئی ہاعث ایباند رہا جے حرکت ندوی می ہوت تم نے عمل کیا۔ بواعث کی تحریک مواقع کا إذاله اوراساب ی فراہی اللہ کی طرف سے ہوئی اتمهارا اس میں کوئی حصہ نہیں ہے۔ تجب کی بات ہے کہ تم اپنے عمل پر مجب کرتے ہو اور اس ذات کے فضل وجود پر مجب نسیں کرتے جس کے سبب سے سدسب کھے ہوا 'اور جہیں عبادت واطاعت کا موقع دے کرفسّال پر ترجے دی ان پر فساد کے دوامی مسلا کے اور حہیں ان سے دور رکھا اسکے لئے بڑے مصاحب مہیا کے اور حمیس بری محبتوں سے بچایا انہیں شہوات ولذات کے دلدل میں پھنسایا اور مہیں ان سے دور رکھا انھیں خیرے بواعث اور دوای سے دور رکھااور حہیں ان سے قریب کیا آکہ خریر عمل کرنا جمارے لیے آسان موجائے اور شرکے رائے پرچلنا ان کے لئے مشکل نہ رہے۔اس میں نہ تمہارے سی سابقہ عمل خرکود قل ہے اور نہ فتاق کو کوئی جرم مورز ہے، بلکہ اس نے حمیس اپنے فضل و کرم سے ترجیح وی ا مقدّم کیا اور عمل خیرے لئے منتخب کیا اور مناه گار کو اپنے عدل سے محکرایا اور اسے شق قرار دیا۔اس سے معلوم ہوا کہ مقدور پر تماری قدرت الله ی طرف سے ہوئی ہے ،جب کسی عمل پر تمہاری قدرت کا تحقق مقصود ہو آ ہے تو تمہارے ول میں ایک ایسا شوق پدا کردیا جا آ ہے کہ تم خواہش کے باوجود اس کے خلاف نمیں کرسکتے اگریہ مان بھی لیا جائے کہ تم کسی فعل کے فاعل ہو تو اس سے الکار نہیں کرسکتے کہ یہ فعل تم نے مجبور ہوکرکیا ہے اس لحاظ سے شکرے لاکن وہ ذات ہے جس نے تہمارے دل میں اس نعل کا شوق پیدا کیا اور مہیں اس پر قدرت بخش- کتاب القرحید والقو کل میں ہم میان کریں مے کہ اسباب اور مستبات ایک دوسرے کے ساتھ کس طرح لازم و مزوم ہیں وہاں یہ بات واضح ہوگی کہ فاعل مرف اللہ ہے وی خالق ہے وی موجد ہے۔

اللہ تعالیٰ کا ہر تعل عدل ہے ہو بعض بر قسمت لوگ جنس اللہ نے علم وحتل کی دولت سے مالا مال کیا مال و دَر کی محروی ہر ہُرا مناتے ہیں اور کسی غافل و جامل کو دولت مند دیکھ کریے جماع کی ہے ہوئے ہی دولت سے محروم ہیں بلکہ ہمیں ایک و دولت مند ہیں اور یہ اپنی فقلت و جمالت کے باد جو دولت مند ہیں ایسے لوگ کویا یہ سجھتے ہیں کہ اللہ کی یہ منسو ایک و ختا نہ منس کہ اگر اسے مال اور حقل دونوں دیہ ہے جاتے ہیں کہ اللہ کی ایک منسو بات اللہ ہے مقابہ ہوتی اس کے کہ اس صورت میں نگ دست محلوہ کرنا کہ اس اللہ تو اس مالداری اور عقل دونوں سے فرونوں سے محروم رکھا ہے کیا ہے مناسب نہ تھا کہ ان میں سے ایک چن جھے ماتی اور ایک اس دو ماتی ہی دونوں سے فرونوں سے محروم رکھا ہے کیا ہے مناسب نہ تھا کہ ان میں ہوتا ہے جانے موال اور محل مور ایک اس کی حضرت علی کرتم اللہ و جبھے کسی نے اس کی وجہ دریافت کی محلو ہی ہی دونوں نے جو اب دیا کہ اس کی عقل بھی رزق میں محسوب ہو جاتے ہی نے اس کی وجہ دریافت کی محلوب ہی بالی کو اپنے سے بہتر حالت میں دیکھتا ہی عنس بھی رزق میں محسوب ہو جاتے کہ اللہ ہر اس کی محالت بیل کے اپنی اپنی مفلی اور محلول کے عوض اس کی جمالت اور محلوم ہی تا ہے کہ اللہ ہر اس کی نفتہ نیادہ ہی ہی کہ کہ اس کی جوالت میں دیکھتا مورت عورت کے جسم پر زبورات دیکھ کر منھ بھاتی ہے اور کسی ہے کہ میں اپنے حسن و جمال کے باوجود اس آرائش سے محروم ہو آب کہ اللہ ہر اس کی نور جرت کی بات ہو دات اور حسن کے ماتھ دولت اور و میں کے ماتھ دولت اور حسن کے ماتھ دولت اور دسن کے ماتھ دولت اور دس کے ماتھ دولت اور دسن کے ماتھ دولت اور دس کے ماتھ دولت اور دسن کے ماتھ دولت اور دسن کے ماتھ دولت اور دس کے ماتھ دولت اور دسن کے ماتھ دولت اور دسن کے ماتھ دولت اور دسن کے ماتھ دولت اور دانا معلی کا بیا کہ کہ دولت اور دس کے ماتھ دولت اور دس کے ماتھ دولت اور دس کے ماتھ دولت اور دونا معلی کیا کہ دولت اور دونا معلی کیا کہ دولت اور دونا معلی کے د

ہے کہ "اے اللہ تونے مجھے دنیا سے کیوں محروم رکھا اور جال کو دنیا سے نوازا" ایبای ہے جیسے کوئی بادشاہ سے محو ژے کا صلیہ یا کر ہے کہ جمال پناہ آپ نے مجھے فلام کول نہیں دیا محو ڈا میرے پاس موجود ہے۔ فلامرے بادشاہ اس مخص ہے کی کے گاکہ اگر میں تھے گوڑاند رجاتو تو غلام کے ملے سے تعب ند کرنا میں نے تھے گوڑا رہا ہے تو کیاتو اس نعت کودد سری نعت کاوسلہ سجمتا ے ایک ایس جت قرار دیتا ہے جس کے ذریعے دو سری نعت طلب کی جائے 'یہ اُدہام ہیں ان سب کا خشاء جبل ہے۔

يدوجم كس طرح زاكل كياجا يدي: اس طرح كوافيام كواذاك كاطريدي كدول بس اس بات كادهمان ركع كد بندہ اس کا ہر ممل اور اس کے تمام اوصاف الله کی تعت ہیں اور کمی استقال کے بغیر ماصل ہوئے ہیں اس احتدادے مجب ذاكل موجائے كا اور دل ميں شكر و منوع كے جذبات بيدا مول ك اور يه خوف جاكزيں موكا كم كمين يه تعتيل سلب نه ہوجائیں بجس مخص کے دل میں یہ احتقاد رائخ ہوتا ہے وہ نہ اپنے علم پر مجب کرتا ہے اور نہ اپنے عمل پر اس لئے کہ وہ یہ جانتا ہے کہ اس کے علم اور عمل کا سرچشمہ باری تعالیٰ کی ذات ہے۔

حضرت واؤد عليه التلام كو تنبيه : ايك دن حعرت داؤد عليه السلام ني بار كاو خداوندي مي عرض كياكه يا الله كوئي دن ايبا نیں جاتا کہ آل داؤدیں ہے کوئی مخص روزہ دارنہ ہو اور کوئی رات ایس نیس جاتی کہ آل داؤدیں سے کوئی مخص شب بیدارنہ مو ' بیات انموں نے بطور فخر کی وی آئی کہ اے داؤدیہ مباد تیں ان کی کمال ہیں ' بیاتو میری تونتی اور مددے ہیں 'آگر میں تونتی نہ دیتا توند تم روزہ رکھنے پر قادر ہوتے اور نہ شب بیداری پر اور حفریب منہیں تمہارے نفس کے سپرد کروں گا۔ حضرت عبدالله ابن عبّاسٌ فرماتے ہیں کہ حضرت داؤد علیہ السلام کے ساتھ جومعاملہ پیش آیا اس کی دجہ یمی تھی کہ انھوں نے آل داؤد کی عبادت کو بطورِ نخربیان کیا اور اس پر مجب کیا یمال تک که الله نے انھیں ان کے قلس پر چھوڑدیا 'اور ان سے ایسا گناہ سرزد ہوا جو مُزن 'ندامت کا باعث بنا حضرت داود عليه السلام نے باری تعالی سے عرض کیا کہ اے اللہ ابنی اسرائیل حضرت ابراہیم واسحاق دیفوب علیه السلام ك واسطے سے كيول دعاماتكتے ہيں؟ارشاد مواكد ميں كے ان كى آنمائش كى تقى دو ثابت قدم رہے ،عرض كيايا الله!ميراامتحان بمي لے لے میں بھی مبرواستقلال کا مظاہرہ کروں گا اس عرض واشت میں ایک نوع کا اولال اور مجب تھا۔ وی آئی کہ اے واؤد میں نے جب اپنے ان بندوں کا امتحان لیا تھا تو انھیں یہ نہیں بتلایا تھا کہ میں تم نوع کا امتحان لوں گائمس معالم میں لوں گاہمب اور کس مینے میں لوں گا' لیکن تجنے ہملائے دیتا ہوں کہ میں تیرا احتان ای سال اسی مینے میں کل ایک عورت کے سلسلے میں لوں گا ہوسکے تواپ نفس کو بچانے کی کوشش کرنا 'پھرجو پچھ ہواوہ سب کو معلوم ہے۔

اصحاب رسول کا بی قوت پر عجم : ای طرح جب جنگ خنین میں محابہ کرام نے اپی کثرت وقوت پر غرور کیا اور خدا کے فضل و کرم کو بمول محے اور کہنے گئے کہ آج ہم قلت کی وجہ سے مفلوب نم ہوں مح مخار کے مقابلے میں ہماری تعداد بھی زیادہ ہے

اور قوت بھی قواللہ نے انھیں ان کے نفول کے سرو کروا النے انجام کاذکر قرآن کریم میں موجود ہے:

ویکو م حنین اِذَاع حبت کم کشر فکم فلکم تغنی عَنْکُم شیاق صافت علیکم الارض
بمار حبت تم والیت مملیرین (۱)(پ،۱۰) بست ۲۵ مسارے لئے کی کار آمدنہ ہوتی اور تم پر
جب کہ تم کوا ہے جمع کی کوت سے نوہ ہوگیا تھا، مجروہ کوت تمارے لئے کی کار آمدنہ ہوتی اور تم پر

زمن اپنی فراخی کے بادجود تک ہوگئی ' پرتم پیٹے موڑ کر ماگ کمڑے ہوئے۔

ابن عيينة روايت بك معزت الإب عليه السلام في عرض كياكه الدالة إلى في السمعيت من جلا فرايا جبكه

<sup>(</sup>١) البيهقى فى دلائل النبوة من رواية الربيع بن انس مرسلاً

احياء العلوم جلدسوم

میری ہرخواہش تیری خواہش کی پابئداور میرا ہر عمل تیری رضا کا آباع رہا' اُبر کے اندر ہے۔ س ہزار آوازیں (لینی ہر طرف ہے آواز سال دی ) آئیں کہ اور تی کہ بیدوجی سن کر حضرت الآب نے اندر کمال سے پیدا ہوئی ابن میند کھتے ہیں کہ بیدوجی سن کر حضرت الآب نے اندر کمال سے پیدا ہوئی ابن میند کھتے ہیں کہ بیدوجی سندار کیا گورا نمیں بیبات مرز خاک ڈالی اور عرض کیا تیا اللہ جو کچھ ہے تھے سے ہو وہ یہ بات بحول کھے تھے 'وجی النی نے انھیں بیدار کیا گورا نمیں بیبات یا دولائی کہ بندے کا ہر عمل اللہ کی طرف منسوب ہے۔ ارشاد ہاری ہے:۔

وَلُولًا فَضَلَ اللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمُتُ مَا أَرْكُى مِنْكُمُ مِنْ أَحَدابِكا (ب١١٨ آيت ٢١)
: اور اكر تم يرالله كافعنل وكرم نه مو تا و تم ين سے كوئى بمى بنى (وب كركے) پاك نه مو تا۔

سركارددعالم ملي الله فليه وسلم في البي بركزيره مفت المحاب سے ارشاد فراناند منامِنكُم مِنْ أَحَدِينُ جِيهُ عَمَلُهُ قَالُوْ أَوْلاَ أَنْتَ يَارَسُوْلُ اللَّهِ قَالُولاَ أَنَّا إِلَّا اَنُ يَنَعَمَّدَنِي اللَّهُ مِنْ حُمَّتِهِ ( عَارِي وسلم - ابو مِريه )

: تم من سے کوئی ایسا نہیں ہے جے اس کا عمل نجات ولائے گا، محابید نے عرض کیایا رسول اللہ! نہ آپ

ایے ہیں ورایا ندمیں الآیہ کہ اللہ کی رحت میرے شال مال ہو۔

یہ مدیث سنے کے بعد محابہ کرام رضوان اللہ علیم المعنین السیافی تمام تر ڈبدد تعولی کے باوجودیہ تمنا کرتے سے کہ کاش وہ خاک یا گھاس 'یا پرندے ہوتے۔اس تنصیل سے ثابت ہوا کہ صاحب بصیرت کوند اپنے عمل پر مجب کرنا چاہئے' اور ند اپنے نفس سے بے خوف ہونا چاہئے۔

قلب سے مجبُ کا اِذالہ کرنے کا یہ تیرہدف علاج ہے ، جب دل میں یہ اعتقاد رائخ ہوجا تا ہے کہ جو نعت ہے اللہ کی عطاو بخشی ہے تو وہ ہروقت اس خوف میں جتال رہتا ہے کہ کیس مجھ سے یہ نعت سلب نہ ہوجائے ' بلکہ جب وہ کا فروں اور فاستوں کو ریکتا ہے کہ اِللہ کی سابقہ جرم کے ان سے ایمان و اطاعت کی نعتیں چھین کی گئیں تو وہ یہ سوچتا ہے کہ جس ذات کو یہ پروا نہیں کہ کمی گناہ کے بغیر محروم کردے 'اور کس و مسیط کے بغیر بخش دے اس اس کی پروا کب ہوسکتی ہے کہ کوئی نعت دے کرواپس لے لے 'با او قات ایسا ہو تا ہے کہ مؤمن مرتد ہوکر مرتا ہے 'اور کا فرمؤمن ہوکریا فاس مطیح ہوکر۔ اس طرح کے خیالات ول میں مجب کی آ مہ کی راومسدود کردیں مجے۔

## عجُبُ کے اسباب اور ان کاعلاج

: جاننا چاہیے کہ جن اسباب سے تکتر ہو تا ہے اننی سے جُب بھی ہو تا ہے ' تکبّر کے اسباب ہم پہلے بیان کر بھے ہیں ' بھی جُبُ ان اسباب سے بھی ہو تا ہے جن سے تکبّر نہیں ہو تا بھیے اپنی ناقص رائے پر مجُبُ کرنا 'جو اسے اپنی جمالت کی بنا پر اچھی نظر آتی ہے۔ مجُب کے آٹھ اسباب ہیں:۔

دوسراسب: يه ب كدائي طاقت و قوت ير عبر كرك بيساك قوم عاد نيد كما تعا: من أخذ منافؤة (كون ب طاقت من بم

احياء العلوم جلدسوم ے زیادہ)یا جسفرح عوج ابن منت نے جایا تھا کہ حضرت موسی علیہ السلام کے افکر پر بہاڑا ٹھا کرر کھ دے اور انھیں اپنی قوت کے مظا برے سے ہلاک کردے الیکن چند ضعیف و تاقوال مجر بُدول نے جن کی چوٹج زم ہوتی ہے اس بہاڑیں اتا برا سوراخ کیا کہ وہ بہاڑ خوداس کے ملے کا طوق بن کیا بلعض او قات مؤمن مجی اپنی قرت پر تکلید کر آج ، جیسا کہ حضرت سلیمان علید السلام نے ارشاد فرمایا تما کہ میں ایک رات میں سوعورتوں کے پاس جاؤں گا انھوں نے انشاء اللہ نہیں کما تھا 'اس کی سزا انھیں یہ ملی کی نرینداولاد سے مروم رہے ،جب کہ انھیں زینہ اولاد کی تمنا تھی۔ یی مال حضرت واؤد کا تفاکہ انھوں نے آزمائش میں ابت قدم رہے کا دعوی كيا اليونك المين الى قوت رجموسا فاالكن جب أيك مورت كياب من جلا كالح مك تو ابت قدم ندره سك وتت رجب س جنگوں میں حملہ کرنے منفس کو ہلاکت میں والے اور وعمن کو مارے یا ہلاک کرنے میں سبقت کرنے کی خوا مسل مجی پیدا ہوتی ہے۔ اس كاعلاج بعي بم ذكر كريك بي كدائے يد خيال كرليما جاسية كدايك دن كا بخار اس كا تمام دم فم نكال دے كا اوروہ تمام توت ذاكل كردت كاجس پرازاتا بحرباب اكراس في طاقت بر عجب كياتويد مكن بكرالله تعالى كولى اوفي افت مسلط كركيد قوتت سلب كرلے۔

تسراسب : بدے کہ اپی عقل و دانائی اور نہم و فراست پر عجب کرے اور یہ سمجے کہ میں دین و دنیا کی وقتی مصلحوں سے واتف ہوں ایسا مخص خود رائے ہوتا ہے وہ کمی سے مشورہ بھی نہیں لیتا الکہ ان تمام لوگوں کو جامل محض سجمتا ہے جو اس کی رائے سے اختلاف رکھتے ہیں'ایا مخص الل علم و دانش سے بھی برائے نام ربط رکھتا ہے' بلکہ ان کی کوئی بات توجہ سے سنتا ہی نسیں تاکہ یہ فابت کرسکے کہ میں اپنی رائے اور عقل میں تھمل ہوں ، مجھے سمی کی رہنمائی کی ضرورت نہیں بلکہ دو سرے تمام اہل علم مجھ ہے کم تراور میرے مقابلے میں انتہائی حقیرو ذلیل ہیں اس کا علاج یہ ہے کہ اس بات پر اللہ عزّوجل کا شکرادا کرے کہ اس نے عقل و فنم سے نوازا ' یہ بھی سویے کہ اگر اسے کوئی دماغی مرض لاحق ہوجائے تو کیا وہ اس طرح اپنے عاقل اور فہیم ہونے کا دعویٰ كرسكا بي بوسكا ب كدكوني مرض اليابيدا موجائي جواس وخردب بيكاند كردك اور ميس اس حال ميس سركون كالمشت لكاول كه نادان بچ میری حماقتوں کو اپنے لئے تماشہ سمجہ رہے ہوں اور جمد پر بنس رہے ہوں ، ہوسکتاہے کہ عقل پر مجب کرنے سے اور اس ندت پر منیم کا شکرادا نہ کرنے سے میری عقل سلب ہوجائے مومن کو چاہئے کہ وہ اپنے علم اور عقل کو کم نصور کرے خواہ زیادہ ہی زرک اور تعلیم یافتہ ہو اپنی معلوات کو بچ سمجے خواواس کا دائرہ معلوات انتمائی دسیع کوں نہ ہو اور یہ حقیقت بھی ہے کہ آدی كثرت علم اور وسعت معلومات كم باوجود بت ى باتول مع جابل ممتاب اوروه بت ى باتيل دوسرول كومعلوم موتى بين بجب انسانوں کے مقابلے میں اس کے علم کا یہ عالم ہے تو یاری تعالی کے مقابلے میں کیا حیثیت ہوگی جس کاعلم سمندروں کی تابید اکتار وسعت ہے ہمی کمیں زیادہ وسیج ہے۔ اپنی عقل کو ناقص سمجھنا ہی دانائی ہے احقوں کو دیکھتے اپنے سے بردا عقلند کسی کو نہیں سمجھتے عالا نکه لوگ ان کی بے وقونی پر بشتے ہیں ، تم مجب کرے احتول کی فرست میں اضافے کا باعث ند بنو عاتم العقل فض اپنے عقل کے نقص سے واقف نہیں ہو آ وہ اپنی حماقت سے یہ سمحتا ہے کہ میں مخلند ہوں بہتریہ ہے کہ اپنی عقل کی کی بیشی خود برتھے ہمی کے کئے کا اعتبار نہ کرے 'خاص طور پر دوستوں کا کہ وہ منے دیکھے کے باتیں کرتے ہیں 'اور جموثی تعریفیں کرکے مزید عجب کا باعث ينتين-

چوتھاسب : یہ ہے کہ اپنے لکب پر جب کرے بھیا کہ بعض افمی اپنے نسب کی شرافت پر افر کرتے ہیں ان میں سے بت ہے اس خوش خیالی میں بتلا رہے ہیں کہ ان کے نسب کی عظمت ان کے گئے نجات کی منانت ہے ، وہ اپ آباؤاجداد کے طفیل بخش دے جائیں مے بعض عالی نب یہ سمجھتے ہیں کہ تمام لوگ ہمارے غلام اور نوکر ہیں 'اس کا علاج یہ ہے کہ اس طرح سوچے کہ میں نے اپنے آباؤاجدادی مخالفت کی اور نادانی سے یہ سمجھ بیٹاکہ میں ان کے برابر ہوگیا طالا تکہ یہ میری جمانت ہے میں ان کے

احياء العلوم اجلد سوم

برابراً کی تقلید کرکے ہوسکتا ہوں حالا نکہ میں ان کے ابتاع نہیں کر تا جمیا وہ بجب کیا کرتے تھے؟ ان نیں مجب کماں تھا 'وہ لوگ تو مرابًا إكسارت ، خوف اكل رُك وبي ميسايا مواقعا ، وو حقيرت حقير يخركو بهي اسيد سي يرتر سيحية تح الكانس خود ان كي نظرون میں حقیرو ذلیل تھا' مالانکہ وہ انتہائی بلند تھے' اپنے نسب کی وجہ سے نہیں ' بلکہ اپنے علم اطاعت' اور منکسر الزاجي جيسي عمده خصلتوں کی دجہ سے۔ان جیسا بنے کے لئے ضوری ہے کہ میں ان کی تعلید کروں ان کی ایکی عاد تیں ایناوں اگر نسب شرافت یا نجات کا باعث ہوا کر آ تو وہ لوگ بھی شریف یا نجات یافتہ ہوتے جو ہمارے قبیلے سے تعلق رکھتے ہیں " نیکن ایمان کی دولت سے محروم رہے کے باعث وہ لوگ ذلیل ہیں۔اللہ کے نزدیک وہ گئے اور شورے بھی بڑے ہیں۔ انسانی نب کے بارے میں اللہ تعالیٰ

يُاتِّهُ النَّاسُ إِنَّا حَلَقُنَاكُمُ مِّنُ ذُكْرِ وَّ أَنْثَى (ب٢٣١٣) عس

اے لوگوں! ہم نے تم کوایک مردادرایک عورت سے پیراکیا ہے۔

: معنی تمهارے نسب میں کوئی فرق نہیں اسب کی اصل ایک ہے اسب مرد وعورت کے اختلاط سے پیدا ہوئے ہیں۔اس کے بعد نسب كافا كدوبيان فرمايان

وَحَعَلْنَاكُمُ شُعُوبًا وَقَبَالِ إِنَّكَارُفَ وَالْبِ١٣١٦٢ ٢١)

: اورتم كو مختلف قويس اور مختلف خاندان بهايا ماكه ايك دوسرك كي شناخت كرو-

اسکے بعد ارشاد فرایا کہ شرف کا دار تنوی رہے انب پر نہیں ہے۔ إِنَّ أَكُرُ مَكُمُ عِنْدَاللَّهِ أَنْقَاكُمْ (ب٣٦٣،٢٥)

: الله ك نزديك تم من سب مروا شريف وي ب جوتم من سب نياده ربيز كارب

كى مخص نے سركارود عالم صلى الله عليه وسلم سے جب به وريافت كياكه لوگوں ميں بزرگ تراور حفرند كون ب واس ك جواب میں آپ نے بدارشاد نمیں فرمایا کہ جو میری نسل ہے ہو ایک فرمایان

الكُرْمُهُمُ أَكْثَرُ هُمُ لِلْمَوْتِ ذِكْرًا وَأَشَكُهُمُ لَمُ السَّنَّعُلَادًا (ابن اجدابن مِنْ)

لوگول میں بزرگ تروہ ہے جو موت کو زیادہ یاد کر آئے اور اسکے لئے زیادہ تیاری کر آہے۔

اس مدیث سے پہلے جو آیت مزکور ہوئی وہ رفتح مکہ کے دن اس وقت نازل ہوئی جب مجد حرام میں حضرت بلال نے اُزان دی اور حرث ابن بشام سیل ابن عمو اور خالد ابن اسدے کما کہ کیا یہ سیاہ فام فلام آوان دے گا؟اس پریہ آیت نازل بوئی کہ اللہ ک نردیک شرف کارار تقوی رہے ، کی مخص کے سفیدیا ساہ روہونے پر نہیں ہے۔ رسول اکرم صلی الد علیدوسلم نے ارشاد فرمایا:۔ إِنَّ اللَّهَ قَدْ أَذْهَبَ عَنْكُمْ عَيْبَةَ الْجَاهِلِيَّةِ أَى كِبْرُهَا كُلْكُمْ بِنُو آدَمُ وَ آدَمُ مِنُ مُرَابٍ (ابوداؤد ترمزي ابو برية)

الله تعالى نے تم سے جالمیت كا عيب يعنى اس كاركبر دور كرديا ہے علم سب آدم كى اولاد ہواور آدم مفى سے پيدا

اكم مرتبه سركاردوعالم ملى الله عليه وسلم في ارشاد فرايا: -يَا مَعْشُرُ قُرَيْشِ لَا يَاتِي النَّاسُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ بِالْأَعْمَالِ وَتَأْتُونَ بِاللَّنْيَا تَحْمِلُونَهَا عَلَى رِقَابِكُمْ تَقُولُونَ يَامُحَمَّديَامُحَمَّد! فَاقُولُ لَم كَذَا (طِراني - عران ابن عسين،

اے گروہ قریش الوگ قیامت کے روز اعمال لے کرنسیں آئیں مے ' بلکہ تم اپنی کرونوں پر ونیا لاو کرلاؤ کے اور

**02** 

أحياء العلوم جلدموم

مر مریار کے میں بھی ایبای جواب دوں کارلین تم سے رُخ بھیراوں گا)۔

کویا آپ نے قریش پریہ بات واضح کردی کہ اگروہ دنیا کی طرف ماکل ہوئے و قریش کانب اسکے لئے ذرا منیدنہ ہوگا۔ جب یہ آیت نازل ہوئی۔

وَأَنْفِرُ عَشِيرَ تَكَالُا قُرْبِينَ (ب١٩١٥ ] عد ٢١٣)

: اور آپ (سب علی) آئے نودیک کے گنے کو درائے۔

شفاعت کے لحاظ سے گناہ کی دو قسمیں: شفاعت کے اعتبار سے ممناہ کی دو تسمیں ہیں بعض ممناہ وہ ہیں جو غضب الی کا باعث ہوتے ہیں الیے ہیں جو شفاعت کی اجازت نہیں ہوگی اور بعض گناہ ایسے ہیں جو شفاعت کی وجہ سے معاف کردئے جائیں ہے جیسے دنیادی بادشاہوں کا معالمہ ہے بعض شطاعی اور جرم ان کے غیض و خضب کو اس طرح للکارتے ہیں کہ قریب سے قریب تر آدمی بھی ان کی سفارش کرتے ہوئے گھرا تا ہے 'اسی طرح بادشاہ حقیق کے ہماں بھی بعض گناہ شفاعت سے معاف نہیں کھے جائیں گئے جائیں گئے جائیں گئاہ شفاعت سے معاف نہیں کھے جائیں گئے جائیں گئے اور جمرین کو میزا بھکتی ہوگی۔ اللہ تعالی کے ارشادات ہیں:۔

وَلاَ يَشْفُعُونَ إلا لِمَن إِرْ تَضْي (ب ١١٨ أي ٢٩)

اور بجراس کے جس کے لئے خدا تعالی کی مرضی ہواور کمی کی سفارش نہیں کر سکتے۔

مَنُ ذَالَّذِي يَشُفَعُ عِنْدَ وَالَّا مِإِذْنِهِ (بِ٣٦٦ أَيت ٢٥٥)

ایبا کون مخص بے جو آس کے پاس (کسی کی)سفارش کرسکے اس کی اجازت کے بغیر۔

وَلا تَنْفَعُ الشُّفَاعَةُ عِنْدَاللَّالِمَنُ أَذِنَ لَهُ (١٣١٦ آيت ٢١)

اور فدا کے سامنے (کمی کی) سفارش کمی کے لئے کام نمیں آئی مراس کے لئے جس کی نبست وہ اجازت

ریدے۔ معلوم ہوا کہ بعض گناہ نا قابل شفاعت بھی ہیں۔ اسلنے انجام کا خوف ضروری ہے' اگر ہر گناہ میں شفاعت قابلِ تبول ہوتی تو آپ قریش کو اطاعت کا تھم نہ دیتے' اور نہ آپ حضرت فاطمہ کو معصیت سے منع فرائے 'بلکہ انھیں اجازت دیتے کہ وہ اپنی دنیاوی لذّتوں کی تحیل کے لئے شموات کی اِتبّاع کر عتی ہیں' میں آخرت میں سفادش کرکے بچالوں گا اور وہاں کی لذّات بھی کھل

ہوجائیں گی ، خرسے بچا اور شفاعت کی امید پر معمیت کے سندر میں فرق بمنا الیای ہے جیے کوئی مربض نہ پر بیز کرے اور نہ دوا کھاتے 'بلکہ اپنے طبیب پر بحوسا رکھے کہ وہ بوا نامی کرائی طبیب ہے ، بھی پر تمایت شنی اور مرمان ہے میرا انتالی خیال رکھتا ب-اس لئے ترک علاج یا بد پر میزی سے مجھے کھ نصان نہ ہوگا ، لکد میرا طبیب مجھے بچالے گائید سرا سرجالت ب علیب کی تمام ترجدوجد مریض کے رویتے پر موقوف ہے وہ تھا تھارا ایک ظاہری مرض مجی دور نیس کرسکا ،چہ جائیکہ وہ تہارے محلی أمراض كاعلاج كريك مي حال أقارب وأجانب كے لئے اخبار اور صلحاء كى سفارش كا ب اكر وہ خود استے لئے بچے نسيس اكرتے و انبیاء کی سفارش ان یک لئے بیکار ہے۔

پرسفارش کی اوقع پر افرت کے خوف سے ب نیاز موجانا بھی مؤمن کو زیب نیس دیا مرکار دو عالم صلی الله علیہ وسلم کے امحاب اسینے تعوی و نظرت اور تقریب الی کے باوجود ہروات خوف سے کرزئے رہے اور آخرت کے احتساب سے بچنے کے لئے یہ تمنا کرتے کہ کاش وہ بمائم ہوتے ، رندے ہوتے معنی اور پھر ہوتے۔ جبکہ سرکار دد عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے خاص طور پران تے لئے جنت کا اور تمام مسلمانوں کے لئے عموا شفاعت کا وعدہ فرمایا تھا الیکن انموں نے اس پر بھیہ نہیں کیا الکہ زندگی کے آخری سائس تک اللہ کے خوف سے لرو براندام رہے۔ جب محابہ کرام کا عالم یہ ہے تووہ لوگ کس طرح شفاعت پر تکیہ کرتے ہیں اور اعاب ننس من بتلاي بجني نه محستورسول ميترب اورند شفاعت رسول كالتحقاق ب

بانچوال سبب: بدب كه ظالم بادشامون اوران ك أنسار وأحوان كى طرف الى فبت ير جب كريد المردين اورامحاب علم الميارف الى نسبت كو الميت نه دے يه مي انتائى جمالت ہے۔ اس كاعلاج يد بے كم ادى ان ظالم باد شاموں اور ان كے معاونين ک رسوائن حرکات پر نظروالے اور یہ دیکھے کہ وہ اللہ کے بندوں پر من طرح علم وحاتے ہیں 'اور سننے شرمناک طریقے ہے دین میں فساد برپا کرتے ہیں ' یہ لوگ اللہ کے نزدیک مفصوب ہیں آگر دوزخ میں ان کے چروں کامشاہرہ ہوجائے جن پر فال ظلیس لتمزی مولی ہیں اور جن سے تعقن کے بھی اُٹھ رہے ہیں قوان سے اتی فرت اور کراہیت پیدا ہو کہ بھول کر بھی ان کانام نہ لے الکہ ان كى طرف الى نبت سے براءت كركے اور اس منس بركيركرے جواہدان كى طرف منسوب كرے اور اكر اس بريد مكشف موجائے کہ وہ ظالم لوگ قیامت میں کس قدر ذات اٹھارہے ہیں ان کے خالفین دست وگربال ہیں مملا ٹک ان کے بال مین کر من كے بل جنم كى طرف لے جارے ہيں و محقة اور خزير كى طرف ابنى نبست كرانا ليند كرے كا يكريد نہ جاہے كاكد كو كى محص اسے برباطن اور خبیث انسانوں سے متعلق قرار دے۔ ظالموں کی اولاد کا جن بیہ ہے کہ اگر اللہ انھیں ظلم سے مخفوظ رکھے تو وہ اپن دین ک سلامتی کے لئے اللہ کا شکرادا کریں اور اپنے آباد اجداد کے لئے۔ بشر ملیکہ مسلمان ہوں۔ دعائے مغفرت کریں۔

: یہ ب که اولاد و مقام توکر چاکر اُمِزه و اقراء اور اُنسار واُتاح کی کوت پر جب کرے جیبا کہ گفار مکہ کما کرتے

نَحُن أَكْثُرُ الْمُؤلِا قِ أَوْلا دَا (ب١٢٠ ١١٥ عنه)

ہم مال اور اولاد میں تم سے زیادہ ہیں۔

یا جیے مسلمانوں نے فروہ مخین کے موقع پرید دموی کیا تھا کہ آج ہم قلت تعدادی بنائر مفلوب نیس موں مے اس کا علاج وہی ہے جو کرے باب میں ندکور موامحہ اپنے اور ان لوگول کے جن کی کثرت پر نازاں ہے منعف کاخیال کرے اور یہ سونے کہ ہر النص ایک عاجز اور حقیرانسان بے ندوہ آئے لاع کا الک بے اور نہ نقصان کا دو سری طرف اللہ تعالی کا ارشادیہ ہے: ۔ کُمُ مِّنْ فِئَ قِلِی لَمَ عَلَیْتُ فِئَةً کَیْسِیْرَ ةَ بِالْنُ اللّهِ (ب۲۷ ایت ۲۳۵)

كثرت سے بت ى چمونى چمونى جماعتيں برى برى جماعتوں پر خدا كے علم سے غالب اي ہيں۔

احياء العلوم جلد سوم محمد م

علادہ ازیں ان اوگوں کے بجب کرنے سے کیا فائدہ کی سب اوگ موت کے ساتھ ہی جدا ہوجائے والے ہیں 'ہر مخص اپی قبر میں تنا جائے گانہ کوئی رفتی وغم مسار ہوگا'نہ ہدردو آشا'نہ باپ نہ بیٹا'اپنے اوگ خود اپنے ہاتھوں سے اسے قبر میں لاا کریٹروں کو ژوں اور سانپ بچھووں کے حوالے کریں مجے۔اس وقت اسے ان سب کی سخت ضرورت ہوگی لیکن وہ کام نہ آسکیں مجاسی طرح قیامت کے دن بھی نگاہیں بھیرلیں مج 'ہلکہ دور بھاگ جا ہم مجاس دن کی منظر کشی خود قرآن کریم نے اس طرح کی ہے۔ یکو مُدَفِر الْمَرُ عُمِنُ اَنِحِیدُ بِوَاقِیمُو اَنِیمُو صَاحِبَیمُورَنِیمُو

رجس روز آدی آپ بھائی ہے اور اپنی ماں ہے اور اپنی باپ سے اور اپنی ہوی اور اپنی اولادہ بھا گے گا۔ ایسے لوگوں پر گخرکرنے یا ان کی موجودگی پر اترائے ہے کیا فائدہ کہ جب ان کی سخت ضورت پڑے گی تو وہ کام نہ آئیں گے اور کتی کترا جائیں تھے۔ قبر میں آیامت کے دن اور کہل صراط پر انسان کو صرف اس کے اجمال ہے اور فعلی خداو تدی سے نقع پہنچ گا'

جوندائي نفع وضررير قادر مون اورند موت وحيات يرافتيار ركت مول والمي دومر وكيانفع بنجاسكة بي-

ساتواں سبب: یہ ہے کہ ال رجب کرے بعیا کہ اللہ تعالی نے دوباغ والاں کا قول نقل کیا ہے:۔ اَنااُکُتُرُ مِنکُ مَالاً وَاَعَرَّ نَفَرُ الهِ ١٥ مِا آیت ٣٣)

میں تھے سے مال میں بھی زیادہ ہوں اور قوم بھی ذہردست ہے۔

ایک مرتبہ سرکار دوعالم صلّی الله علیه وسلم نے ایک الدار کودیکھاکہ جب اس کے قریب ایک مفلس مخص آکر بیٹا تواس نے ایخ کیڑے سیٹ لئے اس سے ارشاد فرمایا:۔

أحِشنتُأنْ يُعُدُّ وَإِلَيْكَ فَيَعْرُهُ (امرن كاب الرم)

كياتواس بات فف زده بكركس اس كاافلاس تحفي ندلك جائد

ہال پر مجب کا علاج یہ ہے کہ مال کی آفات اس کے حقوق کی کثرت پر نظرڈالے اور فریبوں کے فضائل اور جنت میں ان کے داخلے کی ادلیت ذہن میں رکھے اور یہ دیکھے کہ مال آنے جا نیوالی چزہے اسے بھا نہیں ہے کھرمال کوئی ایسی خصوصیت بھی نہیں جو مؤمن کا مکر واقع ایر ایسی مؤمن کا مکر واقع ایر ایسی معلق مرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:

يَنْجَلُجَلُ فِيهَ إلاي يَوْمِ الْقِيامَةُ (عارى ومسلم الدمريه)

جب آدی لباس پین کرآکر آے اور ول میں خوش ہو آئے ویکا یک زمین کو اللہ کا عم ہو آئے وہ اس کونگل

جاتى ب اوروه قيامت تكراس من وهنتا جاجا اب-

حضرت ابو ذراروایت کرتے ہیں کہ میں انخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی معیّت میں مجد میں داخل ہوا' آپ نے جھے ارشاد فرمایا: اے ابو ذرا پنا سرا نماؤ' میں نے سرا نما کردیکھا تو ایک خوش پوشاک فقص پنظریز کی تبوڑی دیر بعد آپ نے پھر سرا نما کردیکھا تو ایسے فض مرنظریز کاجس کے جسم پر پڑانے کپڑے تھے' آپ نے فرمایا:۔

المَلْاعِنْدُاللَّهِ خُيْرُ مِنُ قِراكِ الْأَرْضِ (ابن عِان في مع )

يه مخص الله ك زويك تمام زين سے بحرب

یہ اور اس طرح کی وہ تمام روایات جو ہم ہے گائی الا پر سمائی وم الدنیا مور کاب وم المال میں بیان کی ہیں 'الدائدل کی حقارت اور فقراء کے شرف کی واضح دلیل ہیں' ان روایات کے پیش نظر کمی مسلمان سے یہ تصور بی نمیں کیا جاسکتا کہ وہ اپی مالداری پر مجب کرے گا' بلکہ اگر مؤمن کے پاس دولت ہو تواسے یہ خوف رمنا جاہے کہ میں مال کے حقوق دواجبات می طور پراوا

احياء العلوم جلدسوم

بمی کرسکوں گایا نہیں؟ جو مخص مجب کرنا ہے اس کامال اس کے لیے مجب اور ذات کے سوا کچھ نہیں ہے

آتھوال سبب : بدے کہ اپی ظادات پر مجب کرے ا الله تعالى كاارشاد هد

أَفَمَنْ زُبِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ فَرَاهُ حُسَنًا (ب١٢١١ المعالم) توكيا ايدا فخص جس كواس كاعمل بدا جها كرك د كما يا كيا بحروه اس كواجها سجينه لكا \_

يُحْسَبُونَ أَنْهُم يُحْسِنُونَ صَنْعًا (پ١٩٣ آيت ١٩٣)

وه لوگ ای خیال میں بین کدوه اچھاکام کررہے ہیں۔

سرکار دوعالم ملی الله علیه وسلم نے مجب بالزائی کے متعلق ارشاد فرایا کہ اس اُمت کے اخری دور میں رائے پر مجب کرنے کا ر جمان غالب موجائے گا ای رجمان کی بدولت محیلی قویس بلاک مولی ہیں کہ گروہ بندی میں جتلا موحمیں ، ہر است کی فرقوں میں تنتيم بوئن مرفرقديد سجمتا تفاكداس كمعتقدات مح بير- (١) تمام الى بدحت وطلالت الى بدحت اور طلالت براس لئے مُعِربیں کہ وہ اپی رائے پر مجب کرتے ہیں 'بدعت پر مجب کرنے کے معنی یہ ہیں کہ آدی اس ممل کو بھر سمجے جے اس ک خواہش نے جنم ویا ہو اور اپنے خیال میں اس کو حق تعتور کرے اس طرح کے عجب کا علاج انتمائی دشوار ہے اس لئے کہ غلط رائے رکھنے والا مخص اپنی رائے کی فلطی سے واقف نہیں ہے اور اس مرض کاعلاج نہیں کیا جاسکتا جس سے واقفیت نہ ہو 'جمالت ایک ایسی بیاری ہے جس کی معرفت نہیں ہوئی 'البتہ عارف جابل کو اس کی غلطی پر مطلع کرسکتا ہے اور اس طرح اس کا مرض دُور کرنے کا باعث بن سکتا ہے 'لیکن اگر جاہل اپنی جہالت پر بھی نازاں ہوتو عارف پیچارہ کیا کرے گا'وہ عارف کی طرف متوجّه بى نسيس مو تاكداس كى بات عكراب مرض كاإذاله كرسك الكدالاات متم كرتاب الد تعالى اس رايك معيبت ملط كدى ہے جواسے بلاك كرنے والى ہے اور وہ اسے لعت سجم كر خوش ہو يا ہے ، ظاہر ہے ايے مرض كا علاج كس طرح مكن ہے ،جس چزکودہ اپنے لئے باعث سعادت سجمتا ہے اس سے وہ نفرت کس طرح کرسکے گا؟اس کا مجمل علاج یہ کہ اپنی رائے کو پیشہ تہم سمجے الین یہ سمجے کہ میری رائے فلط بھی ہو سکت ہے اپنی رائے کی محت پر بھروسا نہ کرے اِلّاب قرآن وسنت سے کوئی تطعی دلیل اس کی محت پر شاہد ہو کا کوئی ایس دلیل ہوجو محت کی تمام شرائلا کو جامع ہو ، پھریہ بات بھی اپنی جکد ہے کہ شریعت وعمل کے دلائل اور شرائط اوران میں فلغی کے بوشیدہ امکانات ہے واقعیت کے لئے کمال عقل 'رسوخ علم التحقیق و جیتو اقران و مدیث ے مسلسل مطالع اور نداکرے اور اہل علم کی مستقل محبت ورس و تدریس کے وائی مضفے کی ضرورت ہے اگر کوئی مخص ان تمام شرائط كاجامع بمي موتوتب بمي بدامكان موجودب كدوه بعض أمور مي فلطي ندكرجائ

جومخص علم كى تعليم و معلم كے لئے اپنى زندگى كالحد لحد وقف ندكر سكے اسے ذہبى مسائل ميں ألحضے كى ضورت نبيل ہے وہ تو مرف یہ مقیدہ رکھے کہ اللہ ایک ہے 'نہ اسکا کوئی شریک ہے 'نہ کوئی اس جیسا ہے 'رسول الله صلی الله علیہ وسلم اس سے سے رسول ہیں 'جو کچھ وہ لے کر آئے ہیں وہ حق ہے۔ نیز سکف کے طریقے پر عمل کرے 'قرآن وسنت کے آحکام بلا بحث و عمرار 'اور اخیر سوال وجواب کے قبول کرے اتقوی اختیار کرے معاصی سے پر بیز کرے اعمال خریس مشغول ہو اگر وہ اپنی کم علمی کے باوجود ندمی بحثول میں بڑا اور عقائد کی مصبیت اور برحت و صلالت کی الودگی سے اپنے دامن کوند بچایا تو غیر محسوس طریقے پر ہلاک

<sup>(</sup>١) يداشاره بايداود وتني كاس روايت كاج حعرت الد عبية روايت كب ارشاد فرايا "فإذار أيت شجامطاعاوهوى منبعاو اعجاب كل ذى رأى برأيه فعليك بخاصة نفسك

**627** 

احياء العلوم جلدسوم

ہوجائے گا۔ مرف علم کے لیے وقف ہوکررہ جانے والے لوگوں کی ذمتہ داری بھی کچے کم نہیں ہے اولاً تو انھیں ولا کل اور شرائلا سے واقنیت حاصل کرنی چاہئے واقنیت کا یہ مرحلہ اتنا تعصیل طلب ہے کہ بہا اوقات حق کی معرفت حاصل کرنا دشوار ہوجا تا ہے اس وسیع سندر کے ساحل تک صرف وہ لوگ پنچ پاتے ہیں جو علم میں رائخ ہوں اور جن کو علم کے نور النی کی روشنی میسر ہو۔ ایسے لوگ بہت کم ہوتے ہیں نیاوہ تروہ لوگ ہیں جنوں نے علاء کی وضع افتیار کرلی ہے کیان ان کا باطن جمالت کی آماجگاہ ہے۔

## غروروغفلت كىندتت كابيان

كُوشُكُوة فِيُهَا أَلْصُبَاحُ أَيْمَا عُنِيكَا الْأُرْجَاجَةُ كَانَهَا كُوْكِبُ دُرِّيٌ يُوْقَدُ مِنُ شَجَرُةٍ مُّبَارِكَةِ زِينُونَةِ لاَ شُرُقِيَةٍ وَلَا عَرُيتَةٍ لِيَكَادُرُينُهَا يُضِينُى وَلُوْلُمُ تَمُسَسُهُ مَا رُّد

نَوْرُ عَلَى تُورُ ﴿ ١٨١٨ أَيت ٢٥)

جیے ایک طاق ہے اور اس میں ایک چراخ ہے وہ چراخ ایک قدیل میں ہے 'وہ قدیل ایسا ہے جیے ایک چکدار ستارہ ہو (اور) دہ چراخ ایک نمایت مفید ورخت کے تمل سے روش کیا جاتا ہے کہ وہ زیون کا درخت ہے جونہ پورپ رخ ہے اور نہ پچتم رُخ ہے ' اس کا تیل (اس قدر صاف اور شکلنے والا ہے) اگر اس کو اگل بھی چھوٹے تواپیا معلوم ہو تا ہے کہ خود بڑود بکل اُٹھے گا (اور اگر آگ بھی لگ می جب تی نُور طَلْ فور ہے۔

اورامحاب ففلت کے داول کی کیفیت اس آیت کریمہ سے واضح موتی ہے۔

ٱۊٚػڟؖڵٛٙؽٵۜؾڣؽۨڹڿڔڷڿؖؾؙۜؾۼۜۺ۠ۿؙٷ۫ڿٞٛڔۧڹٷؙۊؖؠڡؘٷڿٞؠڹؙڡؘٷۊؠڛڿٳڣڟڵؽٵٮٞ ڽۼڞۿٳڡٛٷۊۘۑۼۻ ٳڹٵٲڂڒۘڿؽڬٷڵؠؙؽػڰؽڒٳۿٵۊؙؖڡؙؽؙڵؠٝؽڿۼڶٳڷڶۿڵۿڹؙٷۯٳڡٚڡٵڵۺؠڹؗ ڹٷؙڔ(پ٨١٨١ٵؾؾ؞٩)

یا وہ ایسے ہیں جینے بوے گرے سمندر میں اندرونی اندھرے کہ اس کو ایک بدی امرنے ڈھانپ لیا ہو (اس امر) کے اور دو سری امر اس کے اور بادل (ہے خرش) اور تلے بہت ہے اندھرے (ہی اندھیرے) ہیں کہ اگر (کوئی ایس مالت میں) اپنا ہاتھ لکا لے تو دیکھنے کا احمال بھی نہیں اور جسکو افلہ می کور (ہدایت) نہ دے اس کو کمیں ہے بھی ٹور میشر نہیں ہوسکا۔

الل بعیرت وہ لوگ ہیں جنسی اللہ تعالی ہدایت سے توازیا ہے اور اسلام مصلے ان کے دل کے دروازے کمول دیتا ہے اور اسلام مصلے ان کے دل کے دروازے کمول دیتا ہے اور اسلام مصلے اللہ فغلت وہ بین جنسی اللہ تعالی کراہ کرنے کا ارادہ کرتا ہے اور ان کے دل رحمہ وہدایت کے لئے تک بنا دیتا ہے 'یہ وہ بد قسمت لوگ ہیں جن سے لئے در بعیرت و انہیں ہو آ ' بلکہ وہ نفسانی خواہشات اور شیطانی افکار وخیالات کو اپنا قائد و رہبر سمجھتے ہیں قرآن کے مصر میں شاہ فیلان

وَمَنْ كَانَ فِي هَلْمِاعُمْ فَهُو فِي اللهٰ حِرَاعُمْ فَا وَالْمَاكِمِينَ الْأَرْبِ ١٥ ر١٥ ايت ٢٤) اورجو مخص دنيا مي (راونجات ديكيف سے) اندها رہے كاسوده افزت ميں بحى اندهارے كا اور زياده مم كرده راه بوگا۔ 044

احياء العلوم جلدسوم

غُور و غفلت کی ذممت کیول ضروری ہے؟ : کیول کہ غُور و ففلت تمام دخاوتوں کی اصل اور تمام ہلا کول کا سرچشہ ہے 'اس لئے ان راہوں کا بیان کرنا جن سے خرور کو داخل ہونے کا موقع ملتا ہے اور ان تمام حالات کی تفسیل کرنا جن میں کثرت سے فرور ہو تا ہے ضروری ہے تاکہ سالک وہ راہی دریافت کرلیں اور وہ نفس کو ان پر چلنے سے باز رکھ سکیں۔ اس باب میں ہم فرور و ففلت کی قتمیں بھی بیان کریں کے اور ان لوگوں کی امناف بھی جو فرور و ففلت میں جٹلا ہوجاتے ہیں 'جیسے قاضی' طاء اور صلاء۔ یہ وہ لوگ ہیں جو فلا ہر اعمال کو اچھا سمجھتے ہیں اور باطن پر توجہ نہیں کرتے۔ مختلوکے دوران ہم ہر مِنف کی ففلت کے اسباب پر بھی دوشنی ڈالیں کے۔ اگرچہ یہ اقسام زیادہ ہیں لیکن ہم انمیں بطور مثال ذکر کریں گے تاکہ ان سے اس طرح کی دوسری قسموں پر تنبیہہ ہوسکے۔

مغترین کی قسمیں ۔ فورو ففلت میں بتا ہونے والوں کے بہت سے فرقے ہیں ' تاہم چار فرقے ان تمام کو جامع ہیں۔ ایک فردو مفلات کو دسرا فردیو آبدیں ' بیسرا فردیو صوفاء ' چوتھا فرد در در ماء۔ باتی تمام فرقے ان ہی چار فردیو آب ہی محتصد ہیں ' بیسرا فردیو صوفاء ' چوتھا فرد در در ماء۔ باتی تمام فرد ان کے معروفات مجھتے ہیں جیسے مبعدوں کا سجانا جھکانا وغیرہ نموں لوگ اپنے اعمال میں بیہ تمیز نہیں کہائے کہ ان کا کونیا عمل خود ان کے نفس کے لئے ہے اور کونیا خاص اللہ کے لئے ہے ' بعض لوگ اپنے اعمال میں بیہ تمیز نہیں کہائے کہ ان کا کونیا عمل خود ان کے نفس کے لئے ہے اور کونیا خاص اللہ کے لئے ہے کار خیرا نجام جیسے وا منٹین کے دل میں قبول و جاہ کی خواہش ہوتی ہے اور زبان پر بیہ وحویٰ کہ ہم صرف اللہ کی خوشنودی کے لئے یہ کار خیرا نجام دے رہے ہیں۔ جیسے فرض چھوڑ کر نفل پر صنایا نماز میں مخارج حدف پر دمیان دینا اور ارکان نماز سے فقلت برتا' اس طرح کے بے شار اسباب ہیں ' یہ تمام اسباب پوری وضاحت کے ساتھ اسی وصاحت کے ساتھ اسی دھیات کی خرد و فقلت کی ذمت پر دوشنی ڈالتے ہیں 'اس طرح کے بے شار اسباب ہیں ' یہ تمام اسباب پوری وضاحت کے ساتھ اسی صاحت آئیں کے بعد خود رو فقلت کی ذمت پر دوشنی ڈالتے ہیں 'اس کے اعد خود رو فقلت کی ذمت پر دوشنی ڈالتے ہیں 'اس کے بعد خود رو فقلت کی ذمت پر دوشنی ڈالتے ہیں 'اس کے بعد خود رو فقلت کی قریف کریں گے اور مثالوں کے ذریعے اس کی حقیقت نا ہر کریں گے۔

غور كى زمّت اوراس كى حقیقت مثالوں كى روشنى ميں: قرآن كريم كى يہ ايس فودى زمّت كے لئے كانى ہيں۔ فَكَلَ تَغُيُّرُنَّكُمُ الْجَيْوَةُ الدَّنْيَا وَلَا يَغُرَّنَّكُمُ إِللَّهِ الْغُرُورُ (پ١٢٠-٣١ است ٣٠)

سوتم كودنوى زندگى د هوك من ندوائے اور ندوه د موك بازالله ہے د موك من والے۔ وَلَكُنْكُمُ فَتَنَاثُمُ اَنْفُسَكُمُ وَنَرَ بَصَعْمُ وَارْ تَبْتُمُ وَغَرَّ تُكُمُّ الْأَمَانِيُّ حَتَّى جَآءَامُرُ اللّهِ وَغَرَّكُمْ بِاللّهِ الْغَرُورُ (١٨/٢٤ آيت ١٨)

کین تم آئے اپنے آپ کو مرای میں پھٹسا رکھا تھا اور تم معظر رہا کرتے تھے اور شک رکھتے تھے اور تم کو محمد میں اس تم کو دھوکہ دیئے تہاری ہے ہودہ تمثاؤں نے دھوکے میں وال رکھا تھا یہاں تک کہ تم پر خدا کا تھم آپنی اور تم کو دھوکہ دیئے والے نے اللہ کے ساتھ دھوکے میں وال دکھا تھا۔

مديث شريف من ارباب احيرت اور ابل فغلت كاموازند ان الغاظ من كياكيا -حَبَّنَا نَوْمُ الْأَكْمَالِ وَ فَطَرُ هُمُ كَيْفَ يَغْبَنُونَ سَهُرَ الْحُمُقَى وَاجْنِهَا دُهُمْ وَ لَمِثْقَالُ ذَوْ مِنْ صَاحِبِ تَقُوى وَيَقِينٍ افْصَلُ مِنُ مَلا الْأَرْضِ مِنَ الْمُعْتَرِيْنَ (ابن الى الدنا - العدر والذي

مجسمتنی المجی ہے متلندوں کی نینداوران کا اظار کیے تاقص کرتے میں بوقونوں کی بیداری اور کوشش کو مصاحب تقویٰ ویقین کاؤرہ برابر مفترین کے زمین بحر عمل سے بہترہ۔

ا ایک دریث میں ہے۔

www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم جلدسوم

ٱلنُكَيِّسُ مَنْ بَانَ نَفْسَهُ وَعَمَلَ لِمَابِعُنَالُمُوْتِ وَالْآخْمَقُ مَنْ أَتْبِعَ نَفْسَهُ هَوَاهَا وَيَمَنَّى عَلَى اللَّهِ (تنن ابن اجه شُدادابن اوس)

تھندوہ ہے جو اپنے نئس کو ذلیل رکھے اور موت کے بعد کی زندگی کے لئے عمل کرے اور احتی وہ ہے جو ننس كوخوابشات كابيرد كاربنائ اورالله سے مغفرت كا متنى رہے۔

: علم ك فنيلت اورجل كي دمت من جو يحد الات اور دوايات واردين دوسب خور و خفلت كي مزمت رجى دلي بن ايون کہ خور جمالت ہی کی ایک متم ہے ، جمالت کے متی یہ ہیں کہ ادی کمی چڑکو اس کی حقیقت کے برخلا ف جانے۔ اگرچہ فرور جمالت ب محر مرجمالت فرور نہیں ہے الکہ فرور کے لئے مغرور اور مغرور فیہ اور مغرور بد کا مونا بھی ضوری ہے۔ چناچہ اگر کسی مخض کے معقدات اس کی نفسانی خواہشات کے مطابق ہوں اوروہ ان کی محت کے لئے مشتبہ دلا کل اور فاسد خیالات کا سمارا لے رہا ہو ،جب کہ وہ دلا کل حقیقت میں دلا کل نہ ہو توان خیالی دلا کل کے ذریعے ہو جمل ماصل ہو تاہے اسے فرور کما جائے گا۔ اس کا مطلب یہ ب غرور اس خیال کو کہتے ہیں جو شیطان کے شعمیا فریب کے باعث دل میں رائع ہوجائے اور وہ خواہش الس کے مطابق ہو-اس طرح ہروہ مخص مغرور كملائے كا جوكى فاسد شيم كى بنائريد خيال كرنا ہے كہ ميں آب خيرك راستے پر ہوں يا مستقبل ميں خرى را مول پر چلول كا-آكثر لوكول كايى مال ب كدوه اين آپ كوخرير يحظ بين مالا تكدوه فلطى پر موت بين-اس طبح آكثر لوگ مغرور ہیں 'اگرچہ ان کی اُمناف اور خودرے اسباب فلف ہیں۔ بعض کا غرور بہت زیادہ واضح اور نمایا ہو باہے 'میے گفار اور فُتاق و فَار كا غرور ان دونول كاغرور سخت ترب ان دونول كے غرور كى شترت اور فرق زيل كى مثالوں سے واضح مو كا۔

الم الما الما تعلق مقارے غرورے ہے۔ ان میں ہے بعض وہ بیں جنمیں دنیا کی زندگی نے مغرور بنار کھا ہے اور بعض وہ ہیں جنمیں شیطان نے مغرور بنایا ہے۔ وہ لوگ جنمیں داوی زندگی نے مغرور بنایا ہے یہ کتے ہیں نقد او حارہ برجد دنیا نقد ہے اور آخرت اُدهار۔ اس لئے دنیا می افتیار کرنی چاہے ، محردنیا بیتی ہے ، اور آخرت موہوم ہے ، اور بیتین فک سے بمتر ہو تا ہے ، موہوم پر یقین کو ترجے ماصل ہے ہم فک کی خاطریقین ترک میں کر سے۔ یہ تمام دلا کل شیطانی وسوس کے مشابہ ہیں۔ شیطان ن بھی آئ مرح تے خیالات کی بنیاد پریدد مولی کیا تھا۔

أَنَا حَيْرٌ مِّنُهُ حَلَقُتُنِي مِنْ أَرِ وَحَلَقَتَهُ مِنْ طِين (ب٣١٢٣) يداع) مِن آدم يه برون آب ع محم و أل يراكيا به ادراس و فاك يراكيا ب

آخرت ردنياكو رَجْ دِيخُ وَالوَلِ عَ مَعَالَ اللهُ تَعَالَى الرَّبَادِ بِينَ اللهُ مَعْدُ الْعَدَابُ وَلَاهُمُ الْعَذَابُ وَلَاهُمُ الْعَذَابُ وَلَاهُمُ الْعَذَابُ وَلَاهُمُ الْعَذَابُ وَلَاهُمُ الْعَذَابُ وَلَاهُمُ يَنَصَرُونَ (بارا أيت ٨١)

یہ وہ لوگ ہیں کہ انموں نے دیوی زندگی کو لے لیا ہے آخرت کے موض میں 'سونہ تو ان کو سزا میں تخفیف ى جائے گا اور نہ كوئى اكى طرفدارى كرنے إے كا۔

اس طرح کے غرور کا طاح یا تو ایمان کی صداقت سے ہو تا ہے 'یا دلیل و جت سے 'تعدیق ایمان سے علاج کی بید صورت ہے کہ الله تعالى كان ارشادات كى تعديق كرات

مَاعِنُدُكُمْ يَنْفُدُومُاعِنْدَالِلْبِاقِ (١) (پ٣ ر٩ مَت ٢٠١) اورجو کچھ تمارے پاس ہے وہ ختم ہوجائے گا اور جو کچھ اللہ کے پاس ہے وہ وائل رہے گا۔

<sup>(</sup>١) سنن بي يه روايت ذكورب كه انسار في كي ديل كي بغير آپ كه دست حق يديست كى معزت جايزاس كه راوي بي-

احیاء العلم جلد سوم
و مُاعِنْدُاللّهِ خُیرٌ (پ ۲۰ ۱۹ آیت ۱۲)
اور جو کھواللہ کے یمال ہے وہ برجمال اس سے بحر ہے اور بیشہ ہاتی رہے والا ہے۔
و الا خر اُ تُحریرٌ و اُ اِنْقی (پ ۳۰ ۱۳ آیت ۱۷)
و مُاللّح یکا اُ اللّهُ مَنْ اَ عُراللّم مَنْ اَ عُلْلُهُ وَ رُ سِ ۱۸۵ آیت ۱۸۵)
اور و نے وی زندگی او کھو بھی جمی مرف و موک کا سودا ہے۔
افرونے وی زندگی او کھو بھی جمی نہیں مرف و موک کا سودا ہے۔
افرائ نُعر اُنگ الْحَیْا اُ اللّهُ نُیا (پ ۱۳ سا ۱۳ آیت ۳۳)
سوم کو دندی زندگی و موک میں نہ والے۔
سوم کو دندی زندگی و موک میں نہ والے۔

سرکار دوعالم منلی اللہ علیہ وسلم نے گفار کے بہت ہے گروہوں کو اس زندگی کی ناپائیداری اور آخرت کی زندگی کی بقا و دوام کی خبر دی تو انھوں نے اکم کی تقلید کی آپ کے لاتے ہوئے پیغام کی تقیدیق کی آپ پر ایمان لائے 'اور آپ سے کسی دلیل یا برہان کا مطالبہ نہیں کیا۔

بعض لوگ ایے بھی تے جو یہ کما کرتے تے کہ ہم آپ سے اللہ کی متم دے کر پوچھے ہیں کیا آپ اللہ کے رسول ہیں' آپ فرماتے دہاں! اس پر وہ لوگ آپ کی تقدیق کرتے اور ایمان لاتے (بخاری و مسلم۔ انس عام آدمیوں کا ایمان ایما ہونا چاہی اس سے آدمی خرور سے لکل جا آ ہے' عوامُ الناس کی تقدیق ایمی ہے جیے لڑکا آپ باپ کے اس قول کی تقدیق کرے کہ مدرسے جانا کھیلئے سے بہترہے' اگرچہ وہ یہ جانتا ہے کہ اس کی وجہ کیا ہے' لیکن وہ اپنے باپ کے اس قول کو سی سجمتا ہے۔

یہ تو تقدیق ایمان کے ذریعے علاج کی تفصیل تھی' دلیل و ٹر ہان کے ذریعے علاج کا حاصل یہ ہے کہ اس قیاس کے فساد کی وجہ معلوم کرے جو شیطان نے اس کے دل میں جو دل میں جو دل میں بیدا ہو تا ہے اور اس کے سبب ہو تا ہے' اور وہی سبب اس خرور کی دلیل ہو تا ہے' اور جروبی ایک نوع کا قیاس ہے جو دل میں بیدا ہو تا ہے اور اس کے سکون کا باعث ہو تا ہے' اگرچہ اسے اس کا احساس نہ ہو تا ہے' اور جروبی ایک نوع کا قیاس ہو دے اور نہ وہ اس قیاس کو بردھے کیسے لوگوں کی طرح الفاظ کے پیرائے میں بیان ہو کہ اس کے دل میں کمی طرح کا کوئی قیاس موجود ہے اور نہ وہ اس قیاس کو بردھے کیسے لوگوں کی طرح الفاظ کے پیرائے میں بیان

كرفي قادر بو

زیر بحث قیاس کی دو اصلیں : اس قیاس کی جو گفار کے دل میں پیدا ہو تا ہے دو اصلیں ہیں۔ ایک تو یہ کہ و نیا نظر ہے اور
آخرت ادھار۔ اور دو سری اصل ہے ہے کہ نظر ادھارہے بہ نبست بہترے۔ جمال تک پہلی اصل کا تعلق ہے وہ درست ہے اسکی دو سری اصل صحے خمیں ہے اس میں دھوکا ہے 'یہ اصل اس وقت صحے خمیم کی جاسکتی ہے جب نظر اور اُدھار دونوں مقدار اور
مقصود میں برابر ہوں۔ اور اگر نظر مقدار اور مقصود میں کم ہوتو ادھار بہترہے 'یہ فریب خوردہ کافر تجارت میں ایک روپیہ اس خیال
سے لگا تا ہے کہ اس سے دس کمانے گا چھا یہ دس دو ہے ادھار خمیں ہیں؟ اس وقت یہ کیوں خمیں کہتا کہ نظر ادھار سے برت ہے تو وہ
سامل جب واکثر سے مرض کی زیادتی کا حوالہ دیکر بہت سے خوش ذا نقہ کھانوں اور مرفوب پھلوں سے روک دیتا ہے تو وہ
سنتیل میں ھاصل ہونے والی صحت کے لئے اس کے تھم سے سرتانی خمیں کرتا 'ھالا نکہ اس موقع پر بھی نظر ادھار سے بہترہے کہ
اصول پر عمل کرنا چاہیے' عالا تکہ یماں اس نے نظر (کھانا) چھوڑ کرادھار (صحت) کو ترجے دی 'اس طرح تجارت پیٹ لوگ سندردں
کے سینے پر سفر کرتے ہیں 'اور راسنے کی شفت ادھار ہے 'یک عال دندی اور اُخردی زندگی کا ہے تجارت میں ایک کے بدلے دس
سے بیں عاصل ہونے والی راحت اور منفعت ادھار ہے 'یک عال دندی اور اُخردی زندگی کا ہے تجارت میں ایک کے بدلے دس
سے بیں اور آدی ہے دس نہی خوشی قبول کرلیتا ہے 'اس ایک پر قاعت نہیں کرتا 'وزیادی زندگی کی بہت کا موازنہ کیا جائے تو معلوم
سے بیں اور آدی ہے دس نہی خوشی قبول کرلیتا ہے 'اس ایک پر قاعت نہیں کرتا 'وزیادی زندگی کی بڑت کا موازنہ کیا جائے تو معلوم
سے موال کرتے تا انتائی مختر ہے۔ اس لے کہ انسان کی زیادہ عمر سو برس ہے 'اور یہ سو برس آخرت کی زندگی کا

ΔÁ

احياء العلوم جلدموم

کو ژوال حصد بھی نہیں ہیں اب اگر کوئی دنیا کی ایک چز چھوڑ تا ہے تو گویا اس کے عوض کو ژوں چزیں حاصل کرنے کا ارادہ رکھتا ہے۔ یہ تو مقدار کی بات ہے۔ اگر دونوں کی کیفیت کا موازنہ کیا جائے تو بھی بہت زیادہ فرق ہے 'ونیا کی لڈت کدورت 'رنج اور معیبت سے خالی نہیں ہے جب کہ آخرت کی تمام تعتیں اور لڈتیں پاک وصاف ہیں 'نہ ان میں کدورَت ہے اور نہ رنج و معیبت اس سے معلوم ہوا کہ نقداُ دھار سے بہتروالی بات کمی طرح بھی صحح نہیں ہو سکتی 'یہ ایک مغالط ہے 'جو ایک عام محاورے کے نتیج میں پیدا ہوا 'اور اسے خاص طور پر محمول کیا جائے لگا 'جیسا لوگوں سے 'نیا نیتین کرلیا 'یہ نہیں سوچا کہ ہر نقد ادھار سے بہتر نہیں

موتا ، بلكه أكر نظر اور ادهار دونون مقمود على برابر مون تب نظر ادهار سے بهتر موتا بهد و سرا شيطاني قياس : شيطان ايك اور تیاس پیدا کرنا ہے اور وہ یہ کہ یقین فلک سے بمترہ اور افت معکوک ہے کیہ قیا<del>س پہلے قیاس سے بھی زیا</del>رہ مفیدانہ ہے اس لئے کہ یمال دونوں اصل باطل ہیں ' پہلے قیاس کی ایک اصل تو صحیح تھی 'اس قیاس کی ایک اصل یہ ہے کہ یقین ویک ہے بہترہے ' طالا تكيديد اصل تطعاً فلط ب- بم ديكيت بين كد ايك تاجر تجارت من پيد لكا تلب اور مشقت الما تا باس ك مشقت يقين ہے، لیکن نفع مقلوک ہے، نقیہ عِلم کے حصول میں جدوجد کر تاہے، اس کا یہ عمل بیٹن ہے لیکن علم کے اعلیٰ مرتبے پر پنچنا معکوک ب ای طرح شکاری شکار کی طاش میں تک ودو کرتا ہے اس کا تک ودو کرنا بیٹی ہے الین اسکے نتیج میں شکار پر قابو پانا مشکوک ہے۔ غرضیکہ اس طرح کے جتنے امور میں عظندوں کے یمال ان کا بی طریقہ ہے۔ لیکن کوئی بھی مفکوک کیلئے تیمین ترک نہیں كريا كا جربيد كمتاب كم أكريس تجارت كے لئے جدوجد ند كروں تو بحوكا ربوں اكر ميں تجارت كروں كا تو كم محنت ميں زياده نفع اتفاول گا اگرچہ یہ بھی مکن ہے کہ جھے نفع کے بجائے نقصان افعانا ردے۔ مریض ڈاکٹر کے کہنے سے کسیل کڑوی بدذا کقہ دوائیں پی لیتا ہے 'آگرچہ اسے شفاء پر یقین نہیں ہو آ 'جب کہ دواکی کرواجٹ پر پورایقین ہو آ ہے 'لیکن دویہ کتا ہے کہ کروی دوا کا منرر مرضِ اور موت کے خطرے سے کس کم ہے اس طرح آخرت میں شک کرنے والوں کو بھی سوچنا جاہے کہ دنیا کی زندگی آگرچہ یقینی ب لین اس ک مدت بهت م ب مجھے اس تھوڑی ی مدت کے لئے مبر کرتا جائے ، میسا کہ لوگ کہتے ہیں آ فرت کی وند کی طویل ہوگی'امتیاط کا تقاضا ہی ہے کہ میں اس طویل زندگی کی خاطراب مخفرزندگی کیلئے مبرکراوں۔ اگر آخرت کے بارے میں او کوں کا خیال غلط ہوا بھی تو مجھے صرف اتنا نقصان ہوگا کہ میں دنیوی زندگی کے چند روز اپنی خواہش کے مطابق نبیں گزاروں کا الیکن اگر انکا كنائج لكا توبيشه بيشه كے لئے دون من رمنارے كا-اى لئے معرت على في الك مركز آخرت سے فرمايا تماكه اگر تو يج كتاب تو اس میں نہ تیرا نقصان ہے اور نہ ہمارا۔ اور اگر ہم مج کتے ہیں تو تو ہلاک ہوگا اور ہم نجات پائیں گے۔ آپ نے بیات اس لئے نسیں فرمائی تھی کہ خدانخوانستہ آپ کو آخرت میں فک تھا الکہ آپ نے طورے فلم کے مطابق اسے سمجانے کی کوشش کی اور ات يه تلادياكه أكر عجم آخرت كالقين نبيل توتو فريب مي جلاب-

دو سرے قیاس کی دو سری اصل یہ ہے کہ آفرت محکوک ہے 'یہ اصل بھی غلط ہے 'اس لئے کہ اہل ایمان آفرت کے وجود پر لیٹین رکھتے ہیں۔ اس یقین کی بنیاد ان دوچروں پر ہے ایک ایمان 'ادر انبیاء و رسول کی تقدیق اور علماء کی تقلید۔ عوام اور اکثر خواص کے بقین کی وجہ بی ہے ان کی مثال اس مریض کی ہے جواہے مرض کی دوا ہے واقف نہ ہو 'اور ماہرین فن اَطباء اسے یہ تلا میں کہ اس مرض کا علاج قلال ہوئی سے ہوگا 'مریض یہ بن کر یقین کر لیتا ہے وہ یہ نہیں پوچھتا کہ یہ بوئی اس مرض میں کول منید ہو' وہ ان سے ملی دلا کل نہیں ما نکتا بلکہ جو بھی وہ تجویز کرتے ہیں اسے بلا بچن و تجوائے تسلیم کرلیتا ہے اور اس پر عمل کر تا ہے 'اگر کوئی کم عقل یا دیوانہ اَطباء کی تجویز پر گفتہ چہنی بھی کر تا ہے تو یہ مریض اسے تسلیم نہیں کرتا ہمیوں کہ وہ یہ بات جانتا ہے کہ اطباء تعداد جس اس دیوانے سے زیادہ ہیں 'وہ علم وفضل جس بھی اس سے فارتی ہیں 'اور انھیں طبی تجوائے ہی واقف نہیں ہے 'اس صورت میں ماہرا طباء کی تجویز کمی کم عقل یا پاگل کے کہنے سے کسی طرح سے نگتہ چین علم طب کی واقف نہیں ہے 'اس صورت میں ماہرا طباء کی تجویز کمی کم عقل یا پاگل کے کہنے سے کسی طرح مسرد کی جائے دیوانے کی دائے کو ترجے دی تو یہ بھی اس شارد کی جائے دیوانے کی دائے کو ترجے دی تو یہ بھی اس شارد کی جائے دیوانے کی دائے کو ترجے دی تو یہ بھی اس شارد کی جائے دیوانے کی دائے کو ترجے دی تو یہ بھی اس شارد کی جائے دیوانے کی دائے کو ترجے دی تو یہ بھی اس شارد کی جائے دیوانے کی دائے کو ترجے دی تو یہ بھی اس شار

احياء العلوم لجلد سوم

میں ہوگا جس شار میں وہ دیوانہ ہے ' ہی حال اس مخص کا ہے جس کا سابقہ ان لوگوں ہے ہے جو آخرت کے معترف ہے 'اور اس

کے وقوع کی خردیتے ہیں' اور یہ کتے ہیں کہ آخرت کی سعاد تول کے حصول کا ذریعہ تقویٰ ہے 'وہ یہ جانا ہے کہ جن لوگوں نے
مجھے آخرت کی خبردی ہے وہ بھیرت' معرفت اور مقل میں اعلیٰ مرتبہ رکھتے ہیں' یعنی انبیاء 'اولیاء بصلحاء اور علماء ان انمور میں
لوگ ان ہی کی پیروی کرتے ہیں' البتہ جن کے دلوں پر شہوات قالب ہیں وہ ان کی اجام نہیں کرتے 'نہ وہ شہوات چھوڑتا پند کرتے
ہیں' اور نہ دوز فی کمانا چاہجے ہیں۔ اس لئے آخرت کا انکار اور انبیاء کی کلذیب ہی میں عافیت سمجھتے ہیں۔ جس طرح مقل مند
ہیں' کا در نہ دوز فی کمانا تھا جینی سے متأثر ہو کہا ہراطباء کی سکدیب نمیں کرتا اس طرح صاحب مقل مؤمن کسی ہے وقوف انسان
کے کہنے پر انبیاء کے مثل ہوئے راستے ہے انموان میں کہا ہی قور بھی ختم ہوتا
ہے' اور وہ یقین بھی حاصل ہو تا ہے جو عمل کے لئے میں ہو۔

لیقین کی دو سری بنیاد کا تعلق انبیاء اور آولیاء سے ہے۔ آخرت کے بیٹنی ہونے کی وجہ انبیاء کے لئے وجی ہے اور اولیاء کے لئے البام ہے۔

انبیاء کا بقین تقلیدی نہیں ہے: یہ خیال مجے نہیں ہے کہ انبیائے کرام کو آخرت کی معرفت اور امور دین کا علم حضرت جرکیل کے ذریعے ہوا ہے اور ہمیں انبیاء کا دریعے اس طرح ہمارا اور انبیاء کا بقین یا معرفت برابرہ ونوں میں کوئی فرق نہیں ہے 'یہ خیال اس لئے صحح نہیں ہے کہ تقلید اور معرفت دو الگ الگ چیزیں ہیں۔ ہمارے بقین کی بنیاد تقلید پر ہے اور انبیاء کرام کے بقین کی بنیاد معرفت پر ہے 'انبیاء عارف کملاتے ہیں 'معرفت کے معنیٰ یہ ہیں کہ انبیاء کے سامنے ہرشنے کی حقیقت اس طرح ہم علی ہیں جس طرح ہم واضح دیکھتے ہیں جس طرح ہم مل جہم ہم ہم مرح واضح کردی جاتی ہے جیسی وہ ہوئی ہے۔وہ اس حقیقت کو نور بھیرت ہے اس طرح دیکھتے ہیں جس طرح ہم حصوسات کا مشاہدہ کرتے ہیں۔ انبیاء نے جو پچھ ہمیں بتلایا ہے وہ کسی سے س کر نہیں بتلایا 'بلکہ اپنے مشاہدات اور محصوسات کا مشاہدہ کرتے ہیں۔ انبیاء نے جو پچھ ہمیں بتلایا ہے وہ کسی سے س کر نہیں بتلایا 'بلکہ اپنے مشاہدات اور محصوسات کی دکایت کی ہے۔

حياء العلوم جلد سوم

اورندائ ربى ايداوكوري كراجاتا -ولا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوالله فَانْسَاهُمُ أَنْفُسَهُمُ أُولِيْكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ (ب١٢٨ ٢١] يت ١٥)

اورتم لوگوں کی طرح مت ہو جنموں نے اللہ سے بے پروائی کی سواللہ نے خودان کی جان سے ان کو بے پروائی کی سواللہ نے خودان کی جان سے ان کو بے پروا بنادیا 'میں لوگ نافرمان ہیں۔

فِسْق کے معنیٰ : فاسقین سے مرادیمال وہ لوگ ہیں جو اپی طبائع کے نقاضوں سے دور ہو گئے کیوں کہ لگت ہیں فِسْق کے معنیٰ ہیں کسی چیز کا اپنی مد طبعی سے تجاوز کرنا 'اہل عرب کسے ہیں فسقت الر طب کے فاضوں کی خوشبو سے صرف عارفین ہیں لگف اندوز ہوتے ہیں 'کم ہمت لوگ ان راز ہائے سربستہ کی طرف معمولی اشارے ہیں ان مجولوں کی خوشبو سے مرف عارفین ان اس الحرح کی لطیف باتیں سن کو نیس بخار آتا ہے 'اور ان شاداب مجولوں سے اس طرح رو بھا گئے ہیں جس طرح کو برکا کیڑا گلاب کی خوشبو سے دور بھا گئا ہے 'ان کی کرور نگاہیں ان اسرار کے نور کی متحمل نہیں ہیں جس دور بھا گئا ہے 'ان کی کرور نگاہیں ان اسرار کے نور کی متحمل نہیں ہیں جس طرح سورج کی کرنیں چیگاد ڈوں کو برداشت نہیں ہو تیں۔ قلب پر عالم طکوت کے انگشاف کو معرفت کہتے ہیں اور معرفت و والایت ہم معنیٰ ہیں 'جس پر عالم ملکوت کے دورا زے وا ہوجاتے ہیں وہ عارف اور ولی کملا آ ہے سمعرفت انہیں 'کے مقابات کا نقط آغاز ہے 'الیاء اس نقطے پر اپنے درجات کی انتخار تھیں۔

مقصد کی طرف واپس : اس مِغنی بحث کے بعد ہم پھراصل بحث کی طرف رجوع کرتے ہیں ہمتھ کا کو موضوع یہ تھا کہ شیطان کا یہ فریب کہ آخرت محکوک ہے یا تو یقین تقلیدی سے دور کرنا جائے 'یا بھیرت اور مشاہد ہُ باطن ہے۔

آج کے مسلمانوں کی حالت: اس دور کے اہل ایمان کے بقین تقلیدی کا تعلق دلوں کے بجائے زبانوں سے ہو وہ بظاہر مؤمن ہیں ' مقال مالحہ ترک کر بیٹے ہیں ' اور شوات و معاصی میں مؤمن ہیں ۔ اس لحاظ سے یہ ظاہری مؤمن بھی اس مفاطع میں گفار کے شریک ہیں ' آخرت کی زندگی پر ونیا کی زندگی کو ترجے دیے مشغول ہیں۔ اس لحاظ سے یہ ظاہری مؤمن بھی اس مفاطع میں گفار کے شریک ہیں ' آخرت کی زندگی پر ونیا کی زندگی کو ترجے دیے میں وہ ان سے کسی طرح کم نہیں ہیں ' آئم ان کا معالمہ اس لئے زیادہ شدید نہیں کہ وہ اصل ایمان کی دولت سے مالا مال ہیں ' اور یہ دولت انھیں وائی عقوبت سے محفوظ رکھے گی ' وہ دو ذرخ میں جائیں گے لیکن اپنے گناہوں کی سزا مجھت کریا ہر آجائیں گے۔ اگرچہ دولت انھیں وائی عقوبت سے محفوظ رکھے گی ' وہ دو ذرخ میں جائیں گے دیتے ہیں ' لیکن عملی طور پر ونیا کی طرف ما کل ہیں اور اسے ترجے دیتے ہیں ' لیکن عملی طور پر ونیا کی طرف ما کل ہیں اور اسے ترجے دیتے ہیں ' کسی مائے اعمال صالحہ نہ ہوں۔

آیمان کے ساتھ عمل ضروری ہے۔اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔ کی از کیا گاتا کر جباری کا کر سازی کا استاد ہے۔

وَإِنِّى لَغَفَّارٌ لِمَنْ تَكَابُو آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ثُمَّاهُ تَدَىٰ (ب٥١٦ آيت ٨٢) اور مِنِ الي لوگوں كے لئے بوا بختے والا بھی ہوں جو توبہ كريس اور ايمان لے آئيں اور نيك عمل كريں پھر

راور قائم ربي-

اِنْ رَحْمُةُ اللَّهِ قَرِيبٌ مِنَ الْمُحْسِنِينَ - (پ٨ر ١٣ آيت ٥١)
ب فک الله کی رحمت نزديک مئيک کام کرنے والوں ہے۔
سرکار دوعالم صلی الله عليه وسلم نے احسان کی وضاحت ان الفاظ میں فرمائی:۔
الْاحْسَنَانُ اَنْ مُعْمِدُ اللَّهِ کَانْکَ دَرَاهُ ( بخاری و مسلم - ابن عم)
احسان به ہے کہ تم اللہ کی اس طرح عبادت کرد گویا تم اے دیکھ رہے ہو۔

قرآن كريم مي ارشاد فرايا:-والعصر إنَّ الإنسانَ لَفِى خُسرِ إلَّا الَّذِينَ الْمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوُا بِالْحِقَّ وَتُواصَوُا بِالصَّبْرِ (پ٣٠ر٢٨ أَيَّتِ الْا)

میں میں میں ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے اور ایک ایمان لائے اور انھوں نے اچھے کام سے اور ایک دو سرے کو اعتقاد حق کی فیمائش کرتے رہے اور ایک دو سرے کو پابٹری کی فیمائش کرتے رہے۔

قرآن کریم میں جمال بھی مغفرت کا وعدہ کیا گیا ہے وہ ایمان اور عمل صافحی شرط کے ساتھ مشوط ہے ' صرف ایمان کے ساتھ مشروط نہیں جہ ہیں مغفرت کا وعدہ کیا گیا ہے وہ ایمان اور عمل صافحی شرط کے ساتھ مشروط نہیں ہیں کہ جس طرح وہ ونیا کو مشروط نہیں ہے۔ آج کے سلمانوں کے اعمال پر نظرؤا لئے کیا وہ اس معنی میں گقار کے ہم مشرب نہیں ہیں کہ جس طرح یہ بھی دیتے ہیں۔ یہ لوگ ونیا پر خوش ہوتے ہیں 'اس کی لذات میں خرق ہیں 'موت کو پہند نہیں کرتے 'اس لئے نہیں کہ اللہ کے اضاب کا خوف ہے بلکہ اس لئے کہ موت سے دنیا کی لذت چھوٹ جا نمیں گی 'اس سے معلوم ہوا کہ اس مغالم اللہ عیں کا فراور مؤمن سب شریک ہیں۔

اور میں نہیں گمان کر تاکہ قیامت ہوگی اور اگر میں اپنے رب کی طرف واپس لے جایا گیا تو ضرور اس باغ ہے بت زیادہ اچھی جکہ جھے طے گی۔

اس آبت کی تغیر میں منقول ہے کہ ان میں ہے ایک کافرنے ایک بزار دینار میں ایک محل تغیر کیا تھا' ایک بزار دینار میں ایک برار دینار میں ان میں منقول ہے کہ ان میں ہے ایک کافرنے ایک بزار دینار شادی میں فرج کئے تھے' اس سلطے میں بائے فرید ان ایک بزار دینار شادی میں فرج کئے تھے' اس سلطے میں ایک مسلمان نے اسے یہ نصحت کہ تو نے یہ محل لیا ہے جو بہت جلد زمین ہو بائے گا کیا تو اس ایک بزار دینار کے موض جنت میں محل نہیں فرید سکتا تھا جو بھی فتم ہونے والا فہیں ہونے باغ فرید ا ہے حالا نکہ یہ بہت جلد ویرانے میں تبدیل ہوجائے گا۔
ایک بزار دینار میں تو اس سے زیادہ فو بصورت اور بیشہ مرسز و شاداب رہنے والا باغ فرید سکتا تھا۔ اس طرح تو ایک بزار دینار میں ایک بزار دینار میں ایس بائدی فرید سکتا تھا۔ یہ حوریں دنیا کی مورت کی مورت سے بھی کرار دینار میں اور آگر میں تبدیل ہوں گی ہوں گی بحوری کہ بیات کی جو اس میں دینا ہوگا دہاں عالی شان محل ہوں گی مرسز و میں ہوں گی تو میرے خیال میں مجھے وہاں بمال سے بچھ زیادہ می طرح اللہ تعالی نے عاص ابن واکل کا یہ قول بھی نقل فرمایا ہو گا وہاں بمال سے بچھ زیادہ می طرح اللہ تعالی نے عاص ابن واکل کا یہ قول بھی نقل فرمایا ہو گا دہاں عالی میں واک کی مورت کی مرسز والی کی میں واکس کی مورت کے وہ دیس میں میں میں میں میں ہوگے وہاں بمال سے بچھ زیادہ می طرح اللہ تعالی نے عاص ابن واکل کا یہ قول بھی نقل فرمایا ہو' وہ کماکر کا تھا:۔

اس كرواب من الله تعالى في ارشاد فرايات اَطَّلُ عَ الْغَيُبَ الْمَاتُخَذَ عِنْ كَالرَّ حُمْنِ عَهُداً كَلَّا (پ١٩٨ آيت ١٥٩٥)

## احياء العلوم جلد موم www.ebooksland.blogspot.com

كيايه مخص غيب برمطلع موكياب يااس في الله تعالى عد كرى عمد ليا بـ

خباب بن الارت كيتے ہيں كه عام ابن واكل ميرامقوض تعاميں اپنے قرض كا نقاضا كرنے كے لئے اس كے پاس كيا 'اس نے ميرا قرض اوا نہیں کیا میں تے اس سے کما کہ اگر توتے میرا قرض اوا نہ کیا تو میں آخرت میں وصول کرلوں گاوہ کہنے لگا آخرت میں جب بحی میرے پاس مال ہوگا میں وہاں جاکر تیرا قرض ادا کردوں گا۔اس پر یہ آیت کریمہ نازل ہوئی (بخاری ومسلم) بھلا آپ نے اس مخض کو بھی دیکھا جو ہماری آیتوں کے ساتھ کفر کر آہے اور کہتاہے کہ جمعے کومال اور اولاد ملیں گے۔

وَلَيْنُ أَنْقُنَاهُ رَحُمَةً مِّنَا مِنْ بِعُدِضَرَّاء مَسَّنُهُ لِيَقُولَنَّ هٰذَا لِي وَمَا أَظُنَّ السَّاعَة قائمة وَلِئُن رُّحِعُتُ الْي رَبِّي إِنْ لِي عِنْدَ اللَّهِ عَنْدَ اللَّهِ عَنْدَا اللَّهِ ٢٩مرا الماسية ٢٩مرا اور اگر ہم اس کو کمی تکلیف کے بعد جو اس پر دائع ہوئی تھی اپنی مرمانی کامزہ چکھا دیتے ہیں تو کتا ہے یہ تو ميرك لئے ہونا بي چاہئے تما اور من قيامت كو آنے ولا خيال نيس كريا اور أكر من اپنے رب كے پاس بنچايا بھی ممیاتومیرے لئے اس کے پاس بھی بھڑی ہے۔

اس مغالطے کی وجہ : کفار کو اللہ کے سلسے میں جو دھوکا ہے یہ اس کا ایک ہلکا سانمونہ ہے۔ اس دھوکے کے پس مظرمیں ہمی شیطانی قیاس کار فرما ہے اور وہ قیاس یہ ہے کہ کقار جب دیکھتے ہیں کہ ہمیں دنیا میں بے شار نعیش میر ہیں تو وہ ان نعیتوں پر اخروی نعتول کو قیاس کر بیضتے ہیں۔ ای طرح جب یہ دیکھتے ہیں کہ انھیں دنیا میں عذاب سے محفوظ رکھا کیا تو وہ یہ سمجتے ہیں کہ ہم آخرت ك عذاب سے بحى محفوظ رہيں مے اللہ تعالى نے ان كے اس قياس كى ترجمانى ان الفاظ ميں فرمائى ہے۔:

وَيَقُولُونَ فِي أَنْفُسِهِمُ لُولًا يُعَلِّبُنَا اللَّهِ مِنَّانَّقُولُ (ب١٦٢٨) اورائے دل میں کہتے ہیں کہ اللہ تعالی ہم کو جارے اس کمنے بر (فوراً) سزا کیوں نہیں دیتا۔

اس کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا۔

حسبهم جهنم يصلونها فبنس المصير (٢١٢٨) عدم

ان کے لئے جہنم کافی ہے اس میں بیالوگ داخل ہوں مے سودہ پڑا محکانہ ہے۔

اس طرح جب وہ غریب اور تکدست مسلمانوں کو دیکھتے ہیں تو اہانت آمیزانداز میں کہتے ہیں یہ وہ لوگ ہیں جو مؤمن ہونے کا دعوىٰ كرتے ہيں ان كى حالت سے اندازہ مو تا ہے كہ ايمان الحجى چيز شيس ہے اگر ايمان كوتى الحجى چيز موتى تو ان حقر اور ذليل لوگوں سے پہلے ہمیں ملی ان کے اس قیاس کی ترتیب کھ اس طرح ہے کہ وہ اپنے دل میں کہتے ہیں کہ اللہ نے ہمیں دنیا کی تعتوں سے نوازا ہے 'اور ہم پر احسان فرمایا ہے 'جو محض محن ہو تا ہے اسے محبت ہوتی ہے 'اور جسے محبت ہوتی ہے وہ اپنے احسان کا ملک منقطع نیس کرتا اس سے معلوم ہواکہ اللہ تعالی کے اصانات مستقبل میں بھی جاری رہیں گے۔ بقول شاعر لَقَدُ اَحْسَنَ اللّٰهُ فِيمُنَا مَضَى كَذَالِكَ يَحْسِنُ فِيمَا بَقَى (الله نِهُ اَسْنَ فِيمَا بَقَى (الله نے امنی مِن اصان کرے گا)

رسد کے اس کرنے کی وجہ میرے کہ وہ اللہ سے فضل واحسان کو اپنی بزرگی اور عظمت کا پر تو سجمتا ہے ایعنی وہ بید کہتا ہے کہ اگر میں بزرگ ،عظیم اور اللہ کے نزدیک محبوب نہ ہو آتو مجھ پریہ احسانات نہ کئے جاتے۔ یہاں بیہ مغالطہ اس جیلے میں نہیں کہ وہ محین کو محب سمجھتا ہے بلکہ اس جملے میں ہے کہ اللہ کاانعام دینا احسان ہے اللہ نے اسے نعمیں کیا دیں وہ دھوکے میں پڑگیا اور یہ مجھنے لگا کہ میں اس کے نزدیک بزرگ موں اور بزرگ کے لئے وہ دلیل اختیار کی جو بزرگ کے بجائے ذلت پر دلالت کرتی ہے۔ کا فریر اِحسان اور مؤمن کی محرُومی کی مثال: اس کی مثال ایس بے جیتے تمی مخض کے پاس دو تم مین غلام ہیں 'وہ ایک فع مبت کرتا ہے اور دو سرے سے نفرت کرتا ہے بجس سے مبت کرتا ہے اسے کھیل گود سے دو کتا ہے اور کتب میں بالے کا پابھ بناتا ہے ، بلکہ اسے وہاں محبوس رکھتا ہے تاکہ اوب حاصل کرلے اسے مُرقن کھانوں اور میدوں سے دو کتا ہے تاکہ وہ اس کے لئے بام فیصان نہ ہوں 'اسے کڑوی کسیمیلی دوائی پینے پر مجبور کرتا ہے تاکہ امراض سے شفاع پائے اور تزرست رہے۔ جس غلام سے نقصان نہ ہوں 'اسے کرو کوئی ہوتہ نہیں دیتا' بلکہ اسے اپنی مرض کے مطابق زندگی خزار نے کے آزاد چھوڑ دیتا' نہ اسے کتب میں وافل کرتا ہے' نہ مطلاع اپنی تاوانی سے یہ بھینے لگتا کتب میں وافل کرتا ہے' نہ کھیلئے سے دو کتا ہے نہ مورو نوش' کھیل کو واور سیر سیائے کی اجازت دے رکھی ہے' بلکہ وہ میری ہے کہ آقا کو اس سے قردا محبت نہیں ہے' مجبت نمیں میں مدکرتا ہے' طالا تکہ یہ اس نادان فلام کی فوش ہی ہے' آقا کو اس سے ذرا محبت نہیں ہے' مجبت اس فلام سے جس کی وہ خود تربیت کردہا ہے' اور جو اس کی سخت گیری کا شاکی ہے۔ دنیا کی نعتوں اور لذتوں کا بھی میں صال ہے' سے جس کی وہ خود تربیت کردہا ہے' اور جو اس کی سخت گیری کا شاکی ہے۔ دنیا کی نعتوں اور لذتوں کا بھی میں صال ہے' سے جنوب بندوں کو ان مہلات سے محفوظ رکھتا ہے۔ جیسا کہ حدیث شریف میں سے جس کی دو الی ہیں۔ اللہ تعالی اپنے محبوب بندوں کو ان مہلات سے محفوظ رکھتا ہے۔ جیسا کہ حدیث شریف میں ۔

إِنَّ اللهَ يَحْدِي عَبْدُهُ مِنَ التَّنْيَ اوَهُوَيُحِبُّهُ كَمَا يَحْدِي آحَدُكُمْ مَرِيُضَهُ مِنَ الطَّعَامِ وَ الشَّرَابِ وَهُوَيُحِبُّهُ (رَذِي عَلَم لِهُ وَابِنِ النَّحَاقِ)

: الله تعالى النه محبوب بندے كودنيا ، بها يا ہے۔ جس طرح تم النه محبوب مريين كمانے سے بهاتے

رتاج-ان اوكون كى ميح تصوران آيات مين بد. فامّاً الزنسان إذا ما ابتكاره رَبّه فاكر مَه ونَعْمَه في قُولُ رَبّى أكر مَن وامّاً إذا ما ابتكاه وفي قَدَر عَلَيْ مِن وَامّاً إذا ما ابتكاه وفقد كر عَلَيْ مِر رُقَهُ في قُولُ رُبِّي أَهَا أَن كلا (ب١٣٠٥ آيت ١٤-١٤)

: سو آدمی کوجب اسکاروردگار آزما ما ہے لیکن اس کو (فا ہرآ) اکرام انعام دیتا ہے تو وہ (بطور فنر) کہتا ہے کہ میرے دب اسکو (دو سری طرح) آزما تا ہے لیمن اسکی روزی اس پر تک کردیتا ہے تو وہ کہتا ہے کہ جہتے کہ دیتا ہے کہ میرے درب نے میری قدر کھٹادی۔

اس آیت سے اللہ تعالی نے بیات واضح فرادی کہ بیان کا غور ہے ، معرت حسن بھری فراتے ہیں کہ اللہ تعالی نے لفظ کلا سے ان دونون کی محکذیب کی ہے کہ نہ بیہ میرا اکرام ہے ، اور نہ بیہ میری اہانت ہے ، بلکہ کریم وہ ہے جے میں اپنی اطاعت کے شرف سے نوازوں ، خواہ غنی ، ہویا فقیر ، اور ذلیل وہ ہے جس کی میں اپنی معصیت ہی اہانت کروں خواہ وہ مالدار ہویا سیکدست۔

اس غرور کا علاج یہ ہے کہ عربت اور ذلت کی دلا کل کاعلم حاصل کرے 'خواہ اپنی بھیرت ہے یا کسی خواہ اپنی بھیرت ہے یا کسی خواہ اپنی بھیرت ہے یا کسی کی تقلید ہے۔ بھیرت ہے ان دلا کل کاعلم اس طرح حاصل کیا جاسکتا ہے کہ اس پہلو کو اپنے غور و فکر کا موضوع بنائے کہ دنیا کی شہوتوں ہے دوروکر آدمی اللہ کا قرب کس طرح حاصل کرتاہے 'اور ان شہوتوں ہیں ہو کراللہ سے کور و فکر کا دور ہوجا تا ہے۔ لیکن یہ بات اِلٰہام سے سمجھ میں آتی ہے 'جو اولیاء اللہ اور عارفین پاللہ کا طرف اقبیا ذہے 'اس کا تعلق علوم

www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم بجلاسوم مكا شف سے ب علوم معالمہ ميں اس سے زيادہ وضاحت مناسب نيس ب- تعليد كاطريقه وى بجو يملے بھى بيان كيا جاچكا بيك الله ر ایمان لاے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تقدیق کرے۔اور اس کے ایمان لانے کا مطلب یہ ہے کہ جو کچھ اللہ نے فرمایا اورائیے رسول متبول کے ذریعے تازل کیاوہ حل ہے۔ ان مفرورین کے متعلق اللہ تعالیٰ ارشاد فرما یا ہے:۔ أَيْحِيْسِبُونَ آنَهُ أَنُودُ هُمْ بِهِ مِنْ مَالٍ وَ بَنِينَ وَنُسَارِعُ لَهُمُ فِي الْخَيْرَاتِ بَلُ لايشعرون(پ٨١٨ تت ٥٥-٥١) : کیا یہ لوگ ممان کررہے ہیں کہ ہم ان کو جو بچھ مال واولاد دیتے چلے جاتے ہیں تو ہم ان کو جلدی جلدی فائدے بنجارے ہیں بلکہ بدلوگ نیس جائے۔ ایک جکدارشاد فرمایا ہے: سَنَسْتَكُرْ جُهُمُونَ حَيثُلا يَعُلَمُونَ (ب٩ر١٣ آ٥٥١) : ہم ان کو بتدر تی لئے جارہے ہیں اس طور پر کہ ان کو خرجی نہیں۔ علاء نے اس کی تغیری ہے کہ جس قدروہ گناہ کرتے ہیں ای قدر ہم انھیں نفتوں سے نوازتے ہیں باکہ ان کا غرور بدستا رے۔اس ملط کی کھ آیات یہ ہیں:۔ الطيطى في آيات بيرون. فِتَحُنَا عَلَيْهِمُ أَبُوابَ كُلِّ شَنَّى حَتَى إِذَا فَرِحُوا بِمَا أُوْ وَإَخَذَنَاهُمُ بَغْتَةَ فَالِنَاهُمُ مُّبُلِسُونَ (پَکاراا آیت ۳۳) آ : ہم ناں پر ہرچز کے دروازے واکردیے سال تک کرجب ان چزوں پرجو کہ ان کو کی تھیں وہ خوب اِترا كي بم ن ان كود فعماً بكرايا ، مرادوه بالكل جرت زده ره كي-أَنَّمَا نُمُلِي لَهُمُ لِيَزُكَا كُوْالِتُمَّا (ب٨٨ آيت١١٨) و ہم ان کو مرف ان کواس لئے مسلت دے رہے ہیں کدان کو جرم میں ان کو اور ترقی ہو۔ وَلَا تُحْسَبَنَ اللَّهُ عَافِلًا عَمَا يَعُمَلُ الطُّالِمُونَ إِنَّمَا يُؤَجِّرُهُمُ لِيَوْمِ تَشُخَصُ فِيُهِ الأبضار (بساره آيت ٢٨) : اور جو کچھ یہ ظالم لوگ کردہے ہیں۔اس سے خدا تعالی کو بے خرمت سجم ان کو صرف اس روز تک ملت دے رکی ہے جس میں ان لوگوں کی تکا ہیں چکی مہ جا تیں گ۔ : ان كے علاوہ محى ب شار آيات بين جو محض ان برايمان لائے كاوہ اس غرورے نجات پائے كا اسلنے كريہ غرور الله كى ذات ومغات ے جابل رہنے کی وجہ سے پیدا ہو تا ہے۔جو مخض اللہ کو پھیان لیتا ہے وہ اس کے عذاب سے بے خوف نہیں ہو آاور ند اس طرح کے فاسد خیالات سے دموکا کما آ ہے ، بلکہ اس کی نظر فرعون کان اور قاردن اور دو مرے نامور بادشاہوں اور محمرانوں ك انجام ير رہتى ہے ابتدا ميں عروج ماصل تما ، مروه سب بناه و بهاد بو كسد جولوك الله ك خوف سے مامون رست بين ان کے بارے میں ارشاد فرمایا:۔ فَلَايَامَنُ مَكُرَ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْحَاسِرُونَ (ب٢٦٩ آيت ٩٩) سوخداکی پکڑے بجزان کے جن کی شامت آبی گئی ہو اور کوئی ہے فکر نہیں ہو آ۔

فَكْرِياْ مَنْ مُكْرُ اللَّهِ الْآالُقَوْمُ الْحَاسِرُ وَنَ (ب٩٠٦ آيت ٩٩) سوفداى پُرْت بَرِان كَ جن ي شامت آى كَيْ بوادر كوئى ب فكر نسي بوتا-وَمُكَرُ وُمُكُرُ أَوْمُكُرُ نَامَكُرُ أَوَهُمْ لا يَشْعُرُ وَنَ (ب٩١٨ آيت ٥٠) : اورانموں نے ایک خنیہ تدبیری اور ایک خنیہ تدبیر ہم نے ی اور ان کو خربی نس ہوئی۔ وَمُكُرُ وَا وُمُكُرُ اللَّمُو اللَّهُ حَيْدُ الْمُكَاكِرِينَ (ب٣١٣ آيت ٥٢)

احاءالطوم جلدموم

: اور ان لوگوں نے خفیہ تدیری اور اللہ تعالی نے خفیہ تدیری اور اللہ تعالی سب تدیر کرا والوں سے ایجھے ہیں۔ اچھے ہیں۔ آپھم یکی یکون کینگاو اکید کینگا فکہ قبل الکافِرِین اَمْهِلْهُم روَیْدًا (پ۳۰ ۱ است ۱۰۸۱)

یا لوگ طرح طرح کی تدبیری کررہے ہیں اور میں بھی طرح طرح کی تدبیری کردہا ہوں کو آپ کا فرول کو رہنے دیجے 'اور کچھ دن ڈھیل دیجے۔

جس طرح اس فلام کے لئے جے اس کے آقائے نظرانداز کرر کھا ہو'اور تمام نعتوں سے لطف اندوز ہونے کی آزال بخش رکی ہو آقا کے روبے ہے اس فلام کے لئے جے اس کے آقائے دو آقا کا متقور نظر اور محبوب ہے اس طرح بندے کوہاری تعالیٰ کے انعابات سے خوش فنی کا شکار نہ ہونا چاہئے 'جس طرح یہ ممکن ہے کہ آقائے بطور سزایہ موقف افتیار کیا ہواس طرح یہ بھی ممکن ہے کہ اللہ نے بھی تعذیب و تخزیب کے لئے اسے نعتوں سے مالا مال کیا ہو' آقائے تو اپنے فلام کویہ بتالیا بھی نمیں کہ یہ سزا ہے' محبت نمیں اللہ نے تو اپنے کلام میں جگہ ہے گہ یہ بات واضح کردی ہے کہ ہم نے جو ڈھیل دے رکھی ہو وہ ان کے حق میں الحجی نمیں ہے۔ ان تعریفات کے باوجود آگر کوئی ناعاقبت اندیش فلط فنی کا شکار ہوجائے اور اس ڈھیل کو اپنے لئے رحمت تصور کرے تو یہ غور کے علاوہ کیا ہو سکتا ہے۔

اللہ کی نسبت گنگاروں کامغالط : مؤمن گناہ گار مجی اللہ کی نسبت ایک زیدست مغالطے میں جٹا ہیں وہ یہ گئے ہیں کہ اللہ کریم ہے 'ہم اس کے کرم کے امیدوار ہیں' چنانچہ یہ لوگ اللہ کے عود کرم پر بحروسا کرلیتے ہیں 'اور اعمال سے ففلت برتے گئے ہیں' اپنی اس جموثی امید' اور مغالطے کو ''امید کرم '' کا خوبصورت نام دیتے ہیں' ان لوگوں کی خوش گمانی کا یہ عالم ہے کہ وہ رجاء کو دین کا ایک عمدہ مقام دیتے ہیں اور پچھ اس طرح کی تقریر کرتے ہیں کہ اللہ کی فعت وسیع اس کی رجمت عام اور کرم تمام مخلوق کو محیط ہے' اس کی رجمت کے وسیع سمندر میں ہمارے گناہ چند قطروں سے زیادہ اہمیت نمیس رکھے' ہم موقعہ ہیں' مؤمن ہیں' ایمان کے دسلے سے بخشش کے طلب کا جین اور وہ ان کی امید کا داروہ اراپ تھاؤاجداد کی عظمت اور بزرگی پر ہو تا ہے بعنی دوسے سید سیح ہیں کہ ہمارے آباؤاجداد نیک وبزرگ ہے اس کئے ہماری درخواست بارگاہ ایزدی سے رد نمیس ہوگ 'یہ ایسانی ہے جیسے سید اپنی نہاں ہوں۔ اور خوف و خشیت اور ورع تقوی میں اپنے آباء واجداد کی سرت کے ظاف ہوں۔ اور یہ ہمیتے ہوں کہ وہ اللہ کے زاور یہ اور یہ اللہ کہ ایکے آباء واجداد کی سرت کے ظاف ہوں۔ اور دو خاکف رہا کرتے ہوں کہ تھے اور دیہ اور یہ نہائی ورع و تقوی کے باوجود خاکف رہا کرتے کہ وہ دیہ کے تو اور دیہ اور یہ نہائی ورع و تقویٰ کے باوجود خاکف رہا کہ تھے 'اور یہ فیس کے نہائی ورع و تقویٰ کے باوجود خاکف رہا کہ تھے 'اور یہ فیس کے نہائی ورع و تقویٰ کے باوجود خاکف رہا کہ تھے 'اور یہ فیس کے نہائی خوت مغالط سے۔

عالی نسبی کے مفالطے کی بنیاد : جولوگ یہ سمجھتے ہیں کہ ہم عالی نسب ہونے کی بنائر بخشے جائیں مے وہ اس قیاس سے استدلال کرتے ہیں کہ جس کو ایک آدی ہے عبت ہوتی ہے اسے اس کی اولاد ہے بھی تعلق ہوتا ہے ہمیوں کہ اللہ عزوجال کو ہمارے آباء واجداد ہے عبت ہم بخشش کے لئے اطاعت کے مختاج نہیں واجداد ہے عبت ہم بخشش کے لئے اطاعت کے مختاج نہیں ہیں۔ ان فریب خوردہ لوگوں کو یہ معلوم نہیں کہ جب حضرت نوح علیہ السلام نے اپنے بیٹے کو کشتی میں لے کر جانے کا ارادہ کیاتو باری تعالیٰ نے اس کی اجازت نہیں دی 'قرآن کریم میں ہے۔ حضرت نوح علیہ السلام نے عرض کیا:۔ باری تعالیٰ نے اس کی اجازت نہیں دی 'قرآن کریم میں ہے۔ حضرت نوح علیہ السلام نے عرض کیا:۔

رَبِّ إِنَّابُنِيُ مِنُ اَهُلِي فَقَالَ يَانُو كُالِّهُ لَيُسَمِنُ اَهُلِّكَ اِلَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحِ (پ٣١ م ٣١ يَتِهِ ٣١ - ٣٥)

اے میرے ربایہ بیٹا میرے محروالوں میں سے ہے اللہ ارشاد فرمایا اے نوح یہ مخص تسارے محر

والول مين نبين أيه جاه كارناشائسة ب

اس طرح حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اپنے والد کے لئے مغفرت کی دعا کی تھی الیکن ان کی دعا تبول نہیں ہوئی اہمارے نبی اكرم صلى الله عليه السلام في اليو محرمه في قبرى زيارت اور الح لئ دعائ مغفرت في اجازت عاي تو صرف زيارت كي اجازت دی می وائے مغفرت کرنے سے روک دیا میا آپ نے قبری زیارت فرائی اور دہاں بیٹے کر قربت و تعلق کی وجہ دیر تک ردے اس تدر کریہ طاری ہوا کہ جو لوگ اس وقت وہال موجود تے وہ بھی رونے ملے (مسلم - ابو مرر )-

اس بنیاد کے باطل ہونے کی وجہ ظاہر ہے اللہ تعالی مطبع سے محبت کرتا ہے اور کناہ گار سے نفرت کرتا ہے جس طرح وہ مطبع باب سے نفرت نہیں کر آای طرح اس کے مختاہ گئے بیٹے سے محبت نہیں کر آا اور جس طرح کناہ گار بیٹے سے نفرت کر آ ہے ای طرح اسكے نيك باپ سے نفرت كريا كيوں كه أكر محبت باپ سے بني كى طرف سرايت كر عتى ب ويد بھى مكن ب كه نفرت بينے ے باپ کیفرف مرایت کرے۔ حق بات بیے:

وُلَا تُزِرُو الرَّهُ وَرُرُاحُرِي (پ٨١٤ آيت١١١)

اور کوئی دو مرے کا بوجہ نہیں اٹھائے گا۔

جو مخض یہ میان کر تاہے کہ میں اپنے باپ کی ٹیکی کی وجہ سے بخش دیا جائے گا اسے یہ بھی ممان کرنا چاہئے کہ اگر میرا باپ کھانا كمالے تومين علم سرموجاؤں كا الى فى لے توسراب موجاوں كا تعليم حاصل كركے تو عالم بن جاوں كا العب كى زيارت كيلئے جلا جائے تو حاجی کملاوں گا' ظاہرہے کوئی عمی کے کھانے پینے سے شکم سرنسیں ہو آ 'کمی کے ردھنے سے عالم نمیں بنا ، کمی کی عبادت ے عابد نہیں کملا تا 'چرکیا کی کی نیک سے بخش کا مستحق ہوسکتا ہے تقوی ایک فرض میں ہے اس میں بیٹا باپ کے لیے 'اور باپ بینے کے لئے کافی نہ ہوگا اللہ کے یمال واب تقوی ہی پر ملے گا اس روز جب کہ نام اعمال ہا تموں میں ہوں مے کوئی کسی کے کام نہیں آئے گا' آدی اپنے والدین اور بھائی بمن سے بیخے کی کوشش کرے گا'البتہ وہ لوگ سفارش کے مستحق ہوں مے جن پر غضب اللى زياده نه مو كا اس وفت سفارش توكام أسكتى ب منى كى نيكى كام نيس أسكتى \_

رجاء کی شرط: یمال ایک سوال بد کیا جاسکتا ہے کہ گزی موں کا بد کمنا کیوں میج شیں کہ اللہ تعالیٰ کریم اور ہم اس کی رحمت کے طلب گار ہیں؟ یہ ددنوں باتیں ابی جگہ می ہیں ایک مؤمن کو اللہ تعالی کے بارے میں می مقیدہ رکھنا جاہیے ایک مدیثِ قدی

یں ہے:-اَنَاعِنْدَظِنِّ عَبْدِيُ فَلْيَظُنِّ بِي خَيْرًا

میں این بندے کے کمان کے قریب ہوں مجھ سے خیر کا کمان رکھنا جاہے۔

اس کا جواب یہ ہے کہ شیطان انسان کو اس طرح کے بظا ہر خوبصورت اور بہاطن شرآ کیز کام سے برگشتہ کر تا ہے اس طرح ک باتول كم طرف طبائع كے ميلان كى دجه بھى يمى ہے 'اگر ان كا ظاہر خوبصورت نہ ہو تا توبيہ باتيں ہر كردل كونہ بھاتيں 'يہ جموثی اميديں ين سركاردوعالم صلى الله عليه وسلم في ان جموثي اميدول كوجمافت قرار ديا- فرمايا:

الْكَيْس مَنْ كَانْ نَفْسَهُ وَعَمَلَ لِمَا بَعُدُ الْمَوْتَ وَالْأَحْمَقُ مَنْ أَتُبَعُ نَفْسَهُ هَوَاهَا وَتَمَنَى عَلَى اللهِ (١) وتَمَنَى عَلَى اللهِ (١) : عَلَى مندِه مِ وَالْحِدُ اوراحَق وه بِ اوراحَق وه بِ عَلْمَ مِنْ وَمَعْ رَجَعُ مُوت كَ بعدى ذندى كَ لِحَ عَلَى رَبِهُ وَاحْق وه ب

جوائي نفس كواس كى خوابشات كے تالع بنادے اور اللہ تعالى سے اميديں ركيس۔

<sup>(</sup>١) يه مديث كذشة مغات من جي نقل كي كن ٢-

244

احياء العلوم جلدسوم

اصل میں بیتمتی علی اللہ ہے 'شیطان نے اس کا نام بدل کر رجاء رکھ دیا ہے 'جابل اس نام سے دھوکا کھاجاتے ہیں۔اللہ تعالیٰ نے رجاء کی تشریح ان الفاظ میں فرمائی ہے:۔

َ إِنَّ أَلْذِيْنَ الْمُنُوُّ اوَ الْذِينُ هَاجَرُ وُاوَجَاهَدُوْ افِي سَبِيلِ اللّٰهِ اُولِٰكَ يَرُجُونَ رَحْمَةَ اللّٰهِ (پ١٨ ايت ١٨)

: حقيمتا جولوك ايمان لائے واورجن لوكوں نے راوحق من ترك وطن كيا مواور جماد كيا موالي لوك و

رجت خداوندی کے امیدوار ہواکرتے ہیں۔

لین بیدلوگ اس لائن بین که اللہ سے رحمت کی امید رکھیں " خرت کا ثواب اجمال کی جزاء ہے 'جولوگ نیک عمل کرتے ہیں انھیں اس خوف کے ساتھ اللہ کی رحمت کا امیدوار رہنا چاہئے کہ کمیں ہمارے اعمال اللہ کی بارگاہ میں معبول نہ ہوں۔ بے عمل لوگ کس منص سے رحمت کی آروزد کرسکتے ہیں۔ ارشاد ربیانی ہے:۔

جَزُّ اَءْبِمَاكَانُو ايعُمَلُونَ (بِ١١ر٥١ آيت ١١)

: بدأن كوان اعمال كاصله ملاهب

وَأِنَّمَا تُو فُونَ أُجُورَكُمُ يُومُ اللَّهِ يَامَةِ (ب٥٠ ٢٥ من ١٨٥)

: اورتم كوتمارك أجربورك بورك قيامت كروزى ليس محد

اب ہم ان معرمین سے ایک سوال کرتے ہیں ایک مخص نے جو کریم بھی ہے وعدہ کا پگا بھی ہے اور معررہ اُجرت سے زیادہ دینے والا بھی۔ ایک فخص کو بر تن دمونے پر ملازم رکھا اور اس سے ایک متعین کام کی اُجرت طے کرلی اب اگر وہ مخص کام كرنے كے بجائے برتن اور ثا شروع كردے اور پراس بات كى وقع كرے كد جھے بورى أجرت ملے كى كول كد أجرت ويے والا كريم ب اورائي وعدے كا پابند ب- كيا اس مخص كى يہ توقع حق بجانب يه ؟ أمارے خيال ميس كوئى كم عقل مخص بهي اسكا جواب اتبات میں نہیں دے سکتا۔اس مغالطے کی وجہ یہ ہے کہ جابل آدمی توقع اور غرور کے معنی میں فرق نہیں کہاتے ، حضرت حين بعري سے كى نے عرض كياكد لوگ يد كماكرتے ہيں كيد ہم اللہ سے وقع ركھتے ہيں اور عمل نيس كرتے اپ نے فرمايا: يد توقع نہیں بلکہ ان کی تمنائے کازب ہے ورنہ جس مخض کو توقع ہوتی ہے وہ اس کی جبتو بھی کرتا ہے اور جے خوف ہو تا ہے وہ دور بمی بھا کتا ہے۔مسلم ابن بیار "نے فرمایا کہ میں نے رات اتن نورے مجدہ کیا کہ میرے آگے کے دونوں دانت ٹوٹ مجے او کول نے كيا بم توالله سے رجاء ركھے بين اسلے عمل كي مشقت نيس افعات\_مسلم نے فرمايا نواه! يه بمي كوئي رجاء ہے۔ آدى كوجس چيزى توقع ہوتی ہے اس کی جبتو ہمی ہوتی ہے اگر تم مغفرت کی آروز کرتے ہوتوا سے پانے کی کوشش بھی کرد۔ اس کی مثال ایس ہے جیسے کوئی مخص اولاد کی توقع رکھے اور شادی نہ کرے یا شادی کرے اور مجامعت نہ کرے یا جماع کرے لیکن اِزال سے کریز کرے ، ۔ مسلم یہ مخص بے وقوف کملانے کا مستق ہے ای طرح وہ مخص مجی دیوانہ ہے جو اللہ تعالی کی رحمت کا امیدوارہے اور اس کا مال بدہے کہ اہمی ایمان کی ایک کرن بھی اس تک دسیں چھی کیا ایمان کی دولت تو موجود ہے لیکن اعمالِ صالحہ سے محروم موما اچھے عمل بھی کرتا ہولیکن بڑے اعمال ہے بھی دامن نہیں بچا یا آ۔ لیکن مؤمن کو تو اعمالِ صالحہ کے بعد بھی خوف اور رجاء دونوں رکھنے عابئيں ، مسطرح نکاح اور معبت کے بعد آدی اولادی امید بھی کرتا ہے اور محروی سے خوف زدہ بھی رہتا ہے اس طرح مؤمن کو اچھے عمل کرنے چاہئیں 'برے عمل سے پر بیز کرنا چاہے اس کے بعد منفرت کی امید کرنا چاہے 'ساتھ ہی بید خوف بھی رہنا چاہیے کہ مغفرت کی درخواست رد بھی ہوسکت ہے ایہ بھی ہوسکتا ہے کمزندگی بمراجعے عمل کر تارہ اور انجام برا ہو اللہ تعالی سے یہ امید کرنی چاہے کہ وہ اپنے راستے پر ثابت قدم رکھے سکرات موت کی لغزشوں سے بچائے تو حید پر خاتمہ ہو 'زندگی میں مجمی قلب شہوات کی طرف ما ئل نہ ہو۔ جو مخص اس طرح کی رجاء رکھتا ہے وہ مثل مند کملائے کا مستق ہے اس سے تجاوز کرنے والا مغرورین میں

44

احياء العلوم جلدسوم

شامل ہے۔ یہ لوگ بہت جلد جان لیں مے کہ ممراہ کون تھا اس وقت اکی زبان پریہ الفاظ ہوں گئہ۔ رَیْنَا اَبْصَرُ فَاوَسَمِعُنَا فَارْ جِسَعَنَانَعُمَلُ صَالِحَ اِنّامُو قِنُونَ (پ١٢ر١٥ آيت ١٧) اے ہمارے پروردگار بس ہماری آنکمیں اور کان کمل گئے 'سو ہم کو پھر بھیج و بچے ہم نیک کام کیا کریں کے ہم کو پر دائین آگیا۔

ینی جمیں معلوم ہوگیا کہ جس طرح بچہ بغیر نکاح اور معت کے نہیں ہوتا'یا جس طرح کیتی بغیروانہ ڈالے نہیں ہوتی'ای طرح آخرت کا اجروثواب بھی عمل صالح کے بغیر ماصل نہیں ہوتا'اب جمیں جیرے قول کی صدانت کا بقین ہوگیا' جمیں دوہارہ اس دنیا کی طرف واپس مجھج دے تاکہ اجھے عمل کریں'اور جیرے دربار جس!عمال صالحہ کہ ساختہ واپس آئیں۔ارشاوِرتانی ہے:۔ وَاَنْ لَیْسَ لِلْاِنْسَانِ اِلْاَ مَاسَعَی وَاَنْ سَعْیَ اُسْوَ فَ یَدَ کی (پ۲۵رے آیت ۳۹۔۴س) : اور بید کہ انسان کو صرف اپنی سی کمالی کے گی اور یہ کہ انسان کی سمی بہت جلد دیکھی جائے گی۔

اس مغمون کی ہے شار آیات ہیں۔ ایک جگہ ارشاد فرمایا:۔

كُلْمَا الْقِي فِيهَا فَوْجَ سَلَهُمْ حَزَنَتُهَا المُيالَكُمْ فَلِيرٌ (ب٢٩ وا آيت ٨) جب اس من كوني كروه والا جائع كاتو اس ك محافظ ان لوكون سے يوچيس مے كه كيا تمهار سے پاس كوئي ورانے والا نسيس آيا تھا۔

یعن اللہ تعالی فرائے گا کہ کیا ہم نے تمهارے پاس پیغیر نہیں بھیج سے 'اور کیا جہیں سیدھا راستہ نہیں دکھایا تھا'اللہ کی سنت جاریہ کی ہے کہ ہر مخض کو وہ ملتا ہے جو وہ کما تا ہے 'اور ہر مخض اپنے عمل کے مطابق اجرپائے گا' پھر کیا وجہ ہوئی کہ تم دھوکا کھا گئے 'طالا نکہ تم نے ہماری بات بھی سن تھی اس وقت وہ جواب میں کہیں گئے:۔

عُ وَالاَكَهُ ثَمِ لَهُ مَارَى بِاتِ بَى مَى مَى اللهِ وقت وه بواب مِن كَيْلُ كَنْدَ لَهُ وَالْمَالُكُ اللهُ مَ لُوكُنَا نِسُمِعُ الْوَنَعُقِلُ مَاكُنَافِي اصْحَابِ السَّعِيْرِ فَاعْتَرَ فُوابِلْنَبِهِمُ فَصَابِ السَّعِيْرِ فَاعْتَرَ فُوابِلْنَبِهِمُ فَصَابِ السَّعِيْرِ فَاعْتَرَ فُوابِلْنَبِهِمُ فَصَابِ السَّعِيْرِ فَاعْتَرَ فُوابِلْنَبِهِمُ فَيَ السَّعِيْرِ فَاعْتَرَ فُوابِلْنَبِهِمُ فَيَ السَّعِيْرِ فَاعْتَرَ فُوابِلْنَبِهِمُ فَي السَّعِيْرِ فَاعْتَرَ فَوابِلْنَبِهِمُ فَي السَّعِيْرِ فَاعْتَرَ فَوابِلْنَبِهِمُ فَي السَّعِيْرِ فَي السَّعِيْرِ فَي السَّعِيْرِ فَي الْعَلَيْمِ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلَيْمِ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعَالِلْمُ الْمُؤْمِلُ الْمُلْعِلَيْلِي الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعِلَمُ الْمُؤْمِلُولِ الْمُعْلِمُ الْمُؤْمِلُ الْ

کس کے کہ اگر ہم سنتے 'یا سی کھنے تو الی دونہ میں (شامل)نہ ہوتے فرض اپنے جرم کا قرار کریں کے سواہلِ دونرخ پر لعنت ہے۔

رجاء کمال بهترہے: بعض مواقع پر رجاء بھتر بھی ہے۔ ایک تواس وقت جب آدی اپنے معاصی پر نادم ہو اور توبہ کرکے اللہ کا نیک بیزہ بنا چاہ تو بہ سے باز رکھنے میں پوری توت کا نیک بیزہ بنا چاہ تو بہ سے باز رکھنے میں پوری توت مرف کردیتا ہے اور اس سے کہتا ہے جمعال تھو جیسے گناہ گارگی توبہ کیسے قبول ہوگی 'بعض لوگ شیطان کے بہکانے میں آکر اللہ کی مرفت کردیتا ہے اور اس سے کہتا ہے ہیں اس موقع پر رجاء سے مایوسی وور کرے اور یہ بات ذبین میں حاضر کرلے کہ اللہ تعالی تمام کرناہوں کو معاف کرنے والا ہے 'اور یہ کہ وہ کریم ہے مہمان ہے 'اس کی رحمت لا محدود ہے 'وہ اپنے بیدوں کی توبہ قبول کرتا ہے۔ سمات بھی بادر کے کہ توبہ ایک موادت ہے جو کراہوں کا گاروین حالی ہے۔ اللہ تعالی فراتا ہے۔

به بات مى يا در كے كه توبه ايك م بارت بعد كنا بول كا كاروبن جاتى بداللہ تعالى فرما يا ہے: قبل يا عبادى الذين اسر فواعلى أنفسهم لا تقنطو امن ر حُمة الله طابق الله يَغفر
الله يعمد الله وسكم من الله يعمد العقور الرّحيم واتيبو الله يرتكم (ب ٢٠٨٣ ايت ٥٣-٥٥)

آب كمه و يح كه اسم مرس بندوں جنوں في اليا اور زيادتاں كي بين تم خدا تعالى كى رحمت سے ناميد
مت بو بالقين الله تعالى تمام كنا بول و معاف قرادے كا واقى وه بدا بختے والا بدى رحمت والا ب

وَإِنَّى لَغُفًّا زُلِّمَن تَابَوَامُن وَعُمِل صَالِحًا ثُمُّ اهْنَدَى (١٣١٨ ا عد ٨٠ م

اور میں ایسے لوگوں کے لئے بڑآ بخشے والا بھی ہوں جو توبہ کریں اور ایمان لے آئیں اور نیک عمل کریں پھر اوپر قائم رہیں۔ یہ

قبہ کے ساتھ مغفرت کی تو تقی رکھنے والا را جی ہے اور گناہوں پر اصرار کے ساتھ بخش کی امید رکھنے والا فریب خوردہ ہے 'شا ایک فض یا زار میں معموف کار ہے 'اس اُنٹاہ میں جعہ کا وقت تک ہو گیا 'اب وہ جعہ کے لئے سبقت کرتا چاہتا ہے 'کین شیطان اس کے دل میں وسوسہ ڈالٹ ہے کہ بلاوجہ بھاگنے ہے کیا فائدہ 'وقت کانی گذرچکا ہے 'جعہ طنے والا نہیں ہے لیکن وہ شیطان کے وسوسہ پر کان نہیں دُھر تا بلکہ جعہ کی نماز میں شامل ہونے کے لئے پوری جدوجہ کرتا ہے۔ اب اگر یہ فض یہ امید کرے کہ جعہ طے گا اسے راجی کہیں سے لیکن اگر وہ فض جعہ کا وقت تھ ہوئے کے احساس کے باوجود اپنے کا روبار میں معموف رہا اور یہ تمنا کرتا رہا کہ اہام صاحب میرے لئے تو تف کریں گے اور جعہ کی نماز میں تا نیم فرمائیں کے یا کسی اور وجہ سے نماز میں ور ہوگی تو اپنے مفنی کو مغرور کما جائے گا۔

دد مراموقع رجاء کاوہ ہے جب آدی کا نفس فرائن کے علاوہ نوا فل اور فضائل سے قاصر ہو اور وہ یہ امید رکھے کہ اللہ تعالی مجھے بھی ان نفتوں سے نوازے گا جن کا اس نے اپنے نیک بندوں سے وعدہ کیا ہے 'یماں تک کہ اس رجاء سے جم میں عبادت کے لئے نشاط پیدا ہواور نفس فضائل اعمال کی طرف را غب ہواور یہ قول یاد کرے:

قُلْافُكُ حَالْمُونُ مِنُونَ الْلِيْنَ هُمُ فِي صَلاَتِهمُ حَاشَعُونَ اللي آخِرِ و (پ١١٦ آيت١١) بالتقين ان ملمانون فظاح الى نمازين خوج كراه اليساد الركوع تك

پہلی رجاء سے مایوی ختم ہوتی ہے اور دو سری رجاء سے جم میں عبادات کے لئے نشاط پید ہوتا ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ جس امید سے قبہ یا عبادت کی تحریک ہو وہ رجاء ہے اور جس سے عبادت میں سستی اور عمل میں کو تاہی پیدا ہو وہ غرور ہے ' شا ایک فخص کے دائی یہ خیال پیدا ہوا کہ اسے گناہ ترک کردینے چاہئیں اور اعمالِ صالحہ میں مشغول ہوجانا چاہئے ' شیطان مختر تھا اس فخص کے دائی یہ خفرت اور رخم کرنے والا ہے۔ یہ سنتے ہی وہ فخص توبہ کا خیال پی فوراً کما جم کو مشقت میں ڈالئے سے کیا فاکدہ ' اللہ کریم ہے ' مغفرت اور رخم کرنے والا ہے۔ یہ طور دیتا ہے اور عمل ففلت سے جاری رکھتا ہے ' یہ فریب ہے اس موقع پر بندے کے لئے ضوری ہے کہ وہ خوف استعمال کرے ' ایپ فنس کو اللہ کے ضفب شدید ' اور اس کے عذاب آلیم سے ڈرائے اور اسے بتلائے کہ وہ آگر چہ گناہ معاف کرنے والا اجم ہے ' قبول کرنے والا ہے کہ ناری رکھتا ہے بہتی میں قید کرنے والا بھی ہے ' قبول کرنے والا ہے کہتی میں قید کرنے والا بھی ہے ' اور اسے بندوں کے معاملے میں اس کا بھی وستور ہے۔ اس نے جھے حال وغیر ہیں جو ک وغیر ہیں گئی کی وستور ہے۔ اس نے جھے ایک عذاب نے عذاب ہے بخری کیوں نہ ڈروں اور کیوں مغاطے میں اس کا بھی وستور ہے۔ اس نے جھے اپنے عذاب ہے ڈرایا ہے بخری کیوں نہ ڈروں اور کیوں مغاطے میں رہوں۔

خوف اور رجاع ہفف اور رجاء دونوں سے آدمی کو عمل پر تحریک ملتی ہے ، جس خیال سے عمل کو تحریک نہ ہووہ تمنّائے کانوب اور غروب اکثر لوگ ای غرور کے باعث اعمال سے سستی کرتے ہیں ' دنیا میں مشغول رہتے ہیں ' اللہ سے اعراض کرتے ہیں اور آخرت سے فغلت برتے ہیں۔ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے آج سے بہت پہلے اس کی فہری تھی کہ اس اُمّت کے آخری دور میں دلوں پر غرور غالب آجائے گا۔ (۱) ایسا ہی ہوا جیسا آپ نے فرایا تھا۔ پچھلے زمانے میں لوگ عبادات پر مواظبت کرتے دور میں دلوں سے اور عمل کرتے لیکن دل میں یہ خوف رہتا کہ ہمیں اللہ کی طرف جانا ہے ' کمیں سے عمل واپس نہ کردیا جائے ' وہ اپنے نفول سے اور عمل کرتے اور اللہ کی اطاعت میں گزارتے ' شہمات اور شہوات سے نبیخ میں مبالد کرتے ' تھا کیوں میں اپنی حالت پر

<sup>(</sup>۱) ميدروايت إب دم الكبروا لجب من كذرى هـ

4

احياء العلوم جلدسوم

آنسوبماتے اور آج یہ عالم ہے کہ لوگ مطمئن ہیں خوش ہیں 'انھیں کی بات کا خوف نہیں 'طالا نکہ اَز سَر یا قدم گناہوں میں غق ہیں 'دنیا میں منہک ہیں 'اللہ سے دُور ہیں 'اس کے فعنل دکرم اور عفود منفرت پر بھیہ سے ہوئے ہیں۔ گویا یہ لوگ اللہ کے اس فعنیل دکرم سے واقف ہیں جونہ انہیاء کو معلوم تھا نہ محابہ اور نہ سلف صالحین کو۔ اگر اس کے فعنل و

ه و المن الناس زَمَانُ تَخِلُقُ فِيهُ الْفُرُ آنُ فِي قُلُوبِ الرِّجَالِ كَمَا تُخلُقُ الْفَيْ آنُ فِي قُلُوبِ الرِّجَالِ كَمَا تُخلُقُ الْفَيْ آنُ فِي قُلُوبِ الرِّجَالِ كَمَا تُخلُقُ الْفِيابِ عَلَى الْأَبْدَانِ الْمُرْهُمُ كُلُهُ يَكُونُ طَمُعَالًا خُوفَ مَعَمُ إِنُ الْحَسَنَ اَحَدُهُمُ قَالَ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى ا

۔ لوگوں پر آیک زمانہ ایسا آئے گا کہ ان لوگوں کے بیٹے میں قرآن اس طرح پُرانا ہوجائے گاجس طرح جسوں پر کپڑے پرانے ہوجائے ہیں وہ جو کام بھی کریں گے لالج اور طع سے کریں گے اس میں خوف شال نہیں ہوگا' آگر کوئی اچھا عمل کرے گا تو یہ کے گا کہ میراعمل تول ہوگا اور گناہ کرے گا تو کے گا کہ اللہ اسے معاف کردے گا۔

اس مدیث میں ہلایا گیا ہے کہ وہ لوگ خوف کی جکہ طبع کریں گے چمیوں کہ وہ قرآنی تخویفات سے جامل ہوں گے۔ قرآن کریم میں نصاریٰ کی بھی حالت بیان کی گئی ہے:۔

وي المسال المسلم المسل

پران کے بعد اینے لوگ ان کے جاتھی ہوئے کہ گاب کو ان سے حاصل کیا اس دنیائے دنی کامال د متاع لے لیتے ہیں اور کتے ہیں کہ ہماری ضرور مغفرت ہوجائے گی۔

اس آیت کے معنی یہ بیں کہ یہ علاء نصاری وار میں کتاب ہو کر بھی اس و نیاوی مال و دولت پر گرے برے ہیں۔ حرام و طال سے بے نیاز ہوکر دنیا کمانے میں معموف ہیں۔ قرآن کرہم میں جگہ خوف و خشیت پر زور دیا گیا ہے۔

وَلِمَنْ خَافَ مَقَامُ رَبِهِ جَنَّنَانِ (بِ١٣١٢هـ ١٣١٢)

اور جو مخص اینے رب مح سامنے گورے ہوتے سے ڈر آ رہتا ہے اس کے لئے (جنت میں) دد باغ ہوں مے۔ مے۔

نَالِكَلِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيْدِ (ب١١٥١١،١١١)

یہ ہراس مخص کے لئے ہے جو میرے دورو کر کے موٹ ہوئے درے اور میری و عیدے ڈرے۔
جو مخص قرآن کریم کی ان آیات کو اپنے فورو کر کا موضوع بنا تا ہے وہ خوف اور رنج کا پیکرین جاتا ہے 'بشر طیکہ وہ قرآن کی صدافت پر بقین بھی رکھتا ہو' لیکن لوگوں کا حال یہ ہے وہ قرآن پر عمل کرنے کے بجائے اسے کھلونہ بنائے ہوئے ہیں 'اس کے حدف و الفاظ مخارج سے اوا کرتے ہیں 'ففق ' رفع اور نصب جیسے مباحث پر منا ظرو کرتے ہیں اور اس طرح طاوت کرتے ہیں جیسے عربی اضاد پر اس کے عربی اور اس مرح اللوت کرتے ہیں ہیں کر انتقار پر موس کے ہوں 'نہ ان کی نظر معانی پر رہتی ہے اور نہ وہ اس پر عمل کی طرف دھیان دیتے ہیں 'کیا ونیا میں اس سے بردہ کر بھی کوئی مفاط ہو سکتا ہے۔ یہ ان جملوں کی تفصیل مخی جو اللہ کی نبیت مفاطے کے لئے لوگ کہتے ہیں۔ اس صمن میں رجاء اور غور کا فرق بھی واضح کیا گیا ہے۔

احياء العلوم حلدسوم

وہ کوئی لفظ منص سے تنمین نکالنے پا آتمراس کے پایس ہی ایک ٹاک لگانے والاتیار ہے۔

یہ فض صرف ان فضائل کا دھیان رکھتا ہے جو تشیع و تہلیل کے سلسلے میں وارد ہیں تر آن و حدیث میں غیبت کرنے والوں پہلی خوروں اور منافقوں وغیرہ کے عذاب کے سلسلے میں جو پچھ آیا ہے اس سے مَرفِ نظر کرلیتا ہے۔ میں تیم کھا کہتا ہوں کہ اگر کرانا گا تہدین تشیع و تہلیل کے علاوہ ہرا چھی بری ہات لکھنے کا معاوضہ مانگا کرتے تو کوئی فض بھی زبان سے غلط لفظ نہ نکا آنا بلکہ ضوری بات کرنے میں بھی احتیاط سے کام لیتا۔ اس خیال سے کہ کمیں اُجرت نہ دبنی پڑجائے 'کس قدر عجیب بات ہے کہ چند پیسوں کے خوف سے احتیاط نہ کرے۔ اگر دیکھا جائے تو پیسوں کے خوف سے احتیاط نہ کرے۔ اگر دیکھا جائے تو پیسوں کے خوف سے احتیاط نہ کرے۔ اگر دیکھا جائے تو پیسوں سے خوف سے بھائے۔ پاک ہے وہ ذات جس نے ہمیں تنہیں کی تعین کا راستہ دکھالیا لیکن ہم قر آئی آیات سے عبرت نہیں پکڑتے بلکہ شیطانی وسوسوں پر تکلیہ کے رہتے ہیں۔ نہیں تنہیں کی رہتے ہیں۔

# مغتزين كي جإر أصناف

ہملی صنف علماء : علاء کے ہمی کئی گروہ ہیں۔ ایک گروہ ان علاء کا ہے جنمیں شری اور حقلی علوم میں رسوخ اور وُسعت حاصل ہے 'یہ لوگ رات دن انہی علوم میں مشغول رہتے ہیں 'اعضاء کے وظیفے پر دھیان نہیں دیے 'نہ انھیں معاصی ہے بچاتے ہیں 'نہ طاعات کا پابند بناتے ہیں بلکہ انھیں اپنے علم سے مغالط ہے۔ وہ یہ سمجھتے ہیں کہ ہمیں اللہ کے یمال ایک بردا مقام حاصل ہے اور یہ کہ وہ علم کے اس انتمائی درج پر پہنچ مجھے ہیں جمال کی عالم کو عذاب نہیں دیا جا تا' بلکہ مخلوق کے سلطے میں ان کی سفار شات قبول کہ وہ علم کے اس انتمائی درج پر پہنچ مجھے ہیں جمال کی عالم کو عذاب نہیں دیا جا تا' بلکہ مخلوق کے سلطے میں ان کی سفار شات قبول کی جائی ہیں۔ اللہ کے نزدیک ان کا ایک بلند مرتب ہے جس کی دج سے وہ اپنچ گنا ہوں اور خطاؤں میں مانخوذ نہیں ہوں گے۔ یہ لوگ کی جائی ہیں۔ علم معالمہ اور علم مکا شفہ اس یہ لوگ کھلے فریب میں ہیں آئر چیم بصیرت سے دیکھیں تو معلوم ہوگا کہ علم کی دو قتمیں ہیں۔ علم معالمہ اور علم معالمہ سے مرادوہ دو سرے علم کو علم معرفت ہیں گئی جائے 'نئس کے ذریعے اللہ کی ذات وصفات کی معرفت حاصل کی جاتی ہے اور علم معالمہ سے مرادوہ علم ہو جس میں طال و حرام سے بحث کی جائے 'نئس کے ذرموم اور محمود اخلاق کی معرفت اور ان کے علاج کا علم حاصل کی جائے میں طال و حرام سے بحث کی جائے 'نئس کے ذرموم اور محمود اخلاق کی معرفت اور ان کے علاج کا علم حاصل کیا

## www.ebooksland.blogspot.com احياء الطوم جلا

جائے۔ یہ وہ علوم ہیں جو صرف عمل کے لئے وجود میں آئے اگر عمل نہ ہو آات ان علوم کی بھی ضرورت نہ ہوتی اسکی مثال ایس ہے جیے ایک مریض می ایسے مرض میں متلا ہوجس کی دوا ایک معمون مرتب ہے اور حازق اطباء کے علاوہ کوئی اس مرتب کے اجزاء سے واقف نہیں ہے 'یہ مریض طبیب کی تلاش میں لکلا' وطن کو خیماد کما' رائے کی مشقت برداشت کر نا ہوا ایک مازِق طبیب کے محر پہنچ کیا 'طبیب نے اسے معون کا نام ہلادیا 'اس کے اجزاء مفقل بیان کردیے 'مقدار پیدا ہونے کی جگہ کو نیے جہانے اور بنائے كا طريقہ بتلاريا۔ اس مخص نے طبيب كى بتلائى موكى تمام باتيں خوشخط لكم ليس اور وہ لتم اپنے ساتھ لے آيا اب اس كا معمول بد ہوگیا کہ وہ شبعدد اس نے کا مطالعہ کرتا اے بحث کا موضوع بنا آ اس سے متعلق مزید تحقیقات کرتا و سرے مریضوں کو بھی ہتلا تا لیکن خود بھی دوانہ کھا تا ہمیا اس صورت میں وہ مریض کوئی فائدہ حاصل کرسکتا ہے ، بلکہ آگر اس کی ایک ہزار نقليس خوشخط تيار كرك الم بررات ايك بزار باراس كالحرار كرك الاايك بزار مريضون كوبتلائ اوروه سباس كي بتلاكي بوكي دوا کے استعمال سے تندرست بھی ہوجائیں تب بھی اس کے مرض پر بچھ اثر نہ پڑے گا۔ اس کا مرض تو اس طرح دور ہوسکتا ہے کہ مجھ روپے خرج کرکے دوا خریدے اور اس طرح بنائے اور استعال کرے جس طرح طبیب نے ہتلایا ہے اس کی تلخی پر مبر کرہے ، وقت پردوا کھائے ' پر ہیز بھی کرے اور وہ تمام شرائط بھی ادا کرے جو طبیب نے عائد کی ہیں پھراتا کھ کرنے کے بعد بھی شفایقین نسي ب سي بعي موسكا ب شفا موجائ اوريد بعي مكن م مرض اس طرح باتي رب بلك حرف اور سعين موجاع يد غيريقني حالت تودوا استعال کرنے کے بعد ہے ،جو مخص دوا چکھتا بھی تنیں وہ کیتے ہے دعویٰ کرسکتا ہے کہ محس کنے پر عجور حاصل کر لینے ہے اس کا مرض دور ہو کیا ہے 'اس طرح وہ فقیہ جس نے علم عبادات میں وسوخ حاصل کیا لیکن عمل نہیں کیا عظم معاصی میں مرائی حاصل کی لیکن ان ہے بچاننیں ' ذموم اخلاق کے علم میں کمال پایا لیکن نفس کا ان سے تزکیہ نمیں کیا 'محود اخلاق کے علم میں وسعت پائی لیکن این نفس کوان سے متعف نیس کیاوہ مغرور ہیں۔ اس کے کہ اللہ تعالی کا ارشادے :

وہ مخص کامیاب ہواجس نے اپنے نفس کوباک کیا۔

الله تعالى نے يہ نہيں فرايا كه جس مخص نے تركيد النس كاعلم حاصل كيايا اس علم كو تحريري هكل دى يا دو سروي تك پهنچايا وه كامياب ب-اس موقع رشيطان اس يرباوركرا ما ب كد حميس اس مثال سد دموك مين ند آنا جائية يد بات مي ب كدواء ے علم سے مرض دور نہیں ہو یا لیکن تمارا مقعد مرض دور کرنا قبیں ہے بلکہ اللہ کی قربت اور تواب حاصل کرنا ہے علم سے تواب موتا ہے اور اللہ کی قرمت ملتی ہے 'جیسا کہ اس پروہ تمام آیات وروایات دلالت کرتی ہیں جو علم کی نعیلت میں وارد ہیں۔

شیطان کے فریب کا جواب : اب آگر کوئی مخص عقل و خردسے بیانہ ہوا تو وہ فورآ اس دموے میں آجائے گا کیوں کہ شیطان نے جو پچھ اس سے کما ہے وہ اس کی خواہش نفسانی کے مطابق ہے اس لئے وہ مطمئن ہوجائے گا اعمال سے غفلت جاری ر کے گااور اگر محمد مواتوشیطان سے کے گاکہ تو مجھے علم کے فضائل تو یاودلا تاہے لیکن وہ آیات و روایات یاونسیں ولا تاجو ب عمل عالم كي خرمت مي واردين مثلاً بير آيت :

رَمْتَ بِنَ وَرُدِينَ مَا يَدِ بِيهِ مِنْ اللهِ مَا كُمِلُوهُ الْكُمْثُلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ اسْفَارًا (ب١٢٨ر

جن لوگوں کو تو رات پر عمل کر نیکا تھم دیا گیا پھرانموں نے اس پر عمل نیس کیا ان کی حالت اس کدھے ک

احياء العلوم جلدسوم

فَتَنْكَلِقُ أَقْتَابُهُ فَيَكُورُ بِهَا فِي النَّارِ كَمَايِكُورُ الْحِمَارُ فِي الرِّحِيَّ شُرَّالنَّاسِ الْعُلَمَاءُ السَّوْعُيَّهُ

جو مخص علم میں فائق ہو اور ہدایت میں آگے نہ ہووہ اللہ سے دور ہی ہو تا جاتا ہے۔ (بے عمل) عالم جنم میں ڈالا جائے گا'اس کی آنتیں نکل پڑیں کی اور وہ انھیں لے کراس طرح آگ میں کھوے گا جس طرح کدھا چکا کے گرکھومتا ہے۔ بدترین لوگ طلائے توہ ہیں۔

حضرت ابوالدرداء رضی الله تعالی منه فراتے ہیں جاتل کے لئے ایک فرانی ہے کہ اس نے نہیں پڑھا، اگر خدا کی مرضی ہوتی تو پڑھ لیتا، لیکن عالم کے لئے سات بار فرانی ہے، یعنی علم اس پر جست ہے، اس سے بوچھا جائے گاکہ تو نے اپنے علم سے کیا عمل کیا، اور علم کا شکر کس طرح ادا کیا۔ ایک حدیث میں ہے :۔

أَشِكُالنَّاسِ عَذَابًا يَوُمُ الْقِيَّامَةِ عَالِمُ لَمْ يُنْفَعُ اللَّهِ عِلْمِهِ ١)

لوگول میں سخت ترین عذاب اس عالم کو ہوگا لجس کے علم سے اللہ تعالی نفع نہ پہنچائے۔

اس طرح کی آیات و روایات جو ہم نے کتاب العلم کے باب علاء الا فرة میں ذکر کی ہیں وسمال ہیں۔ لیکن کیوں کہ اسطرح کی روایات بدکارعالم کی خواہشات کاساتھ نہیں دیتیں اس لئے وہ انھیں نظرانداز کردیتا ہے اور وہ روایات خوب بیان کرتا ہے جوعلم کی فضیلت میں وارد ہیں اور اس کے مطلب کی ہیں 'شیطان اس کے دل کو اپنی خواہش کی طرف ماکل کردیتا ہے ' ہی اصل خرور ہے۔ آگر چٹم بقیرت سے دیکھا جائے تو یہ روایات کافی ہیں جو ہم نے اس سلنے میں ذکری ہیں اور ایمان کا نقاضا بھی ہی ہے کہ ہم ان روایات کو اس طرح تسلیم کریں جس طرح علم کے فضائل پر مشمل روایات تسلیم کرتے ہیں میوں کہ دونوں طرح کی روا تدوں کا منع انخضرت صلی الله علیه وسلم کی ذات کرای ہے'ان لوگوں کی حالت تو جاہلوں سے بھی بدتر ہے۔ ایک طرف تو اس کا خیال ہے كرسب سے زيادہ باز پرس مجھ سے ہوگى دو سرى طرف يہ سجمتا ہے كہ ميں خرر موں ئيد زبردست مخالط ہے كتنى عجيب بات ہے كہ یہ مخص علوم مکا شغہ میں ممارت کا مرقی ہے جے اللہ تعالی کی ذات اساء اور صفات کاعلم کماجا تاہے 'اور اس دعویٰ کے بعد عمل کا تارک ہے اور اللہ کے أوا مرومدود پامال كرتا ہے اس كى مثال ايس بيدايك فض نے بادشاه كى خدمت كارراده كيا اور بادشاه كى عادات اخلاق اطوار وتك ككل وصورت اور قدوقامت كاعلم عاصل كرليا ليكن بيرند جانا بادشاه كوكيا چيز يسند ب اوركيا ناپند ہے وہ کس بات سے خوش ہو تا ہے اور کس بات سے تاراض ہو تا ہے یا ان باتوں کا علم بھی حاصل کرلیا لیکن حرکتیں ساری ایس کیں جن سے بادشاہ ناراض مو تا ہے 'لباس سے 'ویئٹ سے 'تفکوسے ہر طرح اسے تکلیف پنجائی۔ اب وہ بادشاہ کے دربار میں اس امید کے ساتھ پنچتا ہے کہ اسے قربت حاصل ہوگی اور اس کے ساتھ فیشست و برخاست اور وادو دَہش میں مخصوص موالمہ کیا جائے گا اور وسلے میں اپنی معلومات کا ذخیرو لے کر آیا ہے جو اس نے بادشاہ کے رنگ شکل وصورت وقد قامت ویئت ہمنشگو اور نوکروں عادموں کے ساتھ اس کے رویتے ، ملی انظام بیں اس کے رویتے ، ملی انظام میں اس کی سیاست اور رعایا کے مصالح پر اسكی نظرے سلسلے میں جمع كى ہیں والانكد أكروه يه تمام معلومات جمع ندكر بابلكد صرف يد بات جان ليتا كد بادشاه كوكيا چيز پيند ہے اور مراس کی پنداور ناپند کے مطابق عمل بھی کر آتو یہ اس کے حق میں بمتر ہوتا۔ اسے دربار شای میں مخصوص مقام بھی بل سکتا تھا اور بادشاہ کی نظر منابت کا مستق ہمی ہوسکتا تھا۔ یہ مال عالم کا ہے 'آگرچہ وہ علم مکا شغہ میں مہارت کا بری ہے 'لیکن اس کے طرز ممل سے ظاہر موتا ہے کہ وہ اللہ کے صرف آساء سے واقف ہے 'ان کے معانی سے واقف نہیں ہے۔ اس کئے کہ اگر اسے اللہ کی حقیقی معرفت حاصل ہوتی تو اس کاخون بھی دل میں ہو تا۔ یہ ممکن نہیں کہ کوئی مثل مندشیرے واقف ہوا دراس ہے ڈریانہ ہو'

<sup>(</sup> ۱ ) به روایت کتاب العلم میں مخلف مواقع بر گذر چک ہے۔

احياء العلوم جلدسوم

الله نے حضرت داؤد علیہ السلام پر دحی نازل فرمائی کہ مجھ سے ایسے ڈرجیسے تو خوفناک درندے سے ڈر تاہے 'البتہ وہ مخص بیتیتا شیر سے نہیں ڈرے گاجواس کے مرف نام 'رنگ اور شکل سے واقف ہو لیکن اس کے بارے میں یمی کما جائے گا کہ وہ شیر سے واقف نہیں ہے۔ اللہ کی حقیقی معرفت کے معنیٰ یہ ہیں کہ بندہ اس کی صفات کا علم بھی رکھتا ہواور اس کی صفات میں یہ بھی ہے کہ وہ تمام جمانوں کو کسی کی پروا کئے بغیرہلاک کرسکتا ہے ، تمام انسان اس کے قبعنہ قدرت میں ہیں 'اگروہ اقعیں اور ان جیسے ہزاروں لا کھوں کو تباہ کردے یا بیشہ بیشہ کے لئے عذاب میں ڈال دے تواس پرنہ کوئی اُثر ہوگائنہ اسے رحم آئے گا اور نہ افسوس موگا علماء کا وصف توبيه مونا جائية.

إِنَّمَا يَخُشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَّمَاءُ (١٨٦٢٦ عد١) خداے اس کے وہی بندے ڈرتے ہیں جو (اس کی عظمت کا) علم رکھتے ہیں۔

آسانی کتاب زبوری ابتدا ان الفاظ سے موتی ہے کہ اللہ کا خوف تمام محموں کی اصل ہے۔ حضرت عبداللہ ابن مسعود فرماتے ہیں علم کے لئے خثیت کافی ہے اور اللہ کی نبعت معالم اللے کے لئے جمالت کافی ہے۔ حضرت حسن سے کمی نے کوئی مساؤ دریافت كيا "آب نے بتلاديا" مستفتى نے كما جارے فقهاء كى رائے دو مرى ہے وليا كيا تونے فقيد كو ديكھا بھى ہے اقتيد اس كانام ہے جو رات کو جا کے اور دن کو روزہ رکھے ' تارک ونیا ہو ایک مرجہ آپ نے فرمایا تقیید وہ ہے جوند کسی کی رعایت کرے اور ند کسی سے خصومت برتے اللہ ی حکمت عام کرنے میں لگا رہے ، ہرحال میں اللہ کا شکر اُدا کرے خواہ وہ حکمت کسی نے قبول کی ہویا رو کردی ہو' نقیہ وہی ہے جو اللہ کے اَوا مرو نواہی کاعلم حاصل کرے اور یہ جانے کہ اسے کیا پہندہے اور کیا ناپندہے' اس کوعالم بھی کہتے ہیں 'حدیث شریف میں ہیک اللہ جس کے ساتھ خرکا راوہ کرتا ہے اسے دین میں بھیرت عطا کرتا ہے 'جوعالم ان صفات کا حامل نہ ہووہ عالم نہیں ہے کیکہ مغرورہ۔

دو سرا کروہ ان علاء کا ہے جن کا علم بھی پخت ہے اور عمل بھی اچھاہے ،وہ طاہری طاعات کی پابندی کرتے ہیں اور گناہوں سے اجتناب کرتے ہیں کیکن وہ اپنے دلوں کو نہیں دیکھتے 'اور وہ برے اوصاف دور نہیں کرتے جو اللہ کو ناپند ہیں جیسے کبر 'حسد' ریا ' حبّ جاہ ،ہم عصروں کو آیذا پنچانے کا ارادہ عملوں ملکوں مشرت پانے کی ہوس۔ بعض ایسے بھی ہیں جو ان اوصاف کی بُرائی کے احساس سے عاری ہوکران میں منہک رہتے ہیں اور بچنے کی کوشش نہیں کرتے۔ حالا نکہ شریعت نے ان اوصاف کی تھلے الفاظ میں زمت کی ہے۔ ارشاد نبوی ہے:۔

... معمولی ریابھی شرک ہے۔ وہ قض جنت میں داخل نہیں ہو گا جس کے دل میں ذراہ برابر بھی گبرہ۔ الْحَسَدُيَا كُلُ الْحَسَنَاتِ كَمَاتَا كُلِ النَّارُ الْحَطَب (٣) مدنيوں كواس طرح الله الْحَطَب (٣) مدنيوں كواس طرح كالتا ہے۔ حُبّ الشِّرَفِ وَالْمَالِ يُنبِتَالِ النِّفَاقَ كَمَا يُنبِيّ الْمَا عُالْمَا عُالْمَا عُلْمَا الْمُ جاه و مال کی محبت اس طرح نِفاق بَدِ اکرتی ہے جس طرح یائی کھاس اکا تا ہے۔

ان کے علاوہ بھی بے شار روایات ہیں جو مملات کے ابواب میں تقل کی مئی ہیں۔ اس گروں سے تعلق رکھنے والے علاء وہ ہیں جن کے طاہر آرات اور باطن گندے ہیں۔ مالا کد مدیث شریف میں ہے :-إِنَّ اللَّهُ لَا يَنْظُرُ إِلَى صُورِ كُمُ وَلَا إِلَى اَمُوَالِكُمْ وَإِنْمَا يَنْظُرُ إِلَى قَلُوْ بِكُمْ وَاعْمَالِكُمْ ( ٥ )

( ١ تا ٥ ) يه روايات معلقه ابواب من گذر يكي من-

احياء العلوم ملدسوم

اللہ تعالیٰ تمہاری صورتیں نہیں دیکھتا اور نہ تمہارے مال دیکھتاہے بلکہ وہ تمہارے دل اور اممال دیکھتا ہے۔ ان علاء نے اعمال کی بھرانی کی ہے' قلوب کی تکرانی نہیں کی' حالا تکہ قلب اصل ہے۔ آدمی کی نجات قلب کی سلامتی پر وقوف ہے۔ ارشادِ رتبانی ہے ۔۔

موقون ہے۔ ارشادِ رتانی ہے :۔ اللا مَنُ اَتَّلَی اللَّهِ مِنْ اَسْدِ مَنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَنْ اللهِ عَلَى اللَّهِ مَنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلّمُ عَلَى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

ان کی مثال ایں ہے جیسے مجوروں کے جھنڈی بنا ہوا گواں کہ اوپرسے پختہ بنا ہوا ہے 'اور اندرسے بربوہے 'یا جیسے قبریں کہ اوپر سے بختہ بنا ہوا ہے ہوئی ہیں اور اندر مُردے مَرْدہے ہیں 'یا وہ ماریک گھرجس کی چست پر چراغ روش ہو کہ صرف اوپر کا حصد منوّرہے اور اندر آئی مار کی ہے کہ ہاتھ کو ہاتھ بھی کی نہیں دیا 'یا جیسے کوئی فض بادشاہ کی دعوت کرے اور اس کے اعزاز میں گھر کے دروا زے پر قلعی کرائے کیکن اندرونی حصول میں صفائی نہ کرے جمال بادشاہ کو قیام کرنا ہے اور کھانا کھانا ہے۔ ان مثالوں سے بھی زیادہ قریب کر مثال یہ ہے کہ کوئی فخص کھیت میں دانہ ڈالے اور غلے کے ساتھ ساتھ گھاس بھی اگ آئے جس سے کھیت کو نقصان پنچا ہے ' تر مثال یہ ہے کہ کوئی فخص کھیت میں دانہ ڈالے اور غلے کے ساتھ ساتھ گھاس بھی اگ آئے جس سے کھیت کو نقصان پنچا ہے ' اس سے کما گیا کہ کھیت کی آبیاری کر' ذاکد گھاس کاٹ ڈال' آگ ہے تیری کھیتی سر سبزو شاداب ہو اور زیادہ سے زیادہ غلق گئے کا وقت نے ایک نہ شی ' بلکہ اوپر سے پتیاں نوچ نوچ کر پھینک دیں ' نیچ سے جڑیں مضبوط ہوتی گئیں نتیجہ یہ لکلا کہ جب کھیتی گئے کا وقت آیا تو کھیت میں سوائے گھاس پھوس کے پچھ بھی نہ تھا۔

اخلاق ذهب مه گناہوں کی جڑہیں: اخلاق ذمیر گناہوں کی جڑیں ہیں جو دل میں پیدا ہوجاتی ہیں اور اگر دل کو ان سے صاف ند کیا جائے تو ظاہری عبادات بھی متفول رہنے والا ایہا ہے جیسے کسی آدمی کے جہم میں خارش ہوجائے تو ڈاکٹراسے دوا کھانے کے لئے اور روغن ظاہری جلد پر طفے کے لئے دے لیکن وہ صرف روغن پر قاعت کرے دوا نہ کھائے اور وہ غذا کیں ہمی استعال کر تا رہے جن سے خارش کے مازے میں اضافہ ہو تا ہے 'روغن کھنے سے پرانے دانے ختم ہوتے رہیں کے اور جہم میں باتی رہ جانے والے مازت کی وجہ سے نئے دائے طلاع ہوتے رہیں گے۔

میسرا کروہ ان لوگوں کا ہے جو یہ جانتے ہیں کہ یہ باطنی اخلاق (عجب ریاء وغیرہ) شرعا ندموم ہیں لیکن وہ اپ عجب کی ہنائی یہ جو شریعت کی تظریمی فدموم ہو بلکہ وہ اس طرح کے باطنی امراض میں جتا ہوئے ہیں کہ ان میں اس طرح کا کوئی عیب نہیں ہے جو شریعت کی تظریمی فدموم ہو بلکہ وہ اس طرح کے باطنی امراض میں جتا ہوئے ہے۔ کہرا کر ان سے کوئی ایبا فعل سرزَد ہوجا تا ہے جو کہر کہا جاتے ہیں کہ اسے دین اور علوم کے لئے سربلندی نہیں کتے بلکہ اسے دین اور علوم کے لئے سربلندی خورت اور دشمنانِ خدا کو جزیرت دینے کی کوشش سے تعبیر کرتے ہیں۔

عزت معلمت اور و قار کی طلب اللہ کے دین کی فعرت اور دشمنانِ خدا کو بزیمت دینے کی کوشش سے تعبیر کرتے ہیں۔

جاہ پندگی کے بوازی ولیل : یہ جاہ پند اور محکر علاوا پی فیر شری حرکات کے بوازی جیب ولیل پیش کرتے ہیں ان کا کہنا یہ ہے کہ اگر ہم معمولی لباس پنیس کے ایا جلس جی بیٹیس کے تو دین کے دشمن ہم پر ہنسیں کے اور ہماری تواضع کو ذکت سجے کر خوش ہوں کے ہم اس لئے عرت کے طالب ہیں کہ ہماری عرّت دین کی عرت ہواری ذکت دین کی ذکت ہے۔ ان فریب خوردہ علاء کو یہ بات رہ کئی کہ ہماری تواضع ہے دشمن ہنسی کے لیکن ان کے اس عمل سے دین کا سب سے برا و شمن خوش ہوگا یہ بات وہ بمول کے ہیں بحب یہ لوگ اپنی جاہ پندی کا عملی مظاہرہ کرتے ہیں توشیطان ہنتا ہے خوش ہو تا ہے اور اپنی کامیابی پر بغلیں بات وہ بمول کئے ہیں بحب یہ لوگ اپنی جاہ پندی کا عملی مظاہرہ کرتے ہیں توشیطان ہنتا ہے خوش ہو تا ہے اور اپنی کامیابی پر بغلیں بات وہ بمول کئے ہیں بند اور فقر و سکنت کے نظرت فرائی 'وہ یہ بمی بمول کئے کہ صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اسمعین کئے متواضع 'مادہ مزاج 'قاحت پند اور فقر و سکنت کے پیکر تھ 'حق کہ جب حضرت عرضام میں فات کی حیثیت سے داخل ہوئے تو لوگوں نے ان کے گھیا لباس پر گئتہ چینی کی 'آپ نے پکر تھ 'حق کہ جب حضرت عرضام میں فات کی حیثیت سے داخل ہوئے تو لوگوں نے ان کے گھیا لباس پر گئتہ چینی کی 'آپ نے پکر تھ 'حق کہ جب حضرت عرضام میں فات کی حیثیت سے داخل ہوئے تو لوگوں نے ان کے گھیا لباس پر گئتہ چینی کی 'آپ نے پکر تھ 'حق کہ جب حضرت عرضام میں فات کی حیثیت سے داخل ہوئے تو لوگوں نے ان کے گھیا لباس پر گفتہ چینی کی 'آپ نے پہلے تھے 'حق کہ جب حضرت عرضاء میں فات کی حیثیت سے داخل ہوئے تو لوگوں نے ان کے گھیا لباس پر گفتہ چین کی 'آپ نے کھوں کے کار

جواب میں فرمایا تھا ہمیں اللہ نے اسلام کے ذریعے عزت بخش ہے ، ہم کسی اور چیزے عزت کیوں حاصل کریں۔ یہ فریب خودہ لوگ ریشم و دیباج کے حرام لباس اور گھو ڈول اور اونٹول میں دین کی عزت ڈھونڈتے پھرتے ہیں اور یہ دھو کی کرتے ہیں کہ اس طرح ہم دین کی سمبلندی کے لئے جماد کررہے ہیں۔

حسد بھی دین کی نفرت کے لئے : نہ صرف جاہ پندی بلکہ حسد بھی دین کی نفرت کا وسلہ بن گیا ہے۔ جیے یہ لوگ اپنے کی جم عصر سے حسد بیں اور زبان سے اپنے حسد کا اظہار بھی کریتے ہیں تو یہ نہیں گئے کہ ہم حاسد ہیں بلکہ یہ کتے ہیں کہ ہمارا خصہ حق کی تائید اور باطل قولوں کے ظلم و زیادتی کے رد کا اظہار ہے۔ کوئی ان سے یہ پوچھے کہ تم اپنے معاملات ہی ہیں گم وضعے کا پیکر بنتے ہو 'یا اس وقت بھی تمہاری ناراضکی کا بھی عالم ہو تا ہے جب کوئی فخص تمہارے علاوہ کسی دو سرے عالم کی شان میں گمتا فی کی عالی مرتکب ہو تا ہے یا حصول اقتدار میں ان کے ساتھ مزاحت کرتا ہے؟ ظاہر ہے ایسا نہیں ہو تا اپنے معاملات میں تمہاری زبان مفلوج ہوجاتی ہے 'کیا اللہ کے لئے خضب کرنے شمشیر برہنہ بن جاتی ہے اور دو سرے ہم رُتبہ علاء کے معاملات میں تمہاری زبان مفلوج ہوجاتی ہے 'کیا اللہ کے لئے خضب کرنے والے کا حال کئی ہو تا ہے؟ عام طور پر یہ دیکھا جاتا ہے کہ جب دعمن تمہارے علاوہ کسی عالم پر تقید کرتا ہے تو تم اس کی مرافعت نہیں کرتے 'بلکہ خوش ہوتے ہو۔

ریا بھی جائز ہے؟ : یہ علماء اپنی علمی قابلیت اور عملی برتری کا اظهار بھی کرتے پھرتے میں اور آگر بھولے سے مجھی یہ خیال آجا آا ہے کدوہ ریا کے مرتکب ہورہے ہیں توفورا بی یہ خیال بھی آجا آے کہ ہم ریا کار نہیں ہیں ہم اینے علم و عمل کا اظمار اس لئے کرتے ہیں کہ لوگ ہاری اِتباع کریں اور ہدایات پائیں ، ہمیں تواب ملے مہم اس لئے خوش نہیں ہوتے کہ ہمارے دل و دماغ میں علوم کے خزانے ہیں اور ہمارے اعمال ناموں میں حسّات کا برا ذخیرہ ہم اس لئے خوش ہوتے ہیں کہ ہمارے اظمارے ب چارے مسلمانوں کو حق کی روشن مل می اور ہمیں مجمد اور ثواب حاصل ہو کیا۔ ہمیں اصل خوشی اس اجرو ثواب سے ہوتی ہے جو بعظفے مودن کوسیدھے رائے پر چلانے اور عذاب اللی سے بچانے سے مواکر آہے۔ کیایہ مغرور لوگ اس بات سے اٹکار کرسکتے ہیں کہ انعیں صرف اپن افتذاء سے خوشی ہوتی ہے 'اگر اللہ کے سادہ لوح بندے دد سرے علماء کی افتذاء کریں اور سیدھے راستے پر چلنا چاہیں تو انھیں ہرگز خوشی نہیں ہوتی عالا نکہ اگر ان کا مقصد مخلوق کی ہدایت ہو یا تو دہ دروں کی اقتداء ہے بھی خوش ہوتے جیے کی کے بہت سے غلام بار موں اور علاج سے اچھے ہوجائیں تووہ ان کی شِغایا بی سے خوش ہو تاہے کیہ فرق نہیں کر ناکہ انھیں اس کے علاج سے صحت ملی ہے یا کسی دو سرے طبیب کے علاج سے فائدہ ہوا ہے۔ یمال بھی شیطان ابی کوششیں آخروقت تک ترک نہیں کرنا اور انھیں ایک اور دلیل بھادیتا ہے اور یہ کہ ہم اپنی اقتراء سے خوش نہیں ہوتے بلکہ اس لئے خوش ہوتے ہیں کہ ان کی افتداء سے ہمیں واب ملا موا ہم اجرواواب سے خوش ہوئے ہیں۔ یہ تو زبانی جمع خرج ہے واول کی کیفیت سے اللہ واقف ہے'اگر ان کے پاس کوئی پیغیراللد کی وجی لے کر آئے کہ تواب اظہار سے زیادہ خلوت اور کوشہ ممنامی میں بیٹ کر عبادت کرنے میں ہے۔اس کے ساتھ ہی انھیں پابند سُلاسِل کرے واعل زندان کردیا جائے مقیقا وہ بمانے تراش کے اور کمی بھی طرح وہ پاؤل کی زنجیرس تو ژکراور قیدخانے کی دیواریں پھلانگ کرو مظاو تدریس کی اس مندر جلوہ افروز ہونے کی کوشش کریں سے جمال ان کے اقتدار كاسورج تمكاتاب

ظالم سلاطین سے متواضعانہ مسلوک : ای طرح بعض علاء سلاطین کے درباروں میں جاتے ان سے واضع کے ساتھ پیش آتے ہیں اور جب اضمیں خیال آتا ہے کہ ظالم بادشاہوں کے لئے واضع کا ہر کرنا حرام ہے تو وہ فوراً یہ شیطانی دلیل پیش کرتے ہیں کہ ہمارا متعمد بادشاہوں کی تعظیم یا تو قیر نہیں ہے بلکہ ہم تو غریب مسلمانوں کی مدواور وضنوں کو فکست دیے دلیل پیش کرتے ہیں کہ ہمارا متعمد بادشاہوں کی تعظیم ہر کر نہیں کے لئے بادشاہوں کے بمال آمدورفت رکھنا چاہجے ہیں۔اللہ تعالی ان کے دلوں کا حال خوب جانتا ہے۔ ان کا یہ متعمد ہر کر نہیں

احياء العلوم جلد سوم

ہو تا جو یہ لوگ ظاہر کرتے ہیں اور اس کا اندازہ اس وقت ہوجا تا ہے جب بادشاہ کے دربار میں ان ہی جیسا کوئی عالم مقرّب بن جائے اور وہ تمام مسلمانوں کے لئے سفارش کرے اور اس کی سفارش قبول بھی ہو تو یہ بات ان پر گراں گزرتی ہے بلکہ اگر انھیں موقع ملتا ہے تو وہ اس مقرّب عالم کے خلاف بادشاہ کے کان بحرنے ہے نہیں چوکتے۔

شیطان کی تین تلبیسات: بعض علاء ان ظالم بادشاہوں کے مطیات بھی قبول کرلیتے ہیں اور جب دل میں ان کی خرمت کا خیال آتا ہے تو شیطان جو از کی دلیل فراہم کردیتا ہے کوہ کتا ہے کہ یہ مال ایسا ہے جس کا کوئی مالک نہیں اسے مسلمانوں کے مفاوات میں خرچ ہونا ہے اور تم مسلمانوں کے ام 'ان کے عالم اور قائد ہو 'وین کی بنیاد تم پر ہے محمیا تمہمارے لئے اس مال میں سے منوورت کے بقد رلینا جائز نہیں ہے۔ یمان شیطان تین امور میں تلبیس کرتا ہے۔

ایک تو یہ کہ بادشاہ کا دیا ہوا مال کمی کی ملکت نہیں ہے۔ حالا تکہ لینے والے جانتے ہیں کہ بادشاہ نے بلورِ خراج مسلمانوں سے
اور دو سری رعایا سے مال لیا ہے اور جن سے لیا ہے وہ یا توخود موجودیا ان کے ور عام موجود ہیں۔ شکا دس افراد سے سودیار لئے
اور خلط طط ہوگئے 'ان کی حرمت میں کیا شبہ ہوسکتا ہے 'انھیں لاوارث مال قرار دینا کمی بھی طرح درست نہیں ہے۔ بلکہ بادشاہ پر
واجب ہے وہ ان دس افراد کا مال واپس کرے اور ان میں دس دینار برابر تقشیم کردیے۔

دوسری تلبیس یہ ہے کہ ان کے ذاتی مصارف کو دئی مفاوات کا عنوان دیا اور اضیں اس فلط منی میں جٹالکیا کہ ان پردین کی بنیاد قائم ہے۔ حالا نکہ وہ دین میں فساد برپا کرنے والے ہیں۔ بادشاہوں کے عطیات جائز سمجھ کروصول کرتے ہیں 'دنیا کی طرف راغب ہیں اور اقتدار کی بوس دکھتے ہیں۔ ایسے لوگوں کی تعداد ان دینداروں کی بہ نبست بہت زیادہ ہے جو دنیا میں ڈہر افتتیار کئے ہوئے ہیں اور اللہ کی طرف متوج ہیں۔ یہ جاہ طلب علاء دین کے مصلح بلکہ دین کے دجال ہیں 'یہ شیطان کے نمائندے مسلمانوں کے امام بننے کی الجیت نہیں رکھتے اس لئے کہ امام وہ ہے جس کی دنیا سے اعراض اور اللہ کی طرف التفات میں تظید کی جائے۔ جیسے انبیاء علیم السلام محاب کرام اور علاء سلف اور دجال وہ ہے جس کی افتدار اللہ سے اعراض اور دنیا کی طرف رخبت میں کی جاتی ہے۔ مسلمانوں کو ایسے علاء کی زندگی سے کم موت سے زیادہ نفع ہوگا۔ یہ لوگ خود کو دین کا متون کہتے ہیں' ان کی مثال الی ہے ۔ مسلمانوں کو ایسے علاء کی زندگی سے کم موت سے زیادہ نفع ہوگا۔ یہ لوگ خود کو دین کا متون کہتے ہیں' ان کی مثال الی ہے جسے حضرت میسلی علیہ السلام نے عالم سُوء کے متعلق ارشاد فرمایا تھا کہ وہ ایک پھری سِل کی طرح ہے جو بہتے ہوئے پانی کے منعہ پر گئی ہوگا۔ یہ کو کہ نہ خود پانی جند کرسکے اور نہ آگے برصے دے کہ کھیوں کو نفع ہو۔

چوتھا کردہ ان اہل علم کا ہے جو اپنے اصفاء کو پاک و صاف رکھتے ہیں آورا نمیں عبادات سے آرات کرتے ہیں ' ظاہری گناہوں سے بھی بچتے ہی اورا خلاقی نفس اور صفاتِ قلب کاجائزہ بھی لیتے رہتے ہیں ' اگر ان میں رہا ' صد ' حقد ' کبر ' طلب جاہ و فیرو صفات ہوتی ہیں تو ان کے ازالے کی تدہر کرتے ہیں۔ اس کے باوجودوہ مغرور ہیں ' کیوں کہ ان کے قلوب کے خلی گوشوں میں شیطان کے کراور نفس کی خواہشیں پوشیدہ رہ جاتی ہیں اوروہ اتن مخل اور عامض ہوتی ہیں کہ مشکل ہی سے ان کا ادار کہ ہوپا تا ہے ' اس لئے اس کے جیے ایک مفتی کی صفائی کا اراوہ کرے اوروہ تمام زاکہ کماس کا خواہ ہو بود کی اندیشہ ہے لیکن خورو گھاس کے جو پود کے گھاس کا خواہ ہو گھاس کے جو پود کے گھاس کا خواہ ہو گھاس کے جو پود کے اس کو کر ایس اور جو عنقریب اُ بھرنے والے ہیں ان پر کوئی قرتہ نہ دو ۔ ' ظاہری صفائی کر کے یہ بھرے لکہ کہ میدہ میں خودرو کی اور اس کی خواہ ہو گھاس کے جو پود کے اور اس کی خورو کی ہو ایس کی خورو کی ہو جو اس خفلت اور اخبال کا نتیجہ یہ نکاتا ہے کہ کھیت میں خودرو کی اور اس کی بی ہوجاتی ہیں اور کھیت کو نا قابل طافی نقسان پہنچاتی ہیں' اس طرح بعض خور و تیب اور نشور اشام میں دے پا تا ہم ہی می خول دیکھتے ہو ' کہن مجلول میں ہو ہو کہ میں کر بے آب میں دے پا تا ہے اس می میں دے پا تا ہو کہ مین کا مول اور قاب کوئی ہو اور دو ہی کہ اور وہ یہ کہ اطراف میں میرا نام مشہور ہوگا اوگ دور میں گاہوا ہو اور دو ہیک دا طراف میں میرا نام مشہور ہوگا اوگ دور میں لگاہوا ہو اور یہ کہتا ہے کہ میری تمام خدمات کا ایک خلی باحث بھی ہو اور وہ یہ کہ اطراف میں میرا نام مشہور ہوگا اوگ دور

حياء العلوم جلد سوم

دراز طلقوں سے میرے پاس آئیں گے، ہرزبان میری تعریف میں رطب اللّان ہوگ، ہر طرف میرے رقبہ ورع و تقویٰ اور علم کا چہا ہوگا اوگ اپنے اہم معاملات میں مجھ سے مضورہ لیس کے بیس ہر جگہ مقدم رکھا جاؤں گا میرے اردگرو مستفدین کا بچوم ہوگا اسے بڑی لذت حاصل ہوتی ہے جب لوگ اس کے فویصورت الفاظ کان لگا کرنتے ہیں اور بار اس مجھنے کے انداز میں سرکو حرکت دیتے ہیں وقت انگیزیاتوں پر روتے ہیں اور اس کی خطیب اند مهارت پر تعجب کرتے ہیں۔ وہ خوشی سے پھولا نہیں سا آ جب یہ دکھتا ہے کہ اس کے پاس رفقاء 'تلافہ 'مردین اور مستفدین کا ایک بدا حلقہ ہے۔ سیکٹوں ہم حصول اور ہم مرتبہ عالموں میں یہ خصوصیت صرف اسے حاصل ہے کہ وہ علم 'عمل اور وعظ و تقویٰ کو جامع ہے خصوصیت کا یہ احساس دو سروں کے بارے میں زبان خصوصیت مرف اسے حاصل ہے کہ وہ علم 'عمل اور وعظ و تقویٰ کو جامع ہے خصوصیت کا یہ احساس دو سروں کے بارے میں زبان خصوصیت کا یہ احساس دو سروں کے بارے میں زبان خصوصیت کا یہ احساس دو سروں کے بارے میں زبان نہیں کہ ان کی مضولیت کو کوئی دبئی آئیے۔ تصور کرتا ہے بلکہ محس اپنی مختصیت کو نمایاں کرتے کے لئے ایسا کرتا ہے۔ حالا تکہ اس کے بارے کو بی بات معلوم نہیں کہ تو اپنی باطن میں جس طاہری زندگی پر تازاں ہے وہ ان ہی لوگوں کی مربون منتی جسی ویا گا گا کہ اس کے میں اور وہ تقدیل کا دیا تھی کے تیرا قلب تشویش کا شکار ہوجائے اور تھتے سے کہ جا کی وہ بات معلوم نہیں کہ تو اور عقب ہو اس کا مکان توی ہے کہ تیرا قلب تشویش کا شکار ہوجائے اور تھتے ۔ ایک معمول وظیفہ بھی اوا نہ ہو اور مختلف حیاں بہانوں سے اپنے نفس کا عیب چھیا تا پھرے۔

مریدین کے ساتھ ترجیحی سلوک : بعض اوقات بینام نماد علاء اپنے ان مریدین کے ساتھ اکرام اور رعایت کا معالمہ کرتے ہیں جو ان کے زبدو ورع کے کچھ زیادہ ہی معقد ہیں اور جو لوگ ان کے حقیق زبدو ورع کا اعتراف کرتے ہیں اور عقیدت میں مبالغ سے کام نہیں لیتے' ان سے نفرت کرتے ہیں' اپنے بعض مریدین کو بعض پر فوقت دیتے ہیں اور ان کی فوقت کے لئے یہ جو از پیش کرتے ہیں کہ یہ اللہ سے نیادہ ورنے والے اور زیادہ عابد و زاہد ہیں۔ حالا نکہ حقیقت اس کے خلاف ہوتی ہے انہیں اس لئے فوقت دی جاتھیں اس لئے فوقت دی جاتھ ہیں' اور دو سرول کو قیت دی جاتھ ہیں' اور دو سرول کے مقابلے میں زیادہ خدمت کرتے ہیں۔

اینی سادہ اور حسلمان ان کی اِ تَبَاع کرتے ہیں اور علوم ہیں ان سے استفادہ کرتے ہیں تو اخیس یہ غلط فنی ہوجاتی ہے کہ ان کی اِ تَبَاع اور استفادہ ہمارے اخلاص اور صدق کی وجہ ہے۔ چنانچہ وہ اس بات کے لئے اللہ کاشکر اواکرتے ہیں کہ اس نے اخیس علم کا حق اواکر نے کی توفیق دی اور اس کی زبان ہے وہ کلے جاری کے جن سے مخلوق فدا کوفا کدہ پنچا اخیس یہ بیتین ہمی ہو تا ہے کہ ہمارا یہ عمل گناہوں کا گفارہ بن جائے گالیکن وہ اپنے نفس کا جائزہ نہیں لیتے کہ حقیقت ہیں اس کی نبیت کیا ہے 'آیا مخلوق کی ہدایت کے پیش نظر شہرت کی خواہش پوشیدہ ہے۔ اگر ان علماء ہے یہ کہا جائے کہ جس قدراً جرو تواب تبلیخ دین 'اور اشاعت علم ہیں ہے کہیں نیاوہ تو اب گوشہ تنائی افتیار نہیں کر آئ بلکہ ابنی انتی اس سے کہیں نیاوہ تو اب گوشہ تنائی افتیار نہیں کر آئ بلکہ ابنی انتی سرگرمیوں کو جاری رکھنا پہند کر تا ہے جن سے شہرت ملتی ہے اور برجم خود اجرو تواب کا مستحق ہمی خرتا ہے۔ عالباً شیطان کے اس قول سے یہی لوگ مراد ہیں کہ بنی آوم ہیں سے جو مخص وعوی کرتا ہے کہ ہیں اپنے علم کی وجہ سے شیطان سے محفوظ ہوگیا 'اس کا

مصتفین کا فریب: بعض او قات اہل علم کمی کتاب کی تعنیف و تُالف میں انتائی من ریزی ہے کام لیتے ہیں آگرچہ وہ یہ کتے
ہیں کہ ہم علم کی جمع و تدوین میں اس لئے معروف ہیں تاکہ علوق فدا نفع حاصل کرے والا لکہ ان کے تحت الشعور میں کہیں یہ
خواہش پوشیدہ ہوتی ہے کہ اس حس تالیف کی وجہ ہے ہمیں شرت ملے گی اور مطالعہ کرنے والے وادسے نوازیں کے اور اس کی
خواہش کے وجودیا عدم کا اندازہ اس ہے ہوتا ہے کہ آگر کتاب کی لوح ہے اس کا نام مصنف کی حیثیت سے حذف کردیا جائے اور
کسی ووسرے صاحبِ قلم کا نام لکھ دیا جائے تو بوی ناکواری ہوتی ہے حالا نکہ اسے یہ بات الحجی طرح معلوم ہے کہ آگرچہ لوج

دعویٰ غلطہ وہ اپنے جمل کے باعث میرے جال میں تیمس کیا۔

7+1

احياء العلوم جلدسوم

کتاب پر میرانام نبیں ہے لیکن اس کا تواب جھے ہی ملے گااور اللہ کے نزدیک بھی مصنف میں ہی، وں وہ مخص نبیں ہے جس کا نام لکھا گیا ہے۔

بھی مفتف اپن کتاب میں خود اپن تعریف میں رطب اللّان نظر آتا ہے ' بھی بدے واضح انداز میں اور بھی رمز کے ساتھ۔

بعض او قات دو سروں کو بھی ہونے تقید بنانے سے نہیں چوکتا تاکہ پڑھنے والے یہ سمجھیں کہ صاحب کتاب ان لوگوں سے افضل ہے جن پروہ تقید کردہا ہے حالا فکہ اس کی تقید بلا ضورت ہے۔ بھی اپنی کتاب میں کمی دو سرے مصنف کی ایکی عبار تیں کتاب کے حوالے اور صاحب کتاب کے نام کی وضاحت کے ساتھ نظل کرتا ہے جن میں کوئی جیب ہواور الی عبارتیں نظرانداز کردتا ہے یا بلاحوالہ نقل کرتا ہے جو مورہ ہوں' تاکہ لوگ ان عبارتوں کو اس کے ذور تھم کا نتیجہ سمجھیں۔ ایسے لوگ چوروں کی طرح بیں بعض مصنف دو سروں کی عبارتوں میں معمولی تفیر کرلیت ہیں' ایسے لوگ چوروں کی طرح ہیں جو کسی کی تبیف چوری کرلے اور ہیں بابعض مصنف دو سروں کی عبارتوں میں معمولی تفیر کرلیت ہیں' ایسے لوگ چوروں کی طرح ہیں جو کسی کی تبیف چوری کرلے اور اس میں تبدیلی کرکے قبارت کی جوری شدہ لین کی پہنوان باتی نہ رہے۔ بھی مصنف اپنی عبارت کو این اسنوار تاہے ' مستقی اپنی عبارت کو لئے میری کو حض کا متصد متعنی جملے کست کی تروی کو اشاف کا طعنہ نہ دیں۔ دو گئی ہی کرتا ہے کہ تحسین عبارت کے لئے میری کو حض کا متصد مستقی جملے کسی تارہ کی مستقب کی تون اس ماٹھ کتابیں مستقب کی تون و اشافت ہے ' اور لوگوں کو جلد نفع پہنچانا ہے۔ حالا نکہ اسے یہ معلوم نہیں کہ کسی میں نے بین ہو ماٹھ کتابیں میں کہ کسی علی تعین عبارت کی تعین۔ اس در کے پیغیبر پروٹی نازل ہوئی کہ تونے اس فضول کلام سے زمین بھردی' میں اس میں حکمت کی حقول نہیں کرتا۔

بہ علاء جب ایک دو سرے سے ملتے ہیں تو اپنے نفسانی عیوب پر نفذ کرتے ہیں اور ہر مخض یہ خیال کرتا ہے کہ میرانٹس زیادہ اُرا ہے کہ سے کین جب الگ ہوتے ہیں اور ہر مخص اپنے تین کے ساتھ جاسا ہے تو ایک دو سرے سے موازنہ کیاجا تا ہے کہ س کے ساتھ زیادہ افراد ہیں اور کون زیادہ متبول ہے ' پھرجب یہ دیکتا ہے کہ زیادہ افراد اس کے پاس ہیں تو بہت خوش ہو تا ہے اگر چہدوہ یہ بھتا ہے کہ کشت جماعت کا زیادہ مستحق دو سرا ہے۔ پھر غیرت اور حمد کا دور دورہ شروع ہو تا ہے ' ایک دو سرے کو ایز اپنچانے کے در سے ہوتے ہیں۔ اگر ان کا کوئی شاکر دان سے تعلق منقطع کرکے دو سرے کیاس آنے جائے لگتا ہے تو اسے برا جانتے ہیں پھر اس مقرور شاکرد سے نفرت کرنے گئتے ہیں اسے بھی منعہ نہیں لگاتے ' نہ اس کا اگرام کرتے ہیں نہیں ہوگی ضرورت پوری کرتے ہیں جبکہ پہلے معالمہ اس کے بر عس تھا وال تکہ انھیں یہ بات معلوم ہے کہ دو سرے عالم کی مجل میں چا گیا ہے تو اس میں گر مندیا سے جاتے ہیں۔ اگر انکا کوئی شاکرد اس سے اپنا رشتہ منقطع کرکے کسی دو سرے عالم کی مجل میں چلا گیا ہے تو اس میں گر مندیا ناراض ہونے کی کیا بات ہو کہ ویا دہ کسی آفت میں جتال ہونے کے خوف سے نیاداض ہونے کی کیا بات ہو کہ اس جا گیا ہو کے خوف سے دو سرے عالم کے پاس چلا گیا ہو۔

پھرجب حد کا سلسلہ شمع ہو تا ہے تو کھلے الغاظ میں اپنے حمد کا اظہار نہیں کرتے بلکہ خالف کے دین میں طَعَن کرتے ہیں یا اس کی ورع پر تقید کرتے ہیں تاکہ ضعہ آئے اور یہ کتے ہیں کہ ہم اللہ کے دین کے لئے ضعہ کررہے ہیں اپنے نئس کے لئے نہیں۔ اگر ان کے سامنے کمی عالم کی تعریف کردی جائے تو تکلیف محسوس کرتے ہیں اور خرشت کردی جائے تو خوش ہوتے ہیں ا اگرچہ پیشانی پر شِکن ڈال لیتے ہیں تاکہ یہ ظاہر کیا جاسے کہ ہمیں مسلمانوں کی فیبت پند ہے۔

مخفی عیوب کا ادارک کیاتے ہیں اور صرف اہل قوت ہی ان سے فلے عیوب ہیں 'صرف ذہین اور مخلند لوگ ہی ان عیوب کا سیجے ادارک کہاتے ہیں اور صرف اہل قوت ہی ان سے فلے سے ہیں ہم جیسے کرور لوگوں کے لئے ان عیوب سے محفوظ رہنا انتہائی دشوار ہے۔ تاہم معمولی درجہ یہ ہے کہ آدی اپنے فلس کے عیوب ہچانے 'المحس پرا سمجھ 'اور ان کی اصلاح کے لئے تدہیر کرے ' جب اللہ کی بندے کے ساتھ خیر کا ارادہ کرتا ہے قواسے اس کے عیوب سے مطلع کردتا ہے جے نیکی سے خوشی ہو اور پرائی سے جب اللہ کی بندے ہو اپنے فلس کو پاک سمجھ 'اپنے تعلیم ہو اس کی نجات متوقع ہے 'اور اس کی اصلاح بہت جلد ہو سکتی ہے 'اس مغرور کی بہ نبیت جو اپنے فلس کو پاک سمجھ 'اپنے تعلیم ہو اس کی نجات متوقع ہے 'اور اس کی اصلاح بہت جلد ہو سکتی ہے 'اس مغرور کی بہ نبیت جو اپنے فلس کو پاک سمجھ 'اپنے

احياء العلوم جلدسوم

علم وعمل سے اللہ پراحسان جنائے 'اور یہ ممان رکھے کہ میں اللہ کی بھترین مخلوق میں شامل ہوں۔ ہم خفلت اور غرور سے اللہ کی پناہ چاہتے ہیں 'اور عیوب کی ایسی معرفت سے بھی پناہ مانگتے ہیں۔ جن کی اصلاح نہ کی جائے۔

غیراہم علوم میں مشغول لوگوں کا مغالطہ: اب تک ان لوگوں کا ذکر تھا جنموں نے اہم علوم حاصل کئے لیکن وہ حاصل شدہ علم برعمل کرنے ہیں جو غیراہم علوم سے شدہ علم برعمل کرنے ہیں جو غیراہم علوم سے غافل ہو گئے ' یہ خوردہ ہیں یا تو اس لئے کہ وہ اس علم کی اصل سے مشعنی ہو گئے یا اس لئے کہ انموں نے غیراہم علوم برانحصار کیا۔

ان میں ایک گروہ ان عالموں کا ہے جنموں نے مخلوق کے دنیوی معاملات اور خصوبات میں فتوی نولی کو علم کی اصل جانا اور اس کے سکھنے سکھانے پر انحصار کیا' اور اس فتوی نولی کو فقہ کا مخصوص نام دیا اور خود فقیہ اور صاحب ند جب کملانے گئے پھراس قدر مشغولیت بروش کر خلا ہری اور باطنی اعمال کی طرف بھی قرتہ نہیں دہی' نہ زبان کو غیبت سے بچاتے ہیں نہ پبیٹ کو حرام کھانے سے مخفوظ رکھتے ہیں' نہ پاؤں کو سلاطین کے درباروں میں آنے جانے سے روکتے ہیں' ہی حال دو سرے اعضاء کا بھی ہوا' قلب سے بھی غافل ہو تھی گرر' ریاء' حد اور دو سرے ملکات سے اس کی حفاظت نہیں گ۔ یہ لوگ عمل کرنے کے اعتبار سے بھی مغرور ہیں اور علم کے اعتبار سے بھی مخور ہیں اور علم کے اعتبار سے بھی مخور

عمل کی وجہ سے خوار : عمل کے اعتبار سے ان کے خود کا حال ہم کھے تھی اس موقع پر ہم نے یہ مثال ہمی دی تھی کہ ان کا حال اس مریض کا سا ہے جو کسی ہا ہر طبیب سے دوا کا نسخ کھوالے اور اس کی تعلیم و بحرار میں لگا رہے ' یمال اس مریش کی سے جے ہوا سیریا جنون کی بیاری ہوں' اور وہ حیض و نفاس کی بیاری کا نسخہ کھوا کر بیٹے جائے اور اسے نوک زبان کرلے ' جالا تکہ وہ بیا جا جائیا ہے کہ نہ اسے حیض کی شکایت ہے اور نہ استحاضہ کی کین وہ یہ دلیل دیتا ہے کہ ہوسکتا ہے کوئی عورت ان بیار ہوں میں جٹا ہو اور جھ سے یہ نسخہ دریا فت کرنے گئے۔ یہ انتہائی مفاطب ہے' اس جو لیک دیتا ہے کہ وہ تو ہہ کے بغیر مرجائے اور اللہ کا مغضوب بیرہ بن کراس سے طاقات کرے' اس نے ان مملات پر توجہ سے میٹر وہ بی ہوسکتا ہے کہ وہ تو ہہ کے بغیر مرجائے اور اللہ کا مغضوب بیرہ بن کراس سے طاقات کرے' اس نے ان مملات پر توجہ سے بیات اور حیض وغیرہ کے مسائل میں سر کھیانا شروع کردیا' مطات کی جہائے سکم' اِجارہ ' کہار' لعان' جراحات' دیات' وعاوی' بینات اور حیض وغیرہ کے مسائل میں سر کھیانا شروع کردیا' مسائل میں مشخول ہے کہ بی ہوئے بغیر فرضِ کھا یہ مشخول ہوں لیکن وہ یہ نہیں جانتا کہ فرضِ عین سے فارغ ہوئے بغیر فرضِ کھا یہ مشخول ہونا کوئی ہوئے بغیر فرضِ کھا یہ مشخول ہوں لیکن وہ یہ نہیں جانتا کہ فرضِ عین سے فارغ ہوئے بغیر فرضِ کھا یہ مشخول ہونا گارہ اور اور مال ملت ہے' یہ شیطانی فریب ہے' مغرور اپنے دل میں یہ مشخول ہونا گارہ ہونا وہ بیات کہ فرضِ عین سے فارغ ہوئے بغیر فرضِ کھا یہ مشخول ہونا کہ وہ نہ ہونا کہ ہوئے بغیر فرضِ کھا یہ مشخول ہونا کہ کوئیت کے سائھ ہواور اللہ کی رضا مقصود ہو۔

علم کی بنیاد پر غرور : یہ عمل کی وجہ سے غرور کی تفصیل تھی علم کی وجہ سے غرور یہ ہے کہ وہ قباوئ کے علم پر اکتفاکر آ ہے اور یہ سے محمقا ہے کہ قبادی کا علم ہی دین کا علم ہے والد کھ اصل علم کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کا علم ہے وہ ترک کتے ہوئے ہے ، بعض او قات وہ محد ثین پر طعن سے ہمی گریز نہیں کر آ انمیں روایات کا ناقل اور اسفار کا حال قرار دیتا ہے وہ صرف روایت شخ سے من کر شاگر دکو سنادیتے ہیں اس کا مفہوم نہیں تصفید یہ صرف یہ کہ اصل دین کا تارک ہے بلکہ علم تمذیب اخلاق سے من کر شاگر دکو سنادیتے ہوئے ہیں خطمت کا علم ہمی نہیں ' حالا نکہ اس علم سے ول میں خوف ' بیب اور خشیت پر اموتی ہو کہ ہے اور تقوی پر نفس آمادہ ہو تا ہے تم دیکھتے ہو کہ قتیہ اللہ کے خوف سے مامون ' اپنے آپ پر مغرور اور اپنی اس خوش خیالی پر قائع ہے کہ اللہ اس پر صرور رحم کرے گا کیوں کہ میں دین کا ستون ہوں آگر میں فتادی میں مشغول نہ ہو تا تو طال اور حرام کے احکام بیکار

400

احياء العلوم جلدسوم

ہوجاتے۔

فَلُو لَانَفَرَمِنُ كُلِّ فِرُقَعْمِنُهُمُ طَائِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوا فِي اللَّيْنُ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوالِكَيْهِمُ لَعَلَّهُمْ يَحُكُرُونَ (پا رام أيت ۱۳۲)

سوالیا کیوں نہ کیا جائے کہ ان کی ہریزی جماعت میں ہے ایک چھوٹی جماعت جایا کرے تاکہ ہاتی ماندہ لوگ دین کی سجھ بوجھ حاصل کرتے رہیں اور تاکہ بیہ لوگ اپنی قوم کو جب کہ وہ ان کے پاس آئیں ڈرائیں تاکہ وہ احتماط رکھیں۔۔

اس سے معلوم ہوا کہ فقہ سے مرادوہ علم ہے جس سے خوف پیدا ہوئیہ مغرور جس علم کوفقہ کتا ہے وہ فقہ نہیں ہے ' بلکہ فرآوی کا علم ہے 'اس کا مقصد اُموال کی فقاطت 'معاملات کی شرائط کی پابٹدی' اموال کے ذریعے بدنوں کا مخفظ ' قل و ضرب کی روک تھام جبکہ مال اللہ کی راہ میں صرف ایک وسیلہ ہے اور بدن محض سواری ہے 'اصل نفس ہے 'فقیہ حقیقی کاموضوع میں نفس ہے 'اس علم میں یہ بچت کی جاتی ہے کہ نفس کس طرح سلوک کا راستہ طے کرے 'اور اس کی ان کھاٹیوں کو عبور کرے جو صفات ندمومہ کملاتی ہیں۔ یہ صفات بندے اور خالق کے درمیان رکاوٹ ہیں 'اگر کوئی فخص ان صفات کے ساتھ مرکیا تو اللہ سے محبوب رہے گا۔

فقہ پر اکتفاکرنے والے کی مثال : اسی ہے جیے کوئی ج کا مرات طے کرنے کے بھائے موزے اور مکیرے تیار کرنے پر اکتفاکرے ، یہ مانا کہ آگر موزے اور مکیزے نہ ہوں گو وج کا سفر دشوار ہوجائے گا لیکن صرف کی دوجیزیں تو ج نہیں ہیں انسی متیا کرنے ہے نہ کوئی شخص حاتی کہلا سکتا ہے اور نہ ج کا مسافر ان علام میں بعض ایسے بھی ہیں جو مرف اختلافی مسائل اور فریق خانف کو لاجواب کردیے والے دلائل سکتے ہیں ان کا مطمع نظر صرف یہ ہوتا ہے کہ اختلافی مسائل پر مجادلات ہوں و شمن کو دندان حمن جو اب کہ اختلافی مسائل پر مجادلات ہوں و شمن کو دندان حمن جو اب کے اختلافی مسائل پر مجادلات ہوں و شمن کو دندان حمن ہوتا ہے کہ اختلافی مسائل پر مجادلات ہوں و شمن کو دندان حمن ہوتا ہے کہ اختلافی مسائل پر مجادلات ہوں و شمن کو دندان حمن ہوتا ہے کہ اختلاف کو دندان مسائل ہو جائے ہیں تکلیف دو جملے گھڑتے ہیں ' اسافوں کی نسل میں درندے ہیں۔ ان کا مقصد جمافت ہو وہ محمل اس کے حاصل کرتے ہیں کہ اپنے ہم عمول پر فرکسیں اور ان علوم کی طرف ذرا التفات نہیں کرتے جن ہو اوہ خدا پر چلے میں مدد لمتی ہو تا ہو ہو کہ کہ موسول پر فرکسیں اور ان علوم کی طرف ذرا التفات نہیں کرتے جن ہو اوہ خدا پر چلے میں مدد لمتی ہو تا ہو ہو ہو ہو ہو ہو گھڑی اور انظی فرصودہ ہاتمیں یا واعظوں کے تھے قرار دیتے ہیں۔ ختیق علم ان کے نردیک وی ہے جس سے دد بھی کرتے ہوں تھیں ہو گو ہوں ہو نہیں ان کا موسول ہونے ہیں محمول ہو تھیں اور انھیں موسول ہونے ہوگئی ہیں۔ منا خرب سے میں دد چار ہائی تھیں اور انوب اند کی سند میں موجود ہیں۔ منا ظرے اور بحثیں 'انظی موسی فیاں اور گئی ہیں۔ ان کا خرور ان مقیوں کے سب موسے ہیں 'محن دشن پر غلبہ پانے اور مخالف کو سائت کرنے کے لئے یہ برعتیں ایجاد کی گئی ہیں۔ ان کا خرور ان مقیوں کے سب موسے ہیں 'کھور ان کا اند کی کتاب اور رسول اللہ کی سند میں موجود ہیں۔ منا ظرے اور بحثیں ایجاد کی گئی ہیں۔ ان کا خرور ان مقبول کے سب موست ہیں 'کھور میں دور ان کی ان کر ہوا ہے۔

مناظرین و متکلمین کامغالط : ایک گروه ان لوگوں کا ہے جو علم کلام اور علم مناظرواس لئے سیمتے ہیں کہ اہل بدعت سے مجاولہ کرسکیں اور خالفین کو جواب دے سیس۔ یہ لوگ جمہ تن ان علوم میں مشغول رہے ہیں 'مجی اختلافی موضوعات زیر بحث

احياء العلوم جلاسوم

لائے جارہے ہیں بہمی متفاد اُقوال یاد کے جارہے ہیں بہمی دلاکل کی جبتی ہورہی ہے۔ پھراس گردہ میں مخلف فرقے ہیں ان سب
کا احتقادیہ ہے کہ بندے کا کوئی عمل ایمان کے بغیر قبول نہیں ہو آ اور ایمان اس وقت تک مجھ نہیں ہو آ جب تک کہ وہ ان کے
عباد لے کا طریقہ اور دلاکل نہ سکے لے۔ یہ لوگ اس خوش فٹمی کا بھی شکار ہیں کہ اللہ کی ذات وصفات کی معرفت ان سے نیا دہ کی
کو نہیں ہے اور یہ کہ جو مخص ہمارے نہ ہب کا معقد نہیں وہ ایمان سے محروم ہے 'ہر فرقہ اپنے ایمان کا مری ہے 'پھران میں دو
فرقے ہیں 'ایک مراہ 'وو سرا ہر حق۔ مراہ فرقہ وہ جو فیرسنت کی طرف دائی ہے اور ہر حق فرقہ وہ ہجو سنت کی دعوت
سے۔ لیکن خرور دونوں ہی کو ہے۔

ے۔ ین طور دووں می و جعد محمراہ فرقد اس لئے مغرور ہے کہ اے اپی مظلات کا علم نہیں 'وہ اپنے دل میں یہ سمجھے ہوئے ہے میں ناتی ہوں 'ممراہ فرقے بے شار ہیں 'ایک دو سمرے کو کا فرکتے ہیں'ان کی ممرائی کی وجہ یہ ہے کہ انھوں نے اپنی رائے کو مسم نہیں سمجھا اور اپنی رائے کی صحت پر اصرار کیا اور اس کے لئے غلط دلائل متیا کئے' پہلے انھیں دلائل کی شرائط اور استدلال کا طریقتہ معلوم کرنا جائے تھا۔ انھوں نے

دلیل کوشبه قرار دیا اور شبه کودلیل سجمه بیشے-

جوگروہ حق پرہاس کے خودر کی وجہ ہے کہ اس نے عباد نے وقربِ النی کا اہم ترین وسیلہ سجھا اور بید گمان کیا کہ کی افض کا وین اس وقت تک مکمل نہیں ہو تا جب تک وہ بحث و مباحثہ نہ کرے 'جس فض نے اللہ اور اس کے رسول کی تقدیق بلا بحث و دلیل کی ہو وہ یا قو سرے ہے مؤمن ہی نہیں ہے یا مؤمن تو ہے لین اس کا ایمان مکمل نہیں ہے۔ ایسا فض اللہ کا مقرب برہ نہیں ہو سکتا۔ ہیہ وہ یک ان فاسد جس میں جٹا ہوکر اس گروہ کے افراد نے عباد نے کا طم سیلے 'بید مثن کی کواس یا و کرنے اور ان کے وال کل کا افراد ہے جود کے کا طم سیلے 'بید مثن کی کواس یا و کرنے اور ان کے وال کل کا قرب ان کے وال کل کا قرب ان کے وال کا کا احساس جا تا رہا۔ یہ لوگ اس خام خیالی میں جٹلا رہے کہ ہم مجاولات کے ذریعے اللہ کا تقرب موسلے 'وہ ہور ہور ہور ہور ہور کہ ہم مجاولات کے ذریعے اللہ کا تقرب ماصل کررہے ہیں' طالا تکہ خالف پر غلب پانے اور اسے ساکت کرتے میں افتدار میں اور اللہ کے دین کا محافظ کہ کا لئے میں ہولئت ہور ہور ہور ہور ہور ہور ہور ہور ہور کے حالات پر نظر نہیں والی بحث ہور نے وہ ہمیرت اور بسارت ووٹوں پر پردہ ڈال وہ بی ہور نے قرن آول کے لوگوں کے حالات پر نظر نہیں والی ہور کے بین مور کی محالات کی محافظ کی بھر نہیں ہوگئی جن کی مسلم۔ این مسود کی بارے میں مرکار دوعالم صلی اللہ طیہ و سام کے اور ان کی اس ذمن کی نہ تھی 'کین ان لوگوں نے بھر ان کی محراف کے موال کی محراف کے اس مالے میں جو بی ہم مور کہتے تو مو موند کی محافظ کی محراف کے اور اس کے اور ان کی اس کہ ہو ہو کے۔ البتہ اگر اے کرائی پر معروبی تو موند دیا مسئوں' اور یہ ضرورت کی کہ دیتے آگ کہ مور ہوت وینا مسئوں' اور یہ ضرورت ہو کہ کہ دیتے آگا کہ میں اللہ تعالی میں اللہ تعالی میں اللہ تعالی مد سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم سے معتول ہوگئی کی وحوت وینا مسئوں' اور یہ بھر اس کی کہ اس کی گرائی کو اپنی انا مہ بالی رضی اللہ تعالی عند سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم سے بھر دور ہور ہور ہور کے اور ان کی اس کہ دورا کی کرو ت وینا مسئوں ' اور یہ کہ مین کرائی کو اپنی ان کر کہا تھا کہ میں اللہ تعالی میں اللہ تعالی مد سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم سے کہ اس کی ہورا کہ کرو ت وینا مسئوں ' اور یہ کرو ت وینا مسئوں ' اور یہ کرو تو دینا مسئوں ' اور یہ کرو ت وینا مسئوں کرو تو دینا مسئوں کرو تو دینا مسئوں کرو تو دیا مسئوں کرو تو دیا مسئوں کرو تو دیا

مِينِ مِنْ مَا مُنْ مُعَدُّمُ مُنَّا مُكَانُوا عَلَيْهِ إِلاَّا وَيُواللَّحِيْلِ (١)

کوئی قوم ہرایت کے بعد اس وقت تک گراہ نہیں ہوتی جب تک کہ اس میں جدال پیدا نہ ہو۔ ایک مرتبہ سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم اپنے اصحاب کے پاس تشریف لائے 'وہ لوگ کسی موضوع پر مجاولہ کررہے تھے اور ایک دوسرے سے جھڑرہے تھے 'یہ منکرد کھے کر آپ کو اس قدر فصہ آیا کہ چہومبارک سرخ ہوگیا جمویا رضاروں میں انار

<sup>(</sup>١) يدروايت كتاب العلم اوركتاب آفات اللَّان عي كذرى --

Y+A

احياء العلوم جلدسوم

كوان نجو درية مح بول اس مالت من آپ ار شاد فرمایا به الله بعضه بِبعض أنظرُ و اللي مَالْمِرْتُمُ الله بعضه بِبعض أنظرُ و اللي مَالْمِرْتُمُ اللهِ بعضه بِبعض أنظرُ و اللي مَالْمِرْتُمُ بعضه بِبعض أنظرُ و اللي مَالْمِرْتُمُ بعض الله بعض الل

کیاتم اس لئے بیعے مے ہو اکیا تہیں اس بات کا تھم دیا گیا ہے کہ کتاب اللہ کے ایک مے کودد سرے سے مراؤ میں اس بات کا علم دیا جارہا ہے اس کراؤ میں اور جس چیزے منع کیا جارہا ہے اس سے باز رہو۔

آپ نے صحابہ کرام کو چوال ہے منع فرمایا 'عالا نکہ وہ مجت اور جدال میں کا بل سے ' پھرانموں نے سرکار دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا کہ آپ تمام ملتوں کی طرف مبعوث ہوئے۔ لیکن بھی کی ملت کے افراد کی مجل میں جاکر بچار لے کی نیت ہے نہیں بیٹے ' نہ کسی کو الزائی جواب دیا ' نہ ساک کیا ' نہ کسی بات کی تحقیق کی اور جمت کی ' نہ اعزاض وارد کیا ' نہ اس کا جواب دیا۔ اگر مجادکہ کیا بھی تو صرف اس قدر جو قرآن پاکئی تازل ہوا' زیادہ بحث نہیں کی ' بیوں کہ زیادہ بحث کرنے ہے گا طبین کے زہن منتشر ہوئے ہیں اور ان کے دلول میں طرح طرح کے شکوک' خیالات اور اعتراضات پدا ہوتے ہیں۔ آپ نے مناظرے اس لئے نہیں کئے کہ آپ فن مناظرہ سے واقف نہیں تھے یا اپنے اصحاب کو اس فن کی تعلیم دینے پر قادر نہیں تھے' ایما نہیں تھا بلکہ آپ ان تمام امور پر کمال قدرت رکھتے تھے' اصل ہے کہ ذی شعور لوگ اس طرح کے فون ہوگا' اس طرح آگر روئے زمین کے تمام افراد تمام انسان نجات پائیں اور ہماری قسمت میں ہلاکت کمی جائے تو نہمیں کیا فائدہ ہوگا' اس طرح آگر روئے زمین کے تمام افراد کی سوجا کی اور ہمارے اور ہلاک ہوجا کیں اور ہماری قسمان کی تحریر' تر تیب اور تدوین میں اپنی عمریں ضائع نہیں کہیں بہیں بھی اپنی عمریں ضائع نہیں بھی اپنی عمریں ضائع نہیں بلکہ انھیں ایے کاموں میں صرف کرتا جائے جو قیامت کے دن نفع دیں گے۔ وہ ودن انتائی افلاس اور اختیاج کادن ہوگا' ہمیں ایے مشاغل ہے اجتناب کرتا چاہئے جن میں خطرے اور ہلاکتیں ہیں۔

پھر ہم یہ بھی دیکھتے ہیں تہماری بحث سے متأثر ہو کربد عتی اپنی بدعت نہیں چھوڑ تا بلکہ اس کا تعقب اور بردہ جاتا ہے اور خصومت کے باعث اس کے مبند عانہ اعمال میں تشدّد پر اہوجا تا ہے 'اس صورت میں مخالفین کے ساتھ بحث کرنے سے بہتریہ ہے کہ اپنے نفس سے مخاصت کی جائے تاکہ وہ آخرت کے لئے دنیا چھوڑ سکے یہ اس حال میں ہے جبکہ مجادلت اور مخاصت کی اجازت فرض کی جائے اوران میرس جبکہ ممانعت وارد ہے کمی کو مجادلے کے ذریعے سنت کی طرف بلانا ایک سنت ترک کرکے دو سمری سنت کا طالب ہونا ہے۔ اس لئے بہتر ہی ہے کہ تم اپنے نفس پر نظرر کھواور اس کی ان صفات کو موضوع بحث بناؤ جو اللہ کو ناپندیا بیند ہیں تاکہ اچھی صفات نفس میں رائخ ہو سکیں اور بری صفات زائل ہو سکیں۔

واعظین کا مغالط : ایک فرقد ان علاء کا ہے جو وعظ اور تذکیر میں مشغول ہیں 'ان میں بھی وہ لوگ اعلیٰ مرتبے پر فائز ہیں جو نئس کے اخلاق اور قلب کی صفات مثلاً "خوف' امید' مبر' شکر' توکل' زُید' یقین' اخلاص' صدق وغیرہ پر کلام کرتے ہیں' یہ لوگ بھی مغرور اور فریب خوردہ ہیں' ان کا خیال یہ ہے کہ جب وہ ان صفات پر تفکلو کرتے ہیں اور مخلوق کو ان کی طرف بلاتے ہیں تو ان کے مغرور اور فریب خوردہ ہیں' صالا نکہ اللہ کے نزویک ان میں ایک بھی صفت نہیں ہوتی اور اگر کوئی صفت تھوڑی بہت ہوتی ہی ہوتی ہی ہو تا ما آدی میں بھی بائی جاتی ہے' اس میں ان کی کیا خصوصیت ہے؟ ان کا غرور برا شدید ہے ہیوں کہ یہ اس میں ان کی کیا خصوصیت ہے؟ ان کا غرور برا شدید ہے ہیوں کہ یہ اس میں اگر میں ہیں اگر سے ہیت کرتے ہیں 'وہ یہ سمجھتے ہیں کہ اگر ہم نے علم مجت میں ہواور کمال پیدا کیا ہے تو ہم اللہ سے محبت کرتے ہیں گر

7.4

احياء العلوم جلدسوم

ہم اخلاص کی بار بیوں سے واقف ہیں تو ہم محلص مجی ہیں اگر ہمیں نفس کے مخلی حیوب کی اطلاع ہے تو ہم ان حیوب سے دور بھی ہیں'اگر ہم اللہ کے مقرب بندے نہ ہوتے تو ہیں قرب اور بعد کے معنی کیے معلوم ہوتے اسلوک کی وادی ملے کرتے اور اس وادی کی رکاوٹوں کو میور کرنے کا طریقہ کیے آ گا؟ اس طرح کی خوش خیالیوں میں جٹلا بیا محض اسپنے آپ کو خاتفین کے دمومیں شار كريات مالانك علوق خدا مي جس قدر مطمئن وه ب اس قدر مطمئن كوكى ودمرا نظر دس الا وه اسيخ آب كو راجى سمعتا ب مالا کلہ وہ مغرور ہے۔ وہ یہ سمحتا ہے کہ میں اللہ تعالیٰ کی تعنا وقدر پر راضی ہوں محرحقیقت میں وہ اس کے فیملوں سے تاراض ہے وہ متوکل مونے کا دعویٰ کرتا ہے لین آسے اللہ سے زیادہ عزت عاد الله اوردد سرے اساب دنیا پر احکاد ہے وہ اخلاص کا مرق ہے جبکہ اظام اسے چھوکر بھی نہیں گزرا بلکہ جب وہ اظام کے موضوع پر کلام کرتا ہے تب بھی دل میں عظم نہیں ہو آئ اسی طرح جب وہ ریا کا ذکر کرتا ہے تو اس میں ہی ریا کاری کرتا ہے تاکہ لوگ سے سمیس کہ اگر واحظ صاحب علم نہ ہوتے تو انمیں ریا کے دقائق کا علم کیے ہو تا وہ ول میں دنیا کی رقبت رکھتا ہے اور لوگوں کو ترک دیتا کی ترخیب دیتا ہے وہ لوگوں کو اللہ کی طرف بلا آے اور خود اس سے دور بھا گا ہے وہ دو سموں کو اللہ سے ڈرا آ ہے اور خود اس سے بے خوف ہے ، بھا ہر اللہ کا ذکر کر آ ہے مالا تکہ اسے بھولے ہوئے ہے اورون کو اللہ سے قریب کرتا ہے اور خودود سے۔ود سموں کو اخلاص برابھار تا ہے اور خود غیر علم ہے عرب اوصاف کی ذمّت کرتا ہے اور خودمتصف ہے۔ معتدین کولوگوں کے ساتھ اختلاط سے روکتا ہے اور خودان کی طرف ائل رہتا ہے۔ اگر کوئی اے محلی و مظیم بیٹنے ہے دوک دے آیہ نین اپنی دسعت کے بادھ داس پر تک ہوجائے وہ ب دعویٰ کرتا ہے کہ میرامقعد علوق کی اصلاح ہے مالا تکہ اگر اس کا کوئی ہم مقر مرقع خلائق بن جائے اور اوگ اس کے دست حق پر بیعت ہوکراملاح پانے لکیں قوارے حداور فم کے مرحائے اور اگر اس کے پاس المدرفت رکھنے والوں میں سے کوئی فض اس کے کسی معاصری ذرا تعریف کردے تو وہ اس کی نظر میں بدترین آدی قرار پائے۔

فلامہ یہ ہے کہ محمد اوک ان مفات کو معیار بناکرائے الس کو جائیج اور پر کھتے ہیں اور حقیقی اوصاف کے طالب ہوتے ہیں ' وہ صرف ظاہر کی بناوٹ پر قانع نہیں ہوتے ' بلکہ اللہ سے محمل مد کرتے ہیں اور مفاللے میں جملا ہونے والے اپنے بارے میں

اچھا گمان کرتے ہیں 'جب آخرت میں ان کا حال کھلے گاتب وہ رسوا ہوں مے 'رسوا کیا ہوں مے دونرخ کا اجد من بنادیے جائیں عے اللف كى شدّت سے آئتى يا ہر آجائيں كى اوروہ الميں لے كر آك يں اس طرح چكر لكائيں مے ،جس طرح كدها چكى تے كرد چكراكا آب، جيساكه مديث شريف مين وارد ب-اوريه مزاا نمين اس لئے دى جائے گى كه دودد مرول كواچھ كامول كا عم دية بي ليكن خود الحقع كام نس كرت و مرول كو شرب مع كرت بي اور خود شريس جنا بي-

ان لوگوں کے معالم کی وجہ یہ ہے کہ یہ لوگ محبت وفو الی اور رضا ، نفضا کے کھ اثرات اپنے دلوں میں رکھتے ہیں اور ان معانی میں اعلی درجات کے بیان پر قادر ہیں اس لئے یہ گمان کرتے ہیں کہ ان معانی کی وضاحت اور توریح رہم اس لئے قادر ہیں اورلوگوں کو ہم سے نفع ای لئے ہو تا ہے کہ خود ان معانی سے متصف ہیں عالا تکہ پہلے اضیں یہ بات سوچنی چاہئے متی کہ لوگ مارا کلام تول کرتے ہیں اور کلام معرفت اور زبان پر جاری ہونے کی وجدسے وجودیں آیا ہے اور معرفت کھنے سے عاصل ہوتی -- ان تمام باوں سے یہ کیے وابت ہو تا ہے کہ ہم اس صفت سے متصن بھی ہیں جس کا ہم نے علم ماصل کیا ' مرود ہاری زبان رجاری ہوئی اور لوگوں نے تول ک-عام مسلمان اور اس عالم میں فرق ی کیا ہے، جس طرح وہ بے فون ہے ای طرح اسے بھی کوئی خوف سیس ،جس طرح وہ محبت اللی سے محروم ہے ای طرح یہ بھی اللہ تعالیٰ کی محبت سے خالی ہے ، اگر فرق ہے تو صرف بیا کہ عام مسلمان بیان کی قدرت نیس رکھا 'یہ رکھا ہے الین قدرت بیان سے کام نیس چانا بلکہ اس صورت میں تو یہ امکان ہے کہ اسکی ب خونی بیم جائے ، مخلوق کی طرف میلان میں اضافہ موجائے اور دل میں روش مجت الی کی عم اند پر جائے اس عالم کی مثال ایسے مریش کی سے جو آبا مرض بھی امچی طرح بیان کرسکاہ اور دوا محت اور شفاع بیے موضوعات پر بھی نمایت تصبح و بلغ منتكو كرسكاني ورسرے مريض ند وفاد صحت پر كلام كريجة إن ند مرض كے اسباب ورجات اور امناف پر روشن وال كيت ہیں کیے مریض مرض کے وصف میں دو سرے مریضوں کے برابرہ اگر اس میں اور دو سرے مریضوں میں فرق ہے تو مرف یہ کہ دہ ر فتى معلوات ركمتاً ب ليكن محت كى حقيقت سے واقف مور لا كايہ مطلب نيس موسكا كدوه محت مند ب الركوئي مريني ايا سجمتا ہے تو یہ انتائی جمالت ہے۔ یکی فرق خوف مجت وکل ، زید اور دو سری مفات کے علم رکھنے والوں اور ان سے متعف ہونے والوں میں ہے۔ مفات کا علم رکمنا ایک چیزے اور ان سے متصف ہوتا دوسری چیزے ، جو محض ان دونوں کو ایک سمحتا ہے اس کی مانت میں کوئی شبہ نہیں۔ یہ ان واعظین کامال ہے جوب میب اور بداغ کام کرتے ہیں اور ان کے خطاب کا طرز وق ہے جو قرآن و مدیث کا ہے :

واعظین کی دوسری صنف واحمین کاایک گرده ایا ہے۔ جنوں نے وعدو تذکیرے طریق واجب سے عدول کیا اکر ان کا دجود نادر کما جائے تو معے ہے ، ہوسکتا ہے ملک کے اطراف میں کمیں ایسے واقع بل جاتے ہوں ، لیکن ہم ان سے واقت نسي بيں-ان داعظوں كا طريقة ير ب كر وه لوكوں كونى نئى باتيں ساتے كے جموتے تھے كرتے بيں اور ايسے اليے كلمات زبان سے نکالتے ہیں جونہ شرعاً متح ہوتے ہیں اور نہ ازروے مثل درست ہوتے ہیں۔ بعض لوگ مقفی اور متح الفاظ اور جملے استعال كرتے بين اور دليل مين دمال و فرق كے فليظ أشعار كاكاكر پرجتے بين اور مقعد مرف يه مو ما ہے كه ان كاو مظامن كرلوگ ب مال موجائيں 'روئيں اور چين چلائيں 'يه لوگ انسانوں كے شيطان ہيں۔ خود بحي راو برايت سے بيطے موت بي اور دو سرول کو بھی مراہ کرتے ہیں' اس سے پہلے کروہ کے واقع اگر چہ خود ہدایت پر نتیں تھے 'لین دو سروں کی اصلاح کردیتے تھے 'ان کے واعظ مجم ہوتے تھے 'اور یہ لوگ خود بھی راوح ت سے انجاف کرتے ہیں اور علون کو بھی لفظ رجاء کے من گورت معانی بیان کرکے غور ہاللہ میں جلا کرتے ہیں ان کے کلام سے سننے والوں کو معاصی پر جرآت ہوتی ہے اور ان کے دلوں میں ونیا کی رخبت بدمتی ہے ا خاص طور پر اس وقت جب که ومظ کو بهترین پوشاک بین کراور حمده سواری پر سوار بوکر مجلس ومظ میں پنچا بو اس لئے که اس کی

4.4

احياء العلوم اجلد سوم

ہدیئت اور از سرتاپا وجود دنیا میں اس کی شدّت حرص پر دلالت کرتا ہے' اس مغور کے کلام سے اس قدر فائدہ نہیں ہو تا بعثنا اس کی دیئت کے مشاہرے سے نقصان ہو تا ہے' بلکہ فائدہ ہو تا ہی نہیں ہے' سننے والوں کی ایک بدی تعداد اپنی جمالت اور تاوانی کی وجہ سے مگراہ ہو جاتی ہے۔

و اعطیں کا ایک اور گروہ ان میں ایک گروہ وہ ہے جو دنیا کی ذخت کے سلطے میں وارد ہزدگوں کے اقوال یاد کرلیتے ہیں 'وہ صرف اقوال کے الفاظ یاد کرتے ہیں 'ان کے معانی کا اطاحہ نہیں کرتے 'کھر بعض وحظ کو منبول پر 'بعض محرابوں اور بعض بازاروں کے اندرا ہے ہم نشینوں کے طنوں میں ان کلمات کا اعادہ کرکے یہ جھتے ہیں کہ ہم اپنی اس خصوصیت کی وجہ ہے کہ ہمیں ہزرگوں کے اقوال یاد ہیں 'بازاری لوگوں' لفکریوں اور عوام کے دو مرے طبقوں سے متازیس' ہم اپنے مقصد میں کامیاب ہیں ' مغفرت خداد ندی ہمارے شامل حال رہے گی ہم اللہ کے عذاب سے محفوظ رہیں گے خواہ اپنی ظاہروہا طن کو گناہوں سے نہ بھائیں ' غلامہ یہ ہے کہ ان کے زدیک صرف نیک لوگوں کے اقوال یاد کرلینا ہی منفرت کے لئے کافی ہے۔ مابقہ کروہ کی طرح اس کروہ کا خور بھی واضح ہے۔

صدیث کی تخصیل میں مشغول علماء اس فرقے کے لوگ اپنے اوقات علم حدیث میں صرف کرتے ہیں اینی دوایات سنتے ہیں اور میں این دوایات سنتے ہیں اور میں این میں بعض ایسے بھی باہمت ہیں جو ملکوں ملکوں محمومت ہیں اور شیورخ حدیث کی تلاش میں دَروَر کی خاک چھانتے ہیں اور ان سے احادیث سنتے ہیں ماکہ یہ کہ سکیں ہم نے فلاں میں کو دیکھا ہے اور ہمارے پاس ایسی اوفی اوفی سندیں ہیں جو دو سرے علماء کے ہم نے فلاں میں کو دیکھا ہے اور ہمارے پاس ایسی اوفی اوفی سندیں ہیں جو دو سرے علماء کے

یاس سیس بیں ان کے خودر کی کی صور تی ہیں۔

ایک صورت یہ ہے کہ ان کی مثال ان لوگوں کی سے جو اپنی پہٹ پر کتابیں لادلیں 'وہ صرف کتابوں کی درق مردانی کرتے ہیں يعنى سنة اور نقل كردية بين مديث كم معانى محيد بروجد مين دية ان كياس مرف نقل الفاظ كى صلاحيت ب والا كلمدوه یہ مان کرتے ہیں کہ ماری بخش کے لئے محل اقل کردیای کانی ہے۔ دو سری صورت یہ ہے کہ جب وہ مدیث کے معنی نہیں مجعة تواس رعمل كياكرين مع البعض معنى مجى مجعة بين اس كم باوجود عمل نيس كرت تيسرى صورت يد ب كدوه فرض عين علم سے تارک ہیں اور فرض میں علم بیہ کہ قلب کی باریوں کا طریقہ علاج سیماجائے۔ اس سے بجائے وہ روایات کی تحقیراور عالى أساد جمع كرتے ميں منهك بين والا تك اس ان ميں سے كسى جزكى ضورت نيس ب- چونفى صورت يہ ب ك حديث سفت ہیں کین باع کی جو شرائط ہیں ان پر عمل نمیں کرتے۔ محض ساع ہے اگرچہ کوئی فائدہ نمیں لیکن مدیث کے اثبات تک پہنچے میں ساع ی بدی اہمیت ہے۔ اس لئے کہ جب مدیث کی صحت ابت موجاتی ہے تب اسے سمجا جاتا ہے اور سمجنے کے بعد عمل کیا جاتا ے اسے معلوم ہواکہ پہلے سام ہے ، پر تقیم ہے ، پر حفظ ہے ، پر اس کی اشاعت ہے۔ انموں نے صرف ساع پر اكتفاكيا اور ساع بمي ايها جي حقيق نه كما جاسك بد ايها بي جيد أيك بير مني في كالمي من حاضر مو اور مديث رده عي في ماحب سونے میں مشغول ہوں اور بچہ کمیلنے میں لگا ہو ، پھر بچ کانام سامعین کی فہرست میں لکھ لیا جائے ، جب وہ بچہ بوا ہو تو شیا کی جكد سنجال اوريد دعوى كرے كد بحد سے مديث سن جائے ، بعض بالغ ماضرين بحي غفلت اور ب وجبى ميں بنج سے كم نسيس موت نه مج طور پر سنتے ہیں نه توجه دیتے ہیں نه منبط و تحریر میں اہتمام کرتے ہیں اللہ مجمی باتوں میں اور مجمی لکنے میں مضغول ريخ بير-اكر شي ساحب الفاظ من تغيرا تعيف كدين والمعين معلوم بمي ندمو يد تمام بالين فود اور جالميت كي بين مديث ك باب من اصل بد ہے کہ رسول الله صلى الله عليه وسلم سے سے اور اس طرح يادكرے جس طرح سے محراس طرح دوايت كرے جس طرح حفظ کرے اس سے معلوم ہوا کہ روایت کی بنیاد حفظ پر ہے اور حفظ کی بنیاد ساعت پر ہے اگر رسول اللہ صلی الله علیہ

4.4

احياء العلوم أجلد سوم

وسلم سے نہ س سکے تو ان محابہ سے سے جنموں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سی ہو'یا ان آبعین سے سے جنموں نے محاب کرام سے سی بیں۔ راوی سے کسی عدیث کا سنتا ایسانی ہے جیسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سنتا اس لئے رحمیان سے سنتا اور سن کر حفظ کرتا اور حفظ کے مطابق اس طرح روایت کرنا ضوری ہے کہ اس میں ایک حرف کی بیشی نہ ہواور اگر کوئی محفی اس میں بچھ تبدیلی کردے یا بیان کرتے میں کوئی غلطی کرے تو حفظ کرتے والا اس سے آگاہ ہوجائے۔

حفظ صدیث کے دو طریقے ہیں : ایک طریقہ تو یہ ہے کہ تم دل سے یاد کو اور ذکر و کرار پر داو مت رکو ہیں اپ کو روز متو کا مقوم کے جالات میں کان پڑی یا تیں یا دکر کی جاتی ہیں اور اخیس دل میں تازہ رکھا جاتا ہے وہ مرا طریقہ یہ ہے کہ جس طرح سنو اسی مقوم کے جاتھ نہ گئے دوجو اس میں تغیر طرح کی لئے وہ وہ اس میں تغیر کرے 'خاف ہے کو کئی ہی طریقہ اختیار کر کو خواہ دہ مجوع سور عظت کا تعرب کے مناف ہوگی ہی طریقہ اختیار کر کو خواہ ہوگی سنور معربی اپنے ماتھ رکھویا محفوظ جگہ رکھ دو مخاطب اس کے ضروری ہے کہ اگر تمہارے علاوہ کی کا جاتھ اس مجموع ہیں ہوئے گیا تو وہ اس میں تحریف کر سکتا ہے اور کیوں کہ خود حفاظت کا اہتمام نہیں کیا تحریف ہوئی ہوئی ہے۔ بسرحال حفظ حدیث کے یک اہتمام نہیں کیا تحریف ہوئی ہے۔ بسرحال حفظ حدیث کے یک دو ایات میں کیا تحریف ہوئی ہے۔ بسرحال حفظ حدیث کے یک دو ایات میں کیا تحریف ہوئی ہے۔ بسرحال حفظ حدیث کے یک دو ایات میں کیا تحریف ہوئی ہے۔ بسرحال حفظ حدیث کے یک دو ایات میں کیا تحریف ہوئی ہے۔ بسرحال حفظ حدیث کے یک دو ایات میں کو اور نہ کئی کی دو ایات میں اور نہ کئی اور نہ کئی کی دو ایات کی مرف اور کی ایات کی دو کہا اس کے آتھ کے 'کرتم کے نہ دو ایات کی دو کہا اس میں وہ دو ایت بھی کہا کہ دو ایات کہ ہوگیا ہو ' ہو کہا ہو ' ہو کہا کہ کہ ہو سکتا ہے کہ اس دوایت بھی کوئی تحریف ہو گئی نظ فریادہ یا کوئی نظ فریل کی تحریف ہو گئی اور نہ بھی ہو کہ ہو کہا ہو ' ہو کہا کہ کہ ہو کہا ہو ' ہو کہا کہ کہ ہو کہ ہو کہا ہو ' ہو کہا کہ کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو کہا ہو ' ہو کہا کہ کہ ہو کہ ہو

وُلاَ تَقَفُ مَالَيسَ لَكَ بِمِعِلْمُ (پ٥٥ رم آيت٣٠) اورجس بات كي جُه كو محقيق نه بواس پر عمل مت كر

اس سے معلوم ہوا کہ اگر اس زمانے کے شیوخ حدیث یہ دعویٰ کریں کہ ہم فلاں مجموعہ روایات کی فلال فلال حدیثیں فلال فلال نی سے سی ہیں اور ساعت کی ندکورہ بالا دو شرفیں نہ پائی جائیں تو ان کا دعویٰ باطل ہے ' سننے کا کم سے کم درجہ یہ ہے کہ تمام کتاب کی ساعت کے وقت کان پوری طرح متوجہ رہیں اور جو کچھ سنے یا دہمی ہوتا جائے ' اس لئے کہ اگر بالغرض اس میں کوئی تبدیلی ہوتو فوراً سامنے آجائے۔

آگر ساع کی میہ صورت جائز ہو کہ خواہ پیہ سنے 'یاغا فل' یاسویا ہواانسان' یا کمی دو سرے کام میں مشغول ہی سب سنے اور
پڑھنے والے سمجھے جائیں گے تو اس شیر خوار بچے اور مجنوں کو بھی حدیث کا سامع قرار دینا چاہئے جو مجلس علم میں موجود ہو اور بالغ
ہونے کے بعد بچے سے 'اور ہوش میں آجانے کے بعد مجنوں سے لوگ روایت بھی کریں' طالا تکہ اس صورت کو کوئی بھی جائز نہیں
ہتا۔ اب اگر کوئی ہخض اسکے جواب میں یہ کے کہ شیر خوار بچ کا سنتا اس لئے معتر نہیں کہ نہ وہ سمجھتا ہے اور اگر کوئی ہخض جرات سے کام لے کریہ
اس سے کمیں گے وہ غافل آدی جو لکھنے میں مشغول ہے کب سمجھتا ہے اور یاد کرتا ہے۔ اور اگر کوئی ہخض جرات سے کام لے کریہ
کے شیر خوار بچ کا سنتا بھی جائز ہے تو ہم اس سے یہ کمیں گے کہ پھر پیٹ کے بچ کا سنتا اور سمجھتا ہمی معتر ہونا چاہئے اور اگر کوئی
شیر خوار بچ اور پیٹ کے بچ میں یہ فرق کرے کہ پیٹ کا بچہ آواز نہیں سنتا اور شیر خوار بچہ سنتا ہے تو ہم کمیں گے کہ یہ فرق بھی

11•

اشياءالطوم كجلاسوم

ساع کی تعریف: ساع کے باب میں اصل اصول یہ دوایت ہے ' سرکار دوعالم صلی الله طید وسلم نے ارشاد قرایا :-نفتر الله اِمْرُ اُسَمِعَ مَقَالَتِنی فَوَعَاهَا فَأَوَّاهَا كُمَّا سَيَعَهَا (ترمذی ابن ماجد- ابن مسود)

اللہ تعالی اس مخص کو مرخ رد کرے جس نے میرا قول سنا اسے سنایا اسے یاد کیا اور جس طرح سناسی طرح مذاب ا

اگر کمی فض نے سابی نہ ہو تو وہ اس طرح کیے اوا کرسے گا جس طرح سنا ہوئیہ فود کی ہدترین تھم ہے اور اس بی موجوده

زائے کے لوگ کوت ہے جاتا ہیں اگر لوگ اختیاط کریں اور جاتا ہو تحقیق ہے کام لیں تو اخیس تواوہ ترخیون حدیث ایے بی

لوگ بلیں کے جنوں نے بچن میں خفلت کے ساتھ اجادیث سی ہوں۔ گر کیوں کہ مور تین کو جاہ و منصب اور مقبولیت حاصل ہے

اس لئے وہ بچارے ڈرتے ہیں کہ کمیں اس طرح کی سخت شرائط عائد کرنے ہے ان کے حلقہ درس بی شرکت کرنے والوں کی تعداد

مرح کی ایک حدیث بھی نہ نظے تو رُسوا ہوتا ہوئے ہی کم نہ رہ جائیں جو اس شرط کے ساتھ سی گئی ہیں ، بلکہ کیا مجب کہ اس
طرح کی ایک حدیث بھی نہ نظے تو رُسوا ہوتا ہوئے ہی کہ در مسل انگار اور جاہ پہند محق تیں نے قبول مواجت کے لئے صرف یہ
شرط لگائی ہے کہ آواز ہے ، خواہ یہ نہ جمتا ہو کہ سانے والے نے کیا کما ہے ، اگرچہ وہ اس طرح کی شرائط لگاتے ہیں لین اس
سلط ہیں ان کی رائے محتر نہیں ہے ، کیوں کہ سام کی صحح تعریف انحیں معلوم نہیں ، اصطلاح سازی کا کام ان کے دائرہ افتیاری
میں نہیں آئ ، بلکہ یہ طاح اصول فقہ کی ذشہ داری ہے۔ اور ہم نے جو شرائط تحربے کی ہیں وہ اصول فقہ کے اجرین کی بیان کردہ ہیں۔
میں نہیں آئ ، بلکہ یہ طاح اور کی الا ترائط کریں گائی میں منہ میں ضائع کریں گے ضوریا ہوت ہیں اور اس کے میار کیا ہو جائے ، چنانچہ دواج ہی میں ضائع کریں گے ضوریا ہوت ویا اس میں میں میں میں جو سے عافل رہیں گے۔ ان طاح کی مجھ میں یہ بات نہیں آئی ، علی میں صائع کریں گے ضوریا ہوت ہوت کی جو میں ہوئے اس میں حاضر معسودے ، کیا میں می مدے می مربور کے لئی ہوجائے ، چنانچہ دواج ہے کہ ایک بردگ کسی محدث کی مجل میں اس میں حدے کہ ایک بردگ کسی محدث کی بھی میں ہوئے اور سب سے پہلے یہ مدے شرکی گائی ہوجائے ، چنانچہ دواج ہو کہ ایک بردگ کسی محدث کی مجل میں ہوئے۔

مِنْ حُسْنِ إِسْلَامِ النَّمَرُ وَتَرْكُمُمَالًا يَعْنِيُهِ (رَمْن - ابن اجد - الاجرية) ادى كاسلام كى في يدكروه لايني في بن ترك كدى-

نوی سُمَاعُ اور لغوی: ایک فرقد ان علاء کا ہے جو نو سُمامی اور افت میں مضغول ہر کرمنا لفے کا شکار ہیں اور خود کو ناجی سجھتے بی موانی نجات کے لئے یہ دلیل پیش کرتے ہیں کہ دین کا ہدار کتاب اللہ اور مدیث رسول اللہ پر ہے اور ان دونوں کا مدار علم

MH

احياء العلوم جلدسوم

النت اور علم نورب، ای لئے ہم ای عمری نواور افت ی باریکوں اور شعروشامی کی دقیقہ سنیوں میں صرف کرتے ہیں۔ ان ک مثال ایی ہے جینے کوئی مخص اپن تمام مرحدف کی تھے و تحسین الماء کی در تھی اور انتظا کی خوبصورتی میں صرف کردے اور پر کمان كرك كر ملوم لكم كرياد ك جات بين اس لئے پہلے لكن عاصل كرنا جا ہيد- أكر اس على موتى قوده مرف اتنا لكمنا سيكتنا جس سے اکمی ہوئی عبارت پڑھ سکے اس سے زیادہ سکھنا مقدار کفایت سے زیادہ ہے۔ اس طرح آگر ادیب کے پاس مقل نام ی کوئی چیز موتووہ یہ سوسے کہ عملی زیان ایس بی جیسے تری اور مندی زبان - عملی زبان کی تحصیل میں وقت مناکع کرتے والا ایسا جیسے كوكي فخص تركي اور مندي زبان سيمن مين وقت منالع كرے 'اكر ان دونوں من كوئي فرق ب تووه يد كد عربي زبان من شريعت وارد ہوئی ہے اس لیے اگر کوئی شریعت کا علم عاصل کرنے کے لئے علی سیکمنا جائے واسے مرف ان کلمات فرید کا علم عاصل کرنا عابية مو قرآن و مديث من وأرد موت بين اور اس قدر نوى قواعد يكه جن كالعلق تاب وستت ، لا مناى ورجات تك سيكمنا أور ننون مي مرائي ماصل كرنا بيار ب- اس كى كوئى مرورت نسي ب- مراكر كوئى فنص مرف ان ننون كى تحصيل براكتفا كرے اور معانی شريعت كے علم اور ان پر عمل سے اعراض كرے توب مغرور ب كلك اس كى مثال اليك بے جيسے كوئى مخص اپني تمام عرحون قرآن کے خارج کی تھی میں لگادے اس لئے کہ حوف سے مقسود معانی میں حوف برتن اور اللہ ب کی طرح میں اگر کوئی قعض مغراء کے اِذالے کے لئے سکنجدین پینے کا ارادہ کرے اور وہ برتن صاف کرتے بیٹے جائے جس میں سکنجن پینی ہے اور ای کی مغانی میں لگا رہے۔ وہ مغرور جاہلوں میں شامل ہے۔ادب افت منحو اور قرأت اور مخارج حروف کی تدقیق و مختیق میں مشغول مونیوالے علاء کی مثال بھی الی بی ہے کہ وہ ظروف و الات کو چکانے اور صاف کرنے میں لکے رہے ہیں اور جو پچھ ان ظروف میں ہے یا ان آلات سے حاصل ہو نیوالا ہے ان سے گریزاں ہیں۔ ان لوگوں کو سجمنا چاہیے کہ بھڑن مغز عمل ہے اور عمل کی معرفت پوست کی طرح ہے ، یہ بھی اپنے سے پہلے والے کی بدنست مغزے اور اس سے پہلے الفاظ کاستا اور انھیں یاد کرناہے ، یہ معرفت من كى بدنست چھلكا ہے اور اپنے سے پہلے كى بدنست مغزہ اور وہ سے لفت اور نو و مرف كے مسائل كاعلم 'اور اس سے پہلے بالائی چھلکا ہے ہے حدف کے مخارج کاعلم۔

ان درجات میں سے کسی ایک درجہ کو آخری درجہ سجھنے والا فریب خوردہ ہے الآیہ کہ وہ ان درجات کو اور پینچنے کی سیر میاں تصور کرے اور اس کے درجہ میں کے مغز تک تصور کرے اور اس کے درجہ میں کہ عمل کے مغز تک پہنچ جائے۔ یہ محض اپنے قلب اور اعمال کی اصلاح اور المحس کا طالب ہے کش سے بھی میں کام لیتا ہے اور اعمال کی اصلاح اور المحس آفات سے بچانے میں زندگی مرزار تا ہے۔

تمام شرى عُلوم سے عمل مقعود ہے 'باتی نمام علوم اس کے خدام ہیں اور بنزلۂ وسائل ہیں 'محض چیکے ہیں 'بالائی سطح پر ویخیے کے لئے ذیئے ہیں۔ جو محض اس مقصد تک نہ بہنچ سکے وہ ناکام ہے خواہ وہ مقصد سے قریب منزل تک جا پہنچا ہو 'یا بعید ترین منزل میں ہو۔

کول کہ یہ علوم شریعت سے متعلق ہیں اس لئے ان علوم کی تخصیل میں معروف لوگ یہ سیجھتے ہیں کہ ہم شرقی علوم حاصل کردہے ہیں اور یہ ہماری مغفرت کے لئے کائی ہیں۔ جن علوم کا تعلق شریعت سے نہیں ہو تا جیسے طِب مساب و فیرو'ان کے ہارے میں یہ احتقاد نہیں ہو تاکہ ان سے ہماری مغفرت ہوگی'ای لئے ایسے علوم سے شرقی غلوم کی بہ نبست غرور بھی کم ہو تاہے۔ اس میں شک نہیں کہ تمام علوم شرق محمود ہیں'لیکن بعض اس لئے محمود ہیں کہ وہ مغز کا بالائی چھلکا ہیں اور بعض اس لئے محمود ہیں کہ وہ مغز تک پہنچنے کا وسیلہ ہیں۔ اس سے معلوم ہوا کہ پوست کو مقصد سیجھنے والا مغمور ہے۔

فقہاء کاغرور : فن نقد کے ماہرین کاغرور دو سرے اہلِ علم کے غرور سے بہت زیادہ ہے۔ دویہ سیحتے ہیں کہ بندگان خدا سے متعلق جو فیصلے ہم کردیتے ہیں وہی اللہ تعالی کے یہاں ہوتے ہیں 'اس غلط فنی میں جٹلا ہو کردہ لوگوں کے حقوق پامال کرتے ہیں اور

طرح طرح کے حیلے برانے تراشتے ہیں مہم الفاظ کی مجے فلد تأویلیں کرتے ہیں افوا ہرے دھوکہ کھاتے ہیں اور فیصلہ کرنے میں غلطی کرتے ہیں اس طرح کی غلطیاں خطاء فی الفتوی کے قبیل سے میں اور اکثرواقع ہوتی ہیں محربہ خود ساختہ فتیہ جان بوجد کر فلط نملہ کرتے ہیں اور پھریہ سمجتے ہیں کہ جو پچھ فیملہ ہم لے کیا ہے وہی فیملہ اللہ تعالی کے یمال ہوا ہے۔ ان کے تو تات کی پچھ مثاليس بيريس-

الله الكافتولى يدكه أكر عورت ابنا مرمعاف كرد عقواس كاشو برالله ك يمال برى ب عالا تكديد خيال علا ب بااوقات شوہرائی ہوی کے ساتھ غلا سلوک کر آ ہے اپنی بداخلاقی ہے اس پر قبائے حیات تک کردیتا ہے اس لئے وہ اس سے مجات پانے كے لئے مرمعان كري ہے اگرچه اس فرمعاف كيا ہے ليكن خوشي كے ساتھ نيس كيا الله تعالى فرما اسے : فَإِنْ طِبْنَ لَكُمُ عَنْ شَنْعٌ مِنْهُ نَفُسًا فِكُلُوْهُ هَوْيَنَّا مَرِينًا (بْ٣٥٣ آيت ١٩) ان آگردہ بی بیان خوشدل سے چھوڑدیں تم کو اس مرمن کا کوئی جزو تو تم اس کو کھاؤ مزہ دار خوشکوار سجھ

اس سے معلوم ہوا کہ مرمعاف کرنے میں انس کی رضامندی شرط ہے ، محریہ ضروری نہیں کہ جو کام دل سے کیا جائے اس میں نفس کی رضامندی ہمی ہو' شلاً وہ دل سے چیمنے لکوانا چاہتا ہے الیکن نفس میں ٹاپیند کر نام انفس کی رضامندی بیہ ہے کہ عورت اس طرح معاف کرتی کہ کوئی دو سری ضرورت اس کے مقاطعے نہ ہوتی۔ یمال اسے دوباتوں میں ترود ہوا کہ مرمعاف کرے طلاق لے لے ایا مرباتی رکھ کرپیشان رہے اس نے اسان صورت افتیار کرتی نیہ تاوان ہے ، عورت نے اپنے ننس پر جرکیاہے ، تا ہم بیہ بات میج ہے کہ دنیا کے قامنی داوں کا حال نہیں جانے اسلے وہ صرف عورت کے طاہری عمل کو دیکھتے ہیں اور اس پر فتولی صادر كرتے ہيں أكول كه وہ عورت كرامت ظاہر سيس كرتى المن ميں ركمتى ہے جس پر مخلوق كو اطلاع نہيں ہوتى اليكين جب قاضى القفناة قیامت کے میدان میں فیملہ کرے گا اس وقت یہ ہات فا کدہ نہ دے گی کہ مورت کے ظاہر میں کراہت نہیں محل وہال دلول

ى حالت ير فيعله موكا-

ای طرح کمی فض کا مال اس کے نفس کی رضامندی کے بغیرلینا جائز نمیں 'شلا کسی فخص سے مجمع عام میں مال مانگا جائے میں اور ذمت کے خوف اور لوگوں کی شرم سے دیدے لیکن دل میں بد خیال ہو کہ اگر جمع سے تمائی میں مال مالگا جا آ تو ہر گزند ویتا " ساتھ میں وہ یہ مال جانے کی وجہ سے آزُروہ مجی ہے تو اس میں اور تاوان میں کیا فرق ہے ' یمال مجی مال زیمدی لیا کیا ہے ' اور تاوان میں بھی زہرتی لیا جاتا ہے 'فرق یہ ہے کہ تاوان دینے سے انکار کرتے والے کو جسمانی انت دی جاتی ہے اور یمال موطانی تكليف بننجائي مئ ب الله ك زريك ظامري انت اور باطني تكليف من كوئي فرن نهيس ب الله ك يمال باطن مجي ظامر ب ونيا ك محكام ظامريريه فيصله كرتي بين انمول في توديخ والے كاعمل ديكھا كا اس كايد قول سناد ميں نے تخصے مال ديا "اور فيصله كرديا کہ یہ بہ میج ہے انھیں دل کی حالت کیا معلوم؟ اس طرح اگر کوئی مخص کی کواس کتے ال دیدے کہ اس کی زبان کے شریا چھل خوری سے محفوظ رہے گاتو یہ مال اس کے لئے حرام ہے معلوم ہوا کہ نئس کی رضامندی کے بغیرفیرواجب مال وصول کرنا جائز نہیں ہے۔ حضرت داؤد علیہ السلام کا تصد آئے پر معاہ اللہ تعالی نے الكا تصور معاف كرديا تعاليكن قریقِ الى سے الكا جو معالمہ تعاوہ باتى ركما عضرت واؤد عليه السلام نے عرض كياكه فراق الى سے ميرامعالمه كس طرح نفخ كا عم مواكد أس سے اپنا تصور معاف كراو وه من مرجا تما تم ہوا اے بیت المقدس کے پتمول میں آوازوں آپ نے اے بکارا 'اس نے کما میں حاضر ہوں 'اے اللہ کے ہی آپ نے جمعے بنت سے بلایا ہے افرائے کیا تھم ہے اب نے فرمایا کہ میں نے تیرے ساتھ جو برا معالمہ کیا تھا وہ معاف کردے ا اس نے معاف کردیا 'آپ واپس چلے آئے' حضرت جرکیل نے ان سے پوچھا کہ کیا آپ نے اپنا قسور کا حوالہ بھی دیا تھا'انموں جواب دیا نہیں 'فرمایا اب محروالیں جائے قصور کا تغصیل سے ذکر سیجے 'آپ محرمحے 'اسے آواز دی اور قصور معاف کرنے کے لئے

کما'اس نے مرض کیا کہ میں نے معاف تو کردیا تھا' فربایا کر تو ہے ہیں پوچھا تھا کہ وہ کیا قصور ہے'اس نے مرض کیا آپ ہٹلائیں؟ آپ نے اس مورت کا قصہ سایا 'اس پر وہ محض خاموش دہا' آپ نے فربایا اب جواب کیوں نمیں دیتا اس نے کما اے اللہ کے نبی! انبیاء الی حرکتیں نمیں کرتے' میرا اور 'انکا معالمہ اللہ کے سامنے آئے گا' وہیں ہو گاہو کچھ ہوگا۔ صحرت داؤد علیہ السلام نے بے حد گریے وزاری کی' یمال تک کہ اللہ نے ان سے وعدہ کیا کہ میں قیامت کے دن اس سے معاف کرادوں گا۔ اس سے معلوم ہوا کہ طبیب فنس کے بغیراگر کوئی محض تہیں ہچھ ہیہ کردے تو اس سے جہیں کوئی قائمہ نمیں ہوگا اور طبیب نفس کی معرفت ہٹانے سے ہوتی ہے' اس سے معلوم ہوا کہ معاف کرتے اور جبہ کرتے میں طبیب فنس اسی وقت معتبرہوگی جب انسان اپنے افتیار کے ساتھ تنما چھوڑدیا جائے اور خود اس کے اندر سے جبہ کرتے اور معاف کرتے کے بواحث پیدا ہوں' اضطرار کی حالت میں یا کسی جیلے پا الزام سے متا تر ہوکر معاف کرتا یا دینا معتبر نمیں ہے۔

ای طرح فتی جلوں میں سے ایک ہے ہے کہ جب مال پر ایک سال پورا ہونے کو ہو تا ہے قوشو ہراپنا مال ہوی کو ہد کردتا ہے

الکہ زکوۃ ند دینی پڑے 'فید ایے فیم کے ہارے میں یہ فتی صادر کرتا ہے کہ اس کے ذیے زکوۃ واجب جمیں رہی جمیول کہ مال اس کی حکیت سے ذکل چکا ہے۔ لیکن ہم اس فید سے یہ سالطان یا جمیل زکوۃ کا مطالبہ اس کے ذیئے سے سافل ہوگیا جب کی مال فید سے یہ سال کرتے ہیں کہ اگر تیرا مقصد ہے کہ سلطان یا جمیل زکوۃ کا مطالبہ اس کے ذیئے سے سافل ہوگیا جب کی مال آر ہوا اس کے کہ ان کا مطبی نظر ظاہری حکیت ہو گا اور ایسا ہوگا جسے بھی مالد ار ہوا اس کے ذیئے نے اس کی ہو ترکت ایک ہم کہ بھی اور موز کو قام سال کرتے ہیں کہ نظر فار ہوا اس کے خرید و فرو خت کا معالمہ کیا ہو تو یہ تیری کم فنمی ہے 'فقہ دین اور سرز کوۃ سے کمال میں نہ تا اس کے خری اور سرز کوۃ سے بخل جاتا ہو ہا تا رہے 'اس لئے کہ بخل ایک مملک بیاری ہو جب کہ تا ہو تو یہ تیری کم فنمی ہو تا رہے 'اس لئے کہ بخل ایک مملک بیاری ہو جب کہ ناوا قنیت ہے۔ ذکوۃ اس لئے فرض کی گئی ہے کہ آدمی کے دل ہی بخل جاتا ہو جو اس لئے کہ بخل ایک مملک بیاری ہو تو یہ بہتا تھا کہ اس جلے ہیں تکل مطاح (وہ جذبہ بخل جس کی اتباع کی جات کی کو شار کیا گیا ہے۔ (۱) مغوضہ صورت میں شوہر کا فعل بخل کی اطاحت ہی کا کوف ہو ہے ہو گئی ہو تو بیا ہے کہ بات سے کو میات تھور کرتا ہے وی اسکے لئے ہلاکت کا سبب ہو وہ یہ جستا تھا کہ اس حیلے ہاں کی حرص کا عالم ہے کہ کا سبب ہو وہ یہ جستا تھا کہ اس حیل حال سے واقف ہو وہ بال سے اسکی مجت اور حرص پر مطلع ہے 'اس کی حرص کا عالم ہے کہ اس نے ذکوۃ دینے کے خیلے ڈھونڈ لئے 'طال تکہ ان چلوں سے بخل سے نجات کی راہ مسدور ہوگئ اور ایسا اس کی جمالت اور فرور کی دورا

فتہاء کے جیلوں کی ایک مثال میہ کہ اللہ تعالی نے فتیہوں اور دو سرے فادمان دین کی مصالح کے لئے بقدر حاجت مال مباح کیا ہے 'لیکن یہ لوگ خواہشات اور حاجات میں فرق نہیں کرتے ' بلکہ جس چیز کوا پی مخصیت کی بحیل کا ذریعہ سمجھتے ہیں اس اپنی ضرورت قرار دیتے ہیں اور یہ محض فرور ہے ' دنیا اس لئے پیدا کی مخی ہے تاکہ لوگ اپنی عبادت اور سلوک راو آ فرت میں اس سے مد لے سکیں ' چنانچہ دین اور عبادت پر بندہ جس چیز سے اِستعانت لے وہ اس کی حاجت ہے اور اس سے زائد فضول اور شہوت سے۔۔۔

ب فقهاء کے غرور کی چند مثالیں ہیں 'اگر ہم اس طرح کی دو سری مثالیں لکھنے بیٹے جائیں تو معیم کتابیں بھی ناکافی ہوں 'یہاں یہ دوچار مثالیں بطورِ نمونہ ذکر کی گئی ہیں ' تاکہ اس طرح کو دو سری مثالوں پر روشنی ڈال سکیں 'استیعاب مقصود نہیں ہے کیوں کہ اس میں طوالت ہے۔

مغرورین کی دوسری فتم آرباب عبادات : مبادت گزار اور نیک اعمال کرنے والے بھی فرور سے محفوظ نہیں رہے ،

<sup>(</sup>١) يوروايك كابوم البل ي كزرى -

ان میں بھی بے شار فرقے ہیں بعض وہ ہیں جو نماز میں خود کرتے ہیں 'بعض قرآن پاک کی طاوت میں بعض ج میں 'بعض خزوات اور جماد میں اور بعض دنیا سے زہر میں۔ جو محض ہمی عمل کے طریقوں میں سے کسی طریقے پر گامزن ہے وہ خود سے خالی نہیں ہے ' سوائے متقندوں کے اور ان کی تعداد نہ ہونے کے برابر ہے۔

فرائض سے عافل فضائل میں مشغول: ان میں ایک مرده ان لوگوں کا ہے جو فرائض سے فغلت برتے ہیں اور فضائل و نوا قل میں مشغول ہوتے ہیں البعض اوقات یہ فضائل اعمال میں مدودے تجاوز کرجاتے ہیں عثال کے طور پروہ مخص جس پر وضويس وسوسه غالب مو مدے جاوز كرا ہے كيال تك كدوه اس پانى سے مجى وضوكرتے موے جي ا ہے جو شريعت كى دوس باک اور فا ہر ہو ماہے ' ملکہ بعید ترین احالات الل کراہے مجاست سے قریب تصور کرماہے ' لیکن اس کا یہ وسوسہ صرف اس طمع تے امور میں ہوتا ہے 'اگر اکل طال کا معاملہ مولووہ حرمت کے قربی اظالات کو بھی بعید سجمتا ہے ' بلکہ بعض اوقات حرام محض کھاتے ہے ہی نمیں چوکا عالا تکہ اگروہ پانی کے بجائے کھاتے میں زیادہ احتیاط کرے قوصحابہ کرام کی میرت کے مشابہ ہوجائے۔ جیا کہ حضرت عرابے منقول ہے کہ آپ لے ایک نعرانی حورت کے گھڑے سے پانی لے کروضو کرلیا تھا جب کہ اس پانی میں نجاست کا اختال تھا، لیکن کھانے میں اس قدر احتیاط حتی کہ بہت ہی طال غذائیں بھی حرام میں جالا ہوئے کے خوف سے جھوڑ دية تھے۔ بعض اوگ اعداء پر پانی والے میں مدے زوادہ مبالد كرتے ميں عالا تكداس سے منع دس كياكيا ہے۔ (١) بعض اوقات اتن در تک وضو کرتے رہے میں کہ جماعت فوت ہوجاتی ہے 'یا نماز کاوقت ختم ہوجا آہے 'اگرچہ نماز کاوقت بھی ہاتی رہے تب بمی وضویں شری مدودے تجاوز کرنے والا مغرورے میوں کہ وہ نماز باجامت کااول وقت کی فعیلت سے محروم رہا ہے اور اكروت ى فنيات بمى ميترا بائت بمى معور ب كول كداس فيانى بمان من إمراف كياب اوراكرامراف فيس كيات ہم مغرورے کہ اپنی عمرے لیتی لوات ایک الیم چزی محصل میں ضائع کررہا ہے جو اس کے لئے ضروری نہیں ہے اورجس میں بری مخبائش ہے الین شیطان اسے عبادت سے باز رکھنے کا اچھا طریقہ استعال کرتا ہے اکیوں کہ وہ کسی مخص کو اس وقت تک عبادت سے نمیں روک سکتا جب تک فیر مبادت کو مبادت قرار دے کراسکے ذہن میں رائخ نہ کردے۔ پہلے اس نے وضو کو عبادت قرار دیا ، پر نماز یا جماعت یا اول وقت کی نمازے ما قل کرویا ، یہ شیطان کی چالیں ہیں جن سے وہ اللہ کے بندو کو مراہ کر تا ہے اور غرور میں جٹلا کر تاہے۔

نیت میں وساوس کا شکار : ان میں ایک گروہ ان لوگوں کا ہے جو نمازی نیت میں وسوسوں کا شکار ہوجاتے ہیں 'شیطان اخمیں
اس وقت تک نیس چھوڑ آ جب تک وہ سمج نیت نہ کرلیں ' بلکہ اس وقت تک پریشان کرتا ہے جب تک جماحت فوت نہ ہوجائے
اور نماز کا وقت ختم نہ ہوجائے ' حتی کہ تحبیر کے بعد بھی ول میں ہے ترقد پیدا کرتا رہتا ہے کہ آیا ہماری نیت سمج ہوئی ہے یا نہیں بعض
او قات تحبیر میں وسوسہ وال نیتا ہے اور وہ شقرت احتیا کی بعاویر تحبیر کا میغہ تک بدلنے پر مجد رہوجاتے ہیں ' یہ عمل نمازی ابتدا
میں ہوتا ہے لیکن فغلت پوری نماز پر محیط رہتی ہے۔ فماز میں ول حاضر نہیں رہتا گین احتیا طرح فروب کھاجاتے ہیں اور یہ کمان
کرتے ہیں کہ انحوں نے نمازی اجتماع میں نیت کی تھی کے لئے جو جدوجد کی ہے اس کا اجر ضور لے گا'اور اپنی اس جدوجد کی بنا
پر اور اس احتیا کی وجہ ہے مام لوگوں سے متاز ہیں 'اس لئے اللہ کے زویک بھی ان سے بھڑیں۔

خارج حدف میں وسوسہ : ایک گروہ ان لوگوں کا ہے جو سورہ فاتحہ اور دو مرے اُزکار کے حدف کے مخارج سے اوا کرنے میں وسوسے کا شکار رہے ہیں۔ وہ تمام نماز میں مھند الغاظ مناواور نماء کے فرق اور حدف کو ان کے مخارج سے اوا کرنے میں ،

<sup>(</sup>١) وضويس اسراف كى ممانعت ترزى اوراين ماجي موجوع راوى ألي اين كعب يس-

AIF

احياء العلوم جلدسوم

اس قدر احتیاط کرتے ہیں کہ نماز کے دو سرے وفا نف کی پردا نہیں رہتی و دھیان صرف ادائی پر رہتا ہے ، کسی آیت کے معنی کیا ہیں اس سے کیا نصیعت اور مو طفت حاصل کرنی چاہئے 'اس میں علوم و معارف کے کسی قدر خزانے وفن ہیں یہ تمام پہلوان کے ذبن سے او جمل ہوجاتے ہیں۔ یہ بمی خود کی ہر ترین فتم ہے۔ اس لئے کہ طاوت قرآن میں ظلق کو تخارج سے حدف کی اوائی کی سلط میں اس قدر احتیاط کا حم ویا گیا ہے جس کے وہ اپنی روز متو کی کفتگو میں عادی ہیں۔ تخارج حدف پر اپنی توجہ مرکوز رکھے والوں کی مثال الی ہے جسے کی مخص سے کماجائے کہ وہ میرا پیغام بادشاہ سلامت کی خدمت میں انبی الفاظ کے ساتھ ہو چاہدے ، جب وہ بادشاہ کے دربار میں پہنچا تو اس نے پیغام کے الفاظ تخارج کی رعابت سے ادا کئے بہت سے جملوں کو باربار دہرایا ، بہت سے کلے کھنچ بہت سے مختمر کئے 'اس کا خیال نہ رکھا کہ پیغام کا مضمون کیا تھا اور بادشاہوں کے آداب کی کس طرح رعابت ہوتی ہوئی ہو سکتا ہے۔ ایسا فضم سوائے آدیب اور سرزنش کے اور کس بات کا مستحق ہو سکتا ہے۔

بعض او قات قاری خوش آواز ہو آ ہے اور حدف کی اوا کیلی میح کر آ ہے تو سنے والا طاوت میں لذّت پا آ ہے اور یہ سمحتا ہے کہ یہ مناجات النی کی لذّت ہے 'اگر کوئی فخص اس کہ یہ مناجات النی کی لذّت ہے 'اگر کوئی فخص اس آواز میں کوئی شعر پڑھے گایا کوئی دو سرا کلام پڑھے گا تب بھی کی لذّت محسوس ہوگی۔ اس کے مفالطے کی وجہ یہ ہے کہ اس نے ول میں آئل کرنے کی ضرورت محسوس نہیں کی کہ میں جو لذّت پارہا ہوں وہ قرآن کریم کی الفاظ و معانی کی لذّت ہے یا آواز کی۔ اگر وہ یہ بات سمجھ لیتا تواس فریب کا شکار نہ ہو آ۔

فریب خوردہ روزہ دار : بدلوگ اپنے روزوں کی بنا پر مفالے میں جٹلا ہوجاتے ہیں ان میں سے بعض صائم الدّ ہر بن جاتے ہیں اور ابعض سائم الدّ ہر بن جاتے ہیں اور ابعض سال کے اہم ترین دنوں میں روزہ رکھنے کا معمول بنا لیتے ہیں 'کین وہ روزے کی حالت میں اپنی زبانوں کو فیبت سے 'اپنے دان کو روزے کی حالت میں اپنی زبانوں کو فیبت سے 'اوجود وہ بید دلوں کو ریا سے اور ان بی اور نوا فل میں مشغول ہیں ' مسلم کے ہیں کہ ہم خرر ہیں ' حالا تکہ وہ فرائض و ترک فیبت ' و ترک ریاء اور ترک حرام سے غافل ہیں اور نوا فل میں مشغول ہیں ' الی صورت میں نوا فل کی تولیت کی کیا توقع رکھتے ہیں۔

محبّاج كرام كامغالط : ايك كروه ان لوكوں كا ب جو ج كرك فرور ميں يرجاتے ہيں عالا تكه جب وه ج كے لئے رفت سفر

باندھے ہیں تو نہ لوگوں کے حقوق اوا کرتے ہیں نہ ان کے قرض کھاتے ہیں 'نہ ماں باپ سے اجازت لیے ہیں اور نہ حال زاورہ لے کرچلے ہیں اور کہی جے اوا کرنے کے بعد یہ صورت افتیار کرتے ہیں 'کرسٹر کے دورانِ قماز اور فرائعن ضائع کرتے ہیں 'کروں اور جسموں کی طمارت کا خیال نہیں رکھتے 'معمار ف سفر کے لئے دو سموں کے دست گر دہ جے ہیں اور ان سے بطور فیکس موہدے موں اور راہ کرتے ہیں 'واستے ہیں محش حرکات اور لڑائی جھڑے ہے اور لڑائی جھڑے سے بھی اجتاب نہیں کرتے 'بعض لوگ حرام موہد لے کرچلے ہیں اور راہ ہیں رفقائے سفر کو دیتے دہ جے ہیں 'مقصد نام و نمود اور فسرت ہوتی ہے 'ایسے لوگوں پر دوگناہ ہیں ایک حرام مال جمع کرنے کا اور دو سرا ربا ہوا ہوں کہ نہ ہوئے ہیں اور ان سے سفر جج سے واپس آتے ہیں تو ربا کو ان کہ خوا ہوں کہ جب یہ لوگ اپ سے منور ہونے کے بجائے اطلاق ذمید سے طوث ہوتے ہیں۔ جج جیسی اہم ترین عبادت کے ذریعے وہ اپ آتے وہ اس کے قلوب نورائنی سے منور ہونے کے بجائے اطلاق ذمید سے طوث ہوتے ہیں۔ جج جیسی اہم ترین عبادت کے ذریعے وہ اپ آتے وہ اس کے قلوب نورائنی سے منور ہونے کے بجائے اطلاق ذمید سے طوث ہوتے ہیں۔ جب ہی کہ ہم پاکے واور دوشن دل لے کرواپس آتے ہیں۔ جب سے ان ندموم او صاف کا ازالہ نہیں کہا تھ اور اس خوش فنی کا فیکار رہے ہیں کہ ہم پاکے واور دوشن دل لے کرواپس آتے ہیں۔ ہم می کہ میا کیزہ اور دوشن دل لے کرواپس آتے ہیں۔ ہم می کہ میا کی مطابقہ نسی تواور کیا ہے؟۔

مکہ اور مدینے کے مجاور : کہ کرتمہ اور مدید منورہ کے باشندے فاص طور پر بیت اللہ اور میجر نہوی کے پروی الگ مفا للے میں ہیں ہیں ہوگ نہ این کا دار کے کان لوگوں کی ان مرکوشیوں برگئے رہتے ہیں کہ فلاں مخت فلال مقترس مقام کا مجاور ہے ان ہیں ہے بعض کھلے الفاظ میں اپنی مجاورت کا اعلان کرتے ہیں کہ بیں نہ بیں کہ میں است برس گزارے ہیں یا ہیں مدید منورہ میں است سال رہا ہوں۔ اگر وہ یہ سمحتا ہے کہ مجاورت کا اعلان کرنامناسب نہیں و ول میں یہ جاہتا ہے کہ لوگ اس کی اس خصوصیت ہے واقف ہوجا کیں۔ بعض لوگ بیت اللہ اور مرحم بیوی کرنامناسب نہیں و ول میں یہ جاہتا ہے کہ لوگ اس کی ای خصوصیت ہے واقف ہوجا کیں۔ بیض لوگ بیت اللہ اور اگر یہ نہا شیں کے مجاور بن کربمی حرص و طبع ہے باز نہیں آتے ان کی نگا ہیں لوگوں کی نجاستوں (اموال) پر مرکز رہتی ہیں اور اگر یہ نجاستیں میں دیا کہ محال موجاتے ہیں تو بی کئی کرتے ہیں اور ایک حربے بی فرج کرج کرتا پند نہیں کرتے ان کا فلس انحمی اس بات کی اجازت نہیں دیا کہ کسی فقیر کو ایک لقمہ صدقہ کردیں گیا کسی دوست کو یا کسی مسافر کو ثواب کی نیت سے دستر خوان پر بلالیں اور بھی صدقہ یا سے نہیں دیا کہ کسی والی جی اور یہ محن اس خواہ شاہ ہیں ہو بات ہو ایک جوالے ہیں ہو ہو ہو ہو ہیں اس مقامات کی مجاورت افتیار کے ہوئے ہیں اس سے بہتر تو یہ ہو کہ ان مقامات سے دور دہیں ایکن تعریف کی مغور دیا ہو اور کو کہ میں ان مجاورین بھی معاملہ ہیں نہ ہوجائے ہیں جوارین بھی منور ہیں۔ اندازہ یہ ہوا کہ کو کی مجاورت اور کو کی عمل آفات سے خواہ عافیت ہو محض آفوں نہ ہوجائے ہیں جواف نہیں ہوتا مفرور ہیں۔ اندازہ یہ ہوا کہ کو کی عمارت اور کو کی عمل آفات سے خالی نہیں ہو ، جو محض آفوں کے درافل سے واقف نہیں ہوتا کہ دور کی عمارت اور کو کی عمارت کو کی عمارت اور کو کی عمارت کو کو کو کی عمارت کی مورت کی عمارت کی کو کی کی کو کو کو کو کو کو کی کو کو کو کو ک

414

احياء العلوم جلدسوم

اور ان پر بحروسا کرتا ہے 'وہ مخور ہے ' داخل آفات پر احیاء العلوم کے مخلف ابواب میں کافی تفصیل روشن ڈالی جا بھی ہے ' نماز کی آفات نماز کے باب میں ' روزے کی آفات روزے کے باب میں ' ج کی آفات ج کے باب میں اور الاوت قرآن کی آفات اللہ متعدد اللہ است خوات میں کھا کیا ہے ان کی طرف اشارہ متعدد اللہ سے ۔ جو کھی گزشتہ صفحات میں کھا کیا ہے ان کی طرف اشارہ متعدد ہے۔

زايدين ونياد ايك كروه ان لوكول كام ومال من زايد اورلباس غذا اور مسكن من اوني درجات ير قانع بين بكد بعض «زباد» مساجد کو آبنا فیکانہ بنائے ہوئے ہیں اور یہ سمجھتے ہیں کہ اس عمل ہے جمیں زبد کا اعلی مرتبہ مل کیا ہے اگرچہ وہ اپنے ظاہری اعمال سے زاہد نظر آتے ہیں کیکن ان تے دل ریاست اور جاہ کی طرف ائل رہے ہیں۔ جاہ جس طرح علم سے حاصل ہوتی ہے و وظ سے ملت باس طرح زہرے بھی ملتی ہے۔ انموں نے مال چھوڑ کرزمد اختیار کیا ہے جو مال سے زیادہ مسلک ہے۔ اگریہ جاہ حاصل نہ كرَّا مال كے لينا قويد اس كى سلامتى كے لئے زيادہ بمتر موتا۔ يد لوگ اس كئے مغرور بين كدوہ آئے آپ كوزامر في الدنيا سيميتے بين ا حالا تک انمیں دنیا کا مفهوم معلوم نہیں اور نہ یہ جانتے ہیں کہ لذات کی انتها جاہ و ریاست پر ہوتی ہے اور اس میں رخبت رکھنے والے کے لئے منافق عامد مظلم ریا کار اور تمام اخلاق خبید سے متصف ہونا ضوری ہے۔ بعض اوقات ریاست ترک کدیے ہیں 'اور کوشہ نشنی اور خلوت افتیار کرلیتے ہیں' اس کے باوجود فریب میں جٹلا رہتے ہیں کیوں کہ اس صورت میں وہ مال واروں پر زبان طعن دراز کرتے ہیں اور ان کے ساتھ مختکو وغیرہ میں سختی برتے ہیں انھیں حقیر سجھتے ہیں اور اپنے متعلق اجھے خیالات ر کھتے ہیں 'اپنے اعمال پر اعجاب کرتے ہیں ' حالا تکہ کوئی خبیث وصف ایسا نہیں ہو تا جس سے ان کا دل خالی ہو آگر چہ انھیں اس کا علم نہیں ہو تا۔ اگر کوئی محض انھیں مال ہدیہ کرتا ہے تو اس خوف سے نہیں لیتے کہ کمیں ان کے زید کا بحرم نہ کمل جائے اور اگر دين والابيك كديد مال طلال ، ميرى مت افرائى كے لئے ظاہر ميس لے لين عمالى ميں واپس كرويا واس را ماده نسي موت، كول كر الميس لوكول كي خرات كا خوف رمات بي لوك لوكول كي تعريف كے خواہشند ميں العريف دنيا كى لذيذ ترين شيخ ب 'زيد اور ترک دنیا اختیار کرتے کے باوجود بہت سے لوگ مالداروں کی تنظیم کرتے ہیں اور اخمیں فقیروں پر مقدم رکھتے ہیں اپ مردین اور تعریف کرتے والوں سے محبت کرتے ہیں اور ان لوگوں سے نفرت کرتے ہیں جو ان کے سامنے کمی دو سرے زاہد کی تعریف كرے - يه تمام باتي غرور بي شيطاني دهو كابين بم اس سے الله كى بناه ما تكتے بير -

بعض واعضاء کے اعمال عیں انتمائی تقد برتے ہیں 'یماں تک کے دن و رات میں شاتھ ایک بڑار رکعت پڑھ لیے ہیں 'کین اس پوری مرت میں ان کے دل میں خیال نہیں آتا کہ قلب کی گرانی کریں 'اے ریا کبر عجب اور دو سری ملات ہے بچائیں 'وہ ان امراض کو مملک نہیں بچھے اور اگر مملک بچھے بھی ہیں تواپ نفس کو ان سے خالی تصور کرتے ہیں اور اگر بھی یہ گمان ہو آ ہے کہ ان کے دل میں یہ مملک بیاریاں موجود ہیں قرساتھ یہ وہم بھی رہتا ہے کہ ہم اپنے فا ہری اعمال کیوجہ سے بخش دیے جائیں گے 'قلب کے احوال پر ہمارا موافذہ نہیں ہوگا۔ اور اگر بھی موافذہ کا خیال آنا بھی ہے تو یہ سوچ کر مطمئن ہوجاتے ہیں کہ ہمارے فلا ہری اعمال نیکوں کا پلاا بھاری کردیں گے 'یہ سب فریب فوردہ ذہنوں کے قوہات ہیں 'حقیقت یہ بیکہ مثلی کا ذرہ بحر تعویٰ اور بحری ہوشیاری لوے بھر کی ہوشیاری لوے بھر بھر کی ہوشیاری لوے بھر بھر بھر کی ہوشیاری لوے بھر بھر ہوشیاری لوے بھر بھر بھر ہوشیاری اور اور بردھ جا آ ہے اور یہ خیال کرتے ہیں کہ لوگوں کی جروشان اس امری دلیل ہے کہ ہم اللہ کے نزدیک بھی مقتب ان کا فرور اور بردھ جا آ ہے اور یہ خیال کرتے ہیں کہ لوگوں کی جروشان اس امری دلیل ہے کہ ہم اللہ کے نزدیک بھی مقتب ان کا فرور اور بردھ جا آ ہے اور یہ خیال کرتے ہیں کہ لوگوں کی جروشان اس امری دلیل ہے کہ ہم اللہ کے نزدیک بھی مقتب اور ای بیا طب کہ ہم اللہ کے نزدیک بھی مقتب اور ای بیا طب کہ ہم اللہ کے نزدیک بھی مقتب اور موب ہیں 'یہ نہیں جانے کہ اس طرح کے خیالات ان کی جمالت کا آئینہ دار ہیں اور آگی باطنی خیافت کا تعس

نوافل کے حریص : ایک گروہ ان لوگوں کا ہے جو نوافل پر حریص ہوتے ہیں اور فرائض کو زیادہ اہمیت میں دیے

حياء العلوم مجلد سوم 🕯 😘

چاشت ا شراق اور تنجری نماندل سے انھیں جس قدرخوشی اور لذت حاصل ہوتی ہے فرض نماندل سے نہیں ملت ہی وجہ ہے کہ وہ بادل ناخواستہ فرائض اواکرتے ہیں اور اول وقت اواکرنے کی طرف سبقت نہیں کرتے اور سرکاروو عالم صلی علیہ وسلم کی یہ صدیف قدسی فراموش کردیتے ہیں ہے۔

مرور و مرسی المستقر بون التی بعثل اَداءِمَ الفَترَ ضُتُ عَلَيْهِمْ (عارى - ابو بررُهُ) ماتَقُرْ بَ الْمَتَقَرِّ بُونَ الْبَي بعثل اَداءِمَ الفَترَ ضُتُ عَلَيْهِمْ (عارى - ابو بررُهُ) ميرى قرب بعدل كوجس قدراً وائع فرض سے لمق ہے اتن كرى اور چزے سين لمق ـ

یہ لوگ اس امرے واقف نمیں ہوتے کہ خرکے کاموں میں ترتیب ترک کرنا بھی ندموم ہے مثال کہ طور پر ابعض مرتبہ ایک من ردد فرض معین ہوتے ہیں ایک جاتا رہتا ہے دو سرائسی جاتا یا دد نظیس ہوتی ہیں کہ ایک ایک وقت تک ہوجاتا ہے اور ا يك في وقت من مخوائش ربتي م- اب أكروه ان دو فرضول يا دو نفليس من ترتيب كي رعايت ندكر ومنا لا من رد عا اس کی بے شار تظائریں کول کہ معسیت بھی فاہرے اور طاحت بھی فاہرے میم آگر ہے تو یہ امرکہ کن طاعات کو کن طاعات پر فوقیت دی جائے جیسے فرائض کو نوا فل پر فوقیت دینا ، فروض مین کو فروض کفایہ پر ترجیح دینا اور ان فروض کفایہ کوجن کی ادائیگی مزف اس کے ذیتے ہوان فروض کالیہ پر معدم کرنا جنس دو سرے اوا کرسکتے ہیں ، فروش میں میں بھی جو آہم ترہ اے ترجع دے پروہ فرض اداکرے جواس کی بہ نسبت کم ہے واقعا ہونے والے عمل کواس عمل سے پہلے ادا کرے جس کی قضاء نہ ہو۔ الله العامل الم الله الله على المراكب المواكد على المراكب المراكب الله على الله على الله على الله على وسلم ے دریافت کیا کہ میں کس سے سلوک واحسان کا معاملہ کروں اپ نے فرمایا اپنی ماں سے اس نے عرض کیا پر کس سے؟ آپ نے فرایا اپنی اسے اس نے موض کیا ہر کس ہے؟ آپ نے فرایا اپنی اس نے اس نے موض کیا ہر کس ہے؟ آپ نے فرایا اب باب سے اس نے عرض کیا میر کس سے؟ آپ نے فرمایا ادنا اع فادنا ال جوسب سے قریب ہو اس کے بعد وہ جو دو مرول سے قریب ہو (ترمزی علم مرابن علیم عن ابیہ جدہ) اس مدیث سے معلوم ہوا کہ صلہ رحی کا آغاز اس سے ہوگا جو ترب ترموا أكرود قريب ايك جكه موتواس مخص كوترجي موكى جوزياده ضرورت مندمواوراكر ضرورت مين دونول برابرمون توزياده مثقي كومقدم كياجائے گا۔ جو محض اپنا مال والدين كے نفطة ميں خرج نسيں كر آاور جج كرتا ہے توبيہ مغرورہے اسے والدين كے حق كو جج كی ادا یکی پر مقدم کرنا چاہیے ای طرح اگر ایک مخص نے کس سے کوئی وعدہ کرد کھا ہے اور ایفائے وعدہ کے وقت جعد کا وقت کا قریب آئیا توجعہ کو ترج دیائے گی کوں کہ جعد فوت ہوسکا ہے 'ایسے وقت میں ایفائے وعدہ میں مشخول ہونا معصیت ہے 'اگرچہ دہ فی نفسہ اطاعت ہے۔ ای طرح آکر کسی کے کیڑے پر مجاست لگ جائے اور وہ اس نجاست کی بنا پر اپنے محمروالوں کو برا کہنے گئے توب غلط ب اکول کہ محروالوں کو ایڈا پنچانا میں برا ہے اور کروں پر نجاست لکتامی برا ہے ، مرایداء کی برائی سے بچا نجاست ک برائی سے بیجنے کی بدنست زیادہ ضروری ہے اس طرح کی بے خار مثالیں ہیں جن میں ایک معصیت اور آیک اطاعت کا قابل موایا ایک اطاعت دو مری اطاعت کے مزاح ہو الین ان میں ترتیب کی رعایت نہ کرنا مغالط ہے اور یہ مغالطہ حدورجہ دی ہے ا كه ادى يه سجمتا بكه من اطاعت كردما مول يه نيس سجمتاكه فلال اطاعت ير ترجع ديد كي دجه يد اطاعت معصيت بن

جس مخص کے ذیتے ظاہری اور باطنی طاعات کی اوا تھی اور معاصی سے ابتناب کا کام باتی ہے اس کے لئے فقہ کے اختلافی نداہب میں مشغول نہ ہونا'ای قاعدے کی روسے ضوری ہے جمیوں کہ فقہ سے ان مساکل کا علم مقصود ہے جن سے دو سروں کا کام نظے'اس لئے مسائل کا پہلے جاننا ضروری ہے جو اس کے ول کے لئے مغید ہیں۔ بات یہ ہے کہ جب جاہ 'لڈت اقدار اور ہم معموں پر تنوق کا نشہ انسان کو اندھا کرتھا ہے'ای لئے وہ مغالعے میں پرجا تاہے 'عمل کرتا ہے اور یہ سجھتا ہے کہ میں ایک نمایت اہم دی فریضے میں مشغول ہوں' حالا کلہ وہ اسے اعمال تاسے سیاہ کرتے میں لگا ہوا ہے۔

مخرورین کی تیسری قسم متعوفین : صوفیوں پر مغالمے اور فریب زیادہ قالب رہ جی بیں ان میں بھی بہت ہے کروہ اور فرقے بیں۔ ایک کروہ وہ ہمارے زمانے کے صوفیاء کا ہے ' یہ لوگ لباس 'ویت ' الفاظ ' آواب ' مراسم اور اصطلاحات میں بچے صوفیوں کا اسوہ افتیار کرلیتے ہیں اور فلا بری احوال میں بھی ان کی تقلید کرتے ہیں مثل ساتھ بیٹے رہے ہیں ' فسٹری سالمیں بھرتے ہیں ' اس می کی طرح وضو میں کرتے ہیں اور فیار پر الحق میں اور نمازیں اوا کرتے ہیں ' جائے نمازوں پر دیر تک سر محکائے بیٹھے رہے ہیں ' فسٹری سالمیں بھرتے ہیں کہ ہم بھی صوفی مرحم آواز میں مختلو کرتے ہیں ' فران کی کہ ہم بھی صوفی بن کے ' طالا تکہ نہ صوفیوں کی محققت کرتے ہیں ' نہ مراقبہ کرتے ہیں ' نہ اپنے نفوں پر جہابرہ اور ریاضت کرتے ہیں ' نہ دلوں کی مرکز فی کرنے ہیں ' نہ مراقبہ کرتے ہیں ' نہ النظم یہ تمام باتیں تعوف کی آولین منازل ہیں ' اگر وہ ان کرانی کرتے ہیں ' نہ النظم یہ تمام باتیں تعوف کی آولین منازل ہیں ' اگر وہ ان کہ سر تمام باتیں تعوف کی آولین منازل ہیں ' اگر وہ ان کہ سر تمام باتیں تعرف کی تاریخ ہیں مصفحت اٹھائی ہے۔ تمام منازل سے بحس و خوبی فارخ بھی ہوجائیں ہے بھی ان کے لئے ہور نہ ان کی حال میں خود کو صوفی سمجھت اٹھائی ہے۔ کہ اس کر کرتے رہے ' بدب کہ نہ انحوں نے صوفیوں کے دروں کی خاک چھائی ہے اور نہ ان کی حال میں مرحوام مال پر کرتے رہے ' بوٹ بھی کیا ہے ' بدب کہ نہ انحوں نے صوفیوں کے دروں کی خاک چھائی ہے اور نہ ان کی حرام مال پر کرتے رہے ہیں ' بادشاہوں کے مشتبہ اموال پر ان کی نظر رہ ہی ہیں ہی ہیں مضا کفتہ نہیں سرحول باتوں پر حدد کرنا ان کا مزاج رہا ہے' بی مخالفت برواشت نہیں کرتے ' دو سروں کی آبروں کی مصفح آبیں اس کر حدد کرنا ان کا مزاج رہا ہے' بی مخالفت برواشت نہیں کرتے ' دو سروں کی آبروں کی مضا کفتہ نہیں سرحول کی جو کر کرتے ہیں۔ انہ کہ کرتے ہیں۔ انہ کو کرتے ہوں کی خالے کو در مروں کی آبروں کی مصفح کو تی ہے۔ انہ کرتے ہو

ان کی مثال ایس ہے جیسے کوئی برھیا یہ سے کہ جال بانوں اور دلیوں کے نام کتیں پر کنمہ ہوتے ہیں اور بادشاہ انھیں جا گیریں عطا کرتے ہیں ' یہ بن کراہے بھی جا گیریائے کی خواہش ہو اور اپنی خواہش کی سخیل کے لئے زرہ پہنے ' مربر خود رکھ 'اور وہ اشعار یا دکرلے جو میدان کارِزار میں دشنوں کے ساتھ معرکہ آراء ہوئے کے وقت بمادروں کی زبان پر ہوتے ہیں ' اس طرح آراز کرچانا سکے لئے جس طرح بمادر جوان دشنوں کو مرحوب کرنے کے لئے چلتے ہیں ' فرضیکہ لباس ' بیٹنٹ مجول چال ' حرکات ' سکنات ہرجے میں اس سکے لئے جس طرح بمادر جوان دشنوں کو مرحوب کرنے کے لئے چلتے ہیں ' فرضیکہ لباس ' بیٹنٹ مجول چال کی زر ہیں اور خود آ آر کرد کیے جائیں اور ایک دو سرے سے کشی کرا کے ان کی طاقت و قت آ زبائی جائے ' اس برھیا کی زرمہ آ آر کی گو معلوم ہوا کہ اور ایس کے لئے دشوار ہو دہا ہے۔ اس برھیا کی زرہ پنے یہاں موجود ہے وہ دشنوں سے کیا لؤسکت ہو جب کہ ذِرہ اور خود کا سنجمالنا بھی اس کے لئے دشوار ہو دہا ہے۔ اس برھیا کی کس قدر سکی ہوگا اور اسے اس جرم کی گئی بدی سزا ملے گی ' تھم ہوگا کہ اسے ہا تھیوں کے اس کے گئے دشوار ہو دہا ہے۔ اس برھیا کی کس قدر سکی ہوگی اور اسے اس جرم کی گئی بدی سزا ملے گی ' تھم ہوگا کہ اسے ہا تھیوں کے آزانا چاہتی تھی۔ خور کیجے اس برھیا کی کس قدر سکی ہوگی اور اسے اس جرم کی گئی بدی سزا ملے گی ' تھم ہوگا کہ اسے ہا تھیوں کے بیجے ڈال دیا جائے گا کہ دو اسے اپنے گاؤں سے دفتور حاضر واضر ہوں گی جو نہ لباس دیکھتا ہے اور نہ بیٹت ' وہ صرف تہما دے دلوں کے چرے سے نقاب اٹھے گا اور وہ قاضی القعنا کے حضور حاضر ہوں گی جو نہ لباس دیکھتا ہے اور نہ بیٹت ' وہ صرف تہما دے دلوں کے حرب سے نقاب اٹھے گا اور وہ قاضی القعنا کے حضور حاضر ہوں گی جو نہ لباس دیکھتا ہے اور نہ بیٹت ' وہ صرف تہما دے دلوں کے اور ان کھر کی تھی ہوگا کہ ان کے دور کی تھی ان کی تھی ہوگا ہے۔ اس بر نظر کو ان کے ان کس کی تھی ہوگا کہ اسے بر نظر کو کہ کی تھی ہوگا ہے۔ اس کی تھی کی تھی ہوگا ہے۔ اس کی تھی کہ کی تھی ہوگا کہ اسے بر نظر کی تھی ہوگا کہ ان کی تھی ہوگا کہ کر کے کہ کی تھی ہوگا کہ کی تھی ہوگا کہ کی تھی ہو کہ کی تھی ہو کر کی تھی ہوگا کہ کی تھی کی تھی ہوگا کی تھی کی تھی ہوگا کی کی تھی ہوگا کی تھی کی تھی کی تھی کی تھی کی تھی کی کی تھی ک

احياء العلوم جلاسوم • • • •

سے ہمی نہیں بچے اور پر ہمی صوفی کملاتے ہیں اور اپنے متعلق اچھا کمان رکھتے ہیں۔ ان لوگوں کا شرخود انبی تک محدود رہتا 'بلکہ طلق میں نہیں متعلق ایجا کمان کے جو اقداء نہیں کرنا صوفیوں پر سے اسکا اعتقاد ختم ہوجا تا ہے اور یہ سمحتا کہ تمام صوفی ایسے ہی ہوجہ ہوجہ ان کے ان براطن لوگوں کی نموست اور شرہے جنموں نے صادقین سے تشتبہ افتیار کیا۔
برباطن لوگوں کی نموست اور شرہے جنموں نے صادقین سے تشتبہ افتیار کیا۔

الل تصوف کے پیمے اور گروہ : ایک گروہ ان لوگوں کا جو پیچلے تیام گروہوں ہے آگے بیدے ہیں ہے لوگ ایجے عمل کرتے ہیں 'وار دل کی گراتی دکتے ہیں 'ان میں ہے بعض رُبر' و حق 'رضا اور حبت کے مقامات کا دعویٰ کر پیٹھے ہیں 'کرنے ان مقامات کا دعویٰ کر پیٹھے ہیں 'کرنے ان مقامات کا دعویٰ کر پیٹھے ہیں 'کرنے ہیں اور اللہ و شدا سیجھے ہیں 'اور الیے کام کرتے ہیں جو اللہ کو پیند نہیں ہوت 'مثل اللہ کے کام جرت انگیز نہیں ہے 'معرفت ہے پہلے عبت کے مذی ہیں 'اور ایسے کام کرتے ہیں جو اللہ کو پیند نہیں ہوت مثل اللہ کے کام پراپنے نفس کی خواہش کو ترجع دیے ہیں 'برت ہے عمل مخلوق کی شرم ہے کہیں کرتے مالا نکہ اگر تفاہوت واللہ کی شرم ہے ہرگز پراپنے نفس کی خواہش کو ترجع دیے ہیں 'برت ہے عمل مخلوق کی شرم ہے کہیں کرتے مالا نکہ اگر تفاہوت واللہ کی شرم ہے ہرگز پراپنے نفس کی خواہش کو ترجع دیے ہیں 'برت ہے عمل محلوق کی عرص کے خلاف نہیں ہوتا ہا ہے۔ بعض لوگ قامت اور و کل کی طرف کا کہ ہوئے ہیں 'اور بغیر زادِراہ کے جنگوں کی خاک چھائے ہیں ٹاکہ تو کل کا دھوئی تھے ہو جائے ' یہ نہیں کہ ہوتا ہا ہے۔ بعض لوگ قامت اور و کل کی معنی ہے زادہ کا برقت ہے ' سکنے مصالحین اور محابہ کرائم ہے اس فرح کا تو کل معنی ہے مالا نکہ وہ لوگ تو کل کے معنی ہے زادہ کی اس معنی ہے اس فرح کی ہوئی ہے ' ایک نزدیک جان کی بازی لگانا 'اور زادِراہ پر زادِراہ نہ ہوتو اسباب پر بہرصال منیات کے جس قدر مقامات ہیں 'ان سب می مفالے اور فریب ہیں ' آفات ہیں 'جلہ چارم میں ہم نے ان آفات کے مدافل پر محلکو کی ہے۔ یہاں اے دہرانے کی ضورت نہیں ہے۔

آیک کروہ ان لوگوں کا ہے جو اپنے نغوں کو صرف رزق کے معاملے میں نگ کرتے ہیں ' فالص طلال غذا کی جبتو میں اس قدر منہ کہ ہوتے ہیں کہ قلب اور اصفاء کے اعمال کا دھیان ہی نہیں رہتا ' بعض ایسے بھی ہیں جو صرف کھانے پینے اور رہنے ک معاملات میں طلال کے پہلو پر نظر رکھتے ہیں ' اور باقی معاملات میں آزاد رہنچ ہیں۔ ان بے چاروں کو معلوم نہیں کہ اللہ اپنے بندے سے صرف طلال کا طالب نہیں ہے ' اور نہ وہ یہ چاہتا ہے کہ تم حرام میں جتما رہو ' اور اعمال خیر کرتے رہو ' وہ آگر راضی ہو تا ہو صرف اس بات پر کہ تم تمام اَوا مربر عمل کو ' اور تمام نواہی سے رکو۔ جو قض یہ سمجھتا ہیکہ بعض امور نجات کی لئے کانی ہیں

وه مغرور ہے۔

ایک اور گروہ ہے 'جو خوش اخلاقی تواضع اور عالی ظرفی کا بدی ہے 'اور صوفیات کرام کی خدمت پر کمریت نظر آ آ ہے 'اس گروہ کے افراد اپنے ساتھ پچھ اور لوگوں کو بلا کر خانقا ہوں میں جا پڑتے ہیں اور صوفیوں کی خدمت شروع کردیتے ہیں 'کین دل سے خدمت نہیں کرتے بلکہ بنگلف کرتے ہیں 'مقصد مال اور جاہ کے علاوہ پچھ نہیں ہو آ ۔ بظا ہر خادم ہیں 'کین دل میں مخدم بنے کی آر ذو ہے 'ویکھنے ہیں غریب صوفیوں کو فقع پہچاتے ہیں 'اور حقیقت میں اپی ذات کو قائدہ پہچاتے ہیں۔ پھران صوفیوں کی خدمت کے لئے جو مال بھی بلا ترود قبول کرلتے ہیں 'مقصد یہ کے لئے جو مال بھی کرتے ہیں ان میں طال و حرام کی کوئی تیز نہیں کرتے 'مشعین کی قدر اور نواہ ہو 'بعض لوگ بادشا ہوں کا دیا ہو آ ہو کہ زیادہ سے زیادہ مال جمع کیا جائے 'اور خدمت کے تام پر کمایا جائے 'مشعین کی قدر اور نواہ ہو 'بعض لوگ بادشا ہوں کا دیا ہوا مال صوفیوں کو کھلادیے ہیں' یا ج کے داستے میں ان پر خرچ کردیتے ہیں' کتے یہ ہیں کہ ہم اللہ کے لئے خدمت کررہے ہیں ہوا مال صوفیوں کو کھلادیے ہیں' یا ج کے داستے میں ان پر خرچ کردیتے ہیں' کتے یہ ہیں کہ ہم اللہ کے لئے خدمت کررہے ہیں طالا تکہ اس تمام جدوجمد کا باحث ریا اور شرت ہے 'کی وجہ ہے کہ وہ اس خدمت کے علاوہ کوئی دو سرا اچھا عمل نہیں کرتے' نہ طالا تکہ اس تمام جدوجمد کا باحث ریا اور شرت ہے کہ وہ اس خدمت کے علاوہ کوئی دو سرا اچھا عمل نہیں کرتے 'نہ وہ کہ کہ میرامتھد حن نقیر ہے۔

ان میں ایک گروہ وہ ہے جو بطا ہر مجاہدے 'تهذیب اطلاق 'تزکیۃ نفس میں مشخول ہے 'اور نفس کے حیوب کا کمرائی کے ساتھ جائزہ لیتا ہے 'لیکن وہ ان حیوب کا اعمال سے اِزالہ نہیں کرتا بلکہ ان کی تعداد دیکھتا ہے 'ان حیوب کی آفات تلاش کرتا ہے 'اور ان سے نیچنے کے طریقے ڈھونڈ تا ہے۔ مثلاً کہتا ہے نفس میں فلال عیب ہے 'اس حیب سے غافل ہوتا بھی عیب ہے 'اور اس عیب ک 777

احياء العلوم جلدسوم

طرف کمتفت ہونا ہی حیب ہے 'اسطرح کی مسلسل 'ادر منطق تقریدوں میں وہ اپنے قیق اوقات ضائع کرتا ہے۔ جو مخض زندگی بحر حیوب کی طاش میں سرگرداں رہے اور ان کے طاح کے طریقے طاش کرتا رہے وہ ایبا ہے جیسے عمر بحرج کے مسائل پر بحث کرتارہے اور ج کے لئے عملی قدم نہ افعائے۔ ظاہرہے ایبا مخض بھی ج نہ کرتھے گا'البنتہ ج کے مسائل سے ضور واقف موجائے گا۔

ایک اور فرقہ ہے جوان تمام فرقوں سے سبقت لے کیا ہے 'یہ وہ لوگ ہیں جنموں نے راوسلوک پرقدم رکھا' آگے ہدھے 'اللہ نے ان کے مجاہدات قبول کے اور ان پر معرفت کے دروازے کھول دئے 'جب انموں نے مباویات معرفت کی فوشبو سو تھی تو فوقی سے بدمست ہو گئے 'اکوریہ جرت آگیز فوشبو اس قدرا چی گئی کہ سب پکی چھوڑ کرای کے ہو کر رہ گئے 'ہروقت ای کاخیال زبن میں رہنے لگا۔ ہی موضوع بحث بن گیا فورو گلر کی تمام قت ای کے لئے وقف ہو کررہ گئی کہ یہ کمال سے آئی ہے 'کس طرح آئی ہے 'اس فوشبو سے کون لطف اندوز ہوتے ہیں اوروہ کون محروم رہنے ہیں؟ اس فوشبو سے بوجانا اورای کو سب پکھ کورے بان فوشبو سے بوخانا اورای کو سب پکھ کی لیمان خور ہے راوفدا کی جائے ہو منزل تک کسلرح کے لیمان خور ہے راوفدا کی جائے ہو منزل تک کسلرح کی گئے اور قدر شائی کے بیمونی میدان میں واقع خوبصورت بینے گا۔ اس کی مثال ایس ہے جیسے کوئی محض بادشاہ سے مطنے کا دقت بی ختم ہوجا گ

آئی کروہ اور ب اس کے افراد ما قبل کے تمام کروہوں سے آئے ہیں اید گئے ہیں اید لوگ راوسلوک میں دور تک قدم بدھاتے
ہیں واستے میں ان پر آنوار کا نزول ہو تا ہے افھیں تجائب نظر آئے ہیں اور بیش قیت مطایا طبے ہیں لیکن وہ ان کی طرف ذرا
النفات نہیں کرتے نہ ان سے خوش ہوتے ہیں 'نہ توقف کرتے ہیں ، بلکہ آئے بدھتے رہے ہیں یماں تک کہ منزل مقسود کے
قریب بی جاتے ہیں اور قرب اللی کی صدود چھولیتے ہیں کہ یکا یک افھیں یہ خیال آتا ہے کہ ہم منزل مقسود تک بی جی ہیں اس
لئے آئے بوھنا ترک کردیتے ہیں اور فلط فنی میں جلا ہوجاتے ہیں۔ نور اللی کے شتر ردے ہیں 'جب سالک ان پردوں میں سے
کی آئیک پردے تک پنچا ہے تو اس کو آخری پردہ سمجھتا ہے اور اپنے آپکو فدا رسیدہ سمجھ لیتا ہے۔ معرت ایراہم علیہ السلام کے
اس قول میں جس کی حکامت قرآن کر بم میں کی ہے۔ اس حقیقت کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔

فَلَمَّا حَنَّ عَلَيُهِ اللَّيُلُ رَأَىٰ كُوْكَبِأَ قَالَهُ لِنَارَبِي (بِ١٥١ آيت٢١)

محرجب رات كى تاريك ان يرج عامى وانعول في ايك ستاره ديكما آپ في زاي يد ميرارب ب-

اس آیت میں کو کب سے مرادیہ روش اجمام (ستارے) نہیں ہیں۔اس لئے کہ ستارے و حضرت ابراہیم علیہ السلام بھین میں بھی دیکھا کرتے تھے اور سجھتے تھے کہ یہ معبود نہیں ہیں 'یہ تو بہت سے ہیں ایک ہو تا تب بھی یہ فلط فنی ہو سکتی تھی ' جالی گوار بھی یہ بات جائے ہیں کہ کو اکب معبود نہیں ہیں ' پھر حضرت ابراہیم علیہ السلام جیسے فض ستاروں سے کیسے دھو کا کھاتے ہیں۔ اس کو کب سے مراد بے شار انوار التی میں سے ایک نور ہے ، جنہیں سا کلین طریقت کے لئے جُبُ (پردے) کماجا تا ہے ان جُب کو عبور کے بغیر اللہ تعالی تک پنچا ممکن نہیں ہے 'یہ نور کے پردے ہیں 'بعض بوے اور بعض چھوٹے کیوں کہ اَجرام فلکہ میں سب سے بوا سورج سے چھوٹا جرم ستارہ ہو تا ہے اس لئے چھوٹے پردے کے کو کب سے استعارہ کرایا پھراَجرام نورائیہ میں سب سے بوا سورج اور متوسط چاند ہے ' آپ نے یہ تمام اَجرام دیکھے ' پہلا چھوٹا ' پھردمیانی ' پھریوا۔ اور ان کے اللہ ہونے کی تروید کرتے رہے۔ قرآن کر بھر سب سے

وَكُنَالِكَ نُرِي لِبُرَاهِيم مَلَكُونَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ (ب، ده البته) اور بم في ايس علور برابرايم كو اسانون اور زين كي طوقات وكملائم. جب معرت ابرايم عليه السلام في اساني مكوت كامشامه شروع كيا تواقع سائے كيے بعد ديگرے مخلف نور آتے رہے ،جس

نور پر مینچ اے ی منول سمجے لیے ' پر محقیق کرتے قو معلوم ہو یا کہ اس کے بدیر بھی ایک فور ہے ' آگے بدھتے یمال تک کہ اس قریب ترین تجاب تک پچھ کے جس سے آگے بدھنے کے معنی بدھے کہ منول پر پچھ بچے ہیں کین جب اس کے حقیقت مکشف ہوئی قرمعلوم ہوا کہ بدا فور بھی اپنی معمت کے بادیود آخری فور قبیل ہے۔ آپ نے فرمایا۔

لْاَحِبُ الْأُفِلِينَ الْمُ الْمُ وَجَهُدُ وَجَهُدَ وَجَهِي لِلَّذِي فَظَرَ السَّمْ وَاتِ وَالْاَرْضَ حَنِيفًا وَمَا آمَا مَا الْمُشْرِكِينَ (بدره المع المُومِي)

میں فروب ہوجائے والوں سے مجت نمیں رکھا میں اینا رخ اس کی طرف کرنا ہوں جس نے اسانوں کو

اور نین کوپیدا کیا اور می شرک کرتے والوں می سے بین مول۔

رَقُّ الرِّحَاجُ وَرَقَتِ الْحَهُ فَنَشَابَهَا فَنَشَاكَلِ الْأَمُرُ فَتَشَابَهَا فَنَشَاكَلِ الْأَمُرُ فَكَانَمَا قَدَحُ وَلَاحَمُ سُرُ

(ششر سبک اور مے رکنین سیال ہے کیے دونوں استے مثلہ ہیں کہ پچان ہی مشکل ہوتی ہے 'ایا لگتا ہے جام ہے شراب نہیں 'یا شراب ہے جام نہیں)۔

ای لئے جب نصاری نے یہ دیکھا کہ حضرت میں علیہ السلام میں جلوؤ حق کی چک پکھ زیادہ ہے تو مغالعے میں پڑمئے اور اخمیں خدا کئے گئے ' جیسے کوئی مخض پانی میں ستارے کا عکس دکھے کریہ خیال کرے کہ یہ ستارہ اس پانی کے اندر ہے اور اسے چھونے ک لئے ہاتھ برسائے۔

راو معرفت ملے کرنے میں بے شار مغالطے اور رکاوٹیں پیش آئی ہیں اگر ان سب مغاللوں اور رکاوٹوں کا جائزہ لینے لکیس توایک طخیم وفتر بھی ناکافی رہے' اور اس وقت تک بیہ موضوع رقفنہ رہے جب تک تمام علوم مکا شنہ کی تفصیل نہ ہوجائے۔ لیکن علوم مکا شنہ کے بیان کی اجازت نہیں ہے جو کچھ ہم نے لکھا ہے قالباً یہ بھی نامناسب ہے۔ اس لئے کہ جو اس راہ کا سالک ہے اس سننے دو سرے سے سننے کی ضرورت نہیں ہے' اور جو سالک نہیں ہے اسے سننے کی ضورت نہیں ہے' اور جو سالک نہیں ہے اس سننے ا حياء العلوم - جلد موم

ے کوئی فائدہ نہ ہوگا ' بلکہ نقسان پہنچے کا اندیشہ ہے ' اس لئے کہ یہ ہاتیں من کراہے جہت ہوگی ہمیوں کہ یہ ہاتیں اس کے فہم سے
بالا تر ہوں گی ' البتہ ایک فائدہ یہ ہوسکتا ہے کہ اس فرور سے نجات مل جائے جس میں وہ جٹلا ہے اور اس حقیقت پر ایمان لے
اسے کہ معالمہ میرے ممان سے کمیں بوا ہے ' اور ان مکاشفات کی بھی تقدیق کردے جو اولیاء اللہ سے معتول ہیں۔ البتہ جس کا
مغالطہ قوی ہو تاہے وہ ہر حال میں یکساں رہتا ہے 'جس طرح نے بغیر مغور تھائی طرح سے کو بھی مغرور رہے گا۔

مغرورین کی چو تقی قتم آرباب دولت : ان می بھی بے شار فرقے اور گردہ ہیں ایک گردہ ان لوگوں کا ہے جو مجدوں " مدرسون مسافرخانون اور پلول كى تغيري بت زياده ول جسى ليت بن بظاهريد رفاى كام ب ان ممارتول سے علوق كو فائده ہو آہے الیمان یہ مرف ایسے کام کرنا پند کرتے ہیں ، مغیس لوگ دیکمیں ، مران پر اپنا نام کنده کرادیے ہیں ، ناکہ یہ عمار تیں ان ک یادگارے طور پر قائم ہیں اور مرنے کے بعد لوگ آن مماروں کے حوالے سے اقسیں یادر محیں۔ یہ لوگ تھے ہیں کہ ہم نے فلق خدا کے فائدے کے لئے مجدیں تغیر کرادیں مسافر فانے اور مدرسے بنوادے مرکیں بنوادیں اسلیے ہم منفرت کے حقد ار ہو گئ عالا نکہ تین دجہوں سے یہ لوگ مفالعے میں ہیں ایک دجہ یہ کہ انموں نے ذکورہ ممارتوں بر علم ، فضب اور رشوت وفیرہ ممنوع دراکیج سے عاصل ہونے والا مال خرچ کیا ہے ، ظاہر ہے لوگ حرام مال جع کرنے کی بنا پر خدا کے فضب کے مستق ہیں ، دوسری دجہ بدكه ان عمارتول كى تغيرت ان كامتعدرفاوعام تهيل بلدريا اور شهرت ب اول تواخميل مال بى ند كمانا جائ تما اورجب كمايا اور من المحرب توب ضروری تفاکه خدای بارگاه میں توب کریں اور مال کے مالکوں کے حوالے کریں خواہ اصل مال دین ایا اصل مال نہ ہوتو اس کابدل دیں 'مالک ند ملے تو اِن کے ور او کو دیں ور او نہ ہوں تو مسلمانوں کے اہم ترین مفاوض خرج ترین اور غالباً مسلمانوں کا اہم ترین مفادیہ ہے کہ مساکین پر تقسیم کردیں کیکن ایبا اس لئے نہیں کرتے کہ لوگوں کو ان کے خرچ کرنے کاعلم نہیں ہو آ۔ اس سے معلوم ہوا کہ بیر جمارتیں لوگوں کو لفع پنچانے کے لئے نہیں بنواتے ، بلکہ صرت اور نام و نمود کیلئے بناتے ہیں ورندان پر تغیر کرانے والوں کے کینے لکوانے کی کیا ضورت ہے؟ تیس وجہ یہ کہ وہ اپندل میں یہ جھے ہیں کہ ہم اس عمل من علم بي اور ماري نيت خرب الين أكران سے كما جائے كه فلاں كام من اليك وعار فرج كردين اوريہ فلا مركرويا جائے كه جس جگہ وہ سے دینار خریج کر س مے وہاں ان کانام نہیں لکھا جائے گا تو انھیں جیب سے ایک دینار نکالنائجی بے مدکر ان گزرے گا، اور نفس کواس خرج پر تمی ہم مرح آمادہ نہ کر تلیں سے مالا تکہ وہ یہ بات اچھی طرح جانتے ہیں کہ اللہ کے علم میں ہر عمل ہے ، خواہ نام لکھا جائے یا نہ لکھا جائے نام لکھنے کی خواہش تو اس لئے ہے کہ مقصد رضائے خدا نہیں محلوق کی خوشنوری ہے۔

مال حال سے تعمیر مساجد : ان میں وہ لوگ بھی ہیں جو طال ذرائع آمنی رکھتے ہیں اور جائز طریقے سے کمایا ہوا مال مساجد و فیمو کی تعمیر خرج کرنے کی اوجود مغور ہیں ان کے فور کی ووج ہمیں ہیں۔ ایک وجہ توریا اور تعریف کی خواہش ہے۔ بسا او قات ان لوگوں کے پردس میں یا ان کے شرمی تک دستوں اور نادا موں کی کی نہیں ہوتی مساجد کی تعمیر ویز کین میں پید خرج کرتے ہیں غربوں پر کرنے سے بہتر یہ کہ ان تقراع کی مدی جائے ، لیکن بید لوگ جس خوشد لی کے ساتھ معجدوں کی تعمیر میں خرج کرتے ہیں غربوں پر خرج خرج نہیں کرتے ہیں خربوں پر تعش خرج نہیں کرتے ہیں کرتے ہیں خربوں پر تعش دی تعمیر کرتے ہیں خربوں پر تعش دی تعمیر کرتے ہیں خرب کہ یہ منوع ہے (بخاری میں قراع کی اس سے نماز ہوں کے دل مشخول ہوتے ہیں اور دمیان بنتا ہے ، جب کہ نماز سے خشوع اور خضور قلب مقصود ہے ، اور مساجد کی تز کمن سے قلب حاضر نہیں رہتا ، اور ان کا اجر دھیان بنتا ہے ، اور اس کا وہال تز کمن کرانے والوں پر ہے ، اس کے باوجود وہ یہ تجھتے ہیں کہ ہم نے نیک عمل کیا ہے ، اور سائع جا تا ہے ، اور اس کا وہال تز کمن کرانے والوں پر ہے ، اس کے باوجود وہ یہ تجھتے ہیں کہ ہم نے نیک عمل کیا ہے ، اور سائع جا تا ہے ، اور اس کا وہال تر کمن کرنے اور خوش ہمی یہ ہے کہ ہم اللہ تعالی کے مطبع اور فران ہوا وہ بندی ہے کہ ہم اللہ تعالی کے مطبع اور فران ہوا وہ بندی ہے کہ ہم اللہ تعالی کے مطبع اور فران ہوا وہ بندی ہے کہ ہم اللہ تعالی کے مطبع اور فران ہوا وہ بندی ہیں ، اور اس کے احکام کی خیل کرنے والے ہیں ، مساجد کے قتی و نگار سے نہ مرف نماز کے دور ان لوگوں کے والی نماز کے دور ان لوگوں کے اور خوش ہمی نماز کی دور ان لوگوں کے والی نماز کے دور ان لوگوں ک

غافل ہوتے ہیں بلکہ یہ بھی ممکن ہے کہ وہ مجدوں کی نیب و زینت دیکہ کراسے کھوں کو بھی ای طرح ہا ہیں 'اگروہ ایسا کریں کے تواس کا وہال بھی ان ہی پر ہوگا جنوں نے مہریں مزین کی ہیں۔ خلاصہ یہ ہے کہ مہریں قواضع اور حضور قلب کے لئے بنائی جائی ہیں ' حضرت مالک ابن دینا ٹر فراتے ہیں کہ وہ آدی مجد میں آئے ان بھی سے آیک وروا زے پر رک کیا 'اور کنے لگا کہ جھے ہیے تنگار اور کو واللہ کے گریں واطل نہ ہونا چاہے 'اللہ کے مقرر کروہ فرطنوں نے اسے صدیق کھا اس نے مجد کی تنظیم اتن کی کہ اپنی جائے والی استجا کوا یہ وہ مجد کو نجاست سے آلودہ کردہا ہے۔ مساجد کی اسی قدر تنظیم ہوئی چاہئے اور کی تنظیم مساجد کا مفہوم ہے مجد کی اور کے ایس سے بھورے یا دنیا کی آرائشی چزوں سے بھردے 'اور یہ سیجے کہ میں نے اللہ تعالی برا اسان مجد کی تعظیم یہ نہیں کہ اسے اللہ م سے جادے یا دنیا کی آرائشی چزوں سے بھردے 'اور یہ سیجے کہ میں نے اللہ تعالی برا اسان کی تعظیم یہ نہیں کہ اسے اللہ کے حضرت مینی ملیہ اللہ کو سوئے کہ تا ہوں کہ اللہ تعالی اس مجد کی اللہ کو سوئے اور چاند کی کہاں سب نیادہ ہوئی ہو اللہ کو سوئے وار بیان کی دور سے اللہ کی زمین آباد ہوئی ہے 'اور ان کے فقد ان سے بریاد ہوئی ہے۔ حضرت ابوالدروا میں تا اللہ تا ہوں کہ 'اور ان کے فقد ان سے بریادہ ہوئی ہے۔ حضرت ابوالدروا میں اللہ علیہ وسلم نے ارشاد قربایا۔

اِذَارَ خُرَ فُتُمُ مُسَاحِدً كُمُ وَحَلَّيْتُمْ فَالْلِمَارِ عَلَيْكُمُ (ابن البارك في كتاب الربر) جب تم مساجد كو سجاؤ كاور قر الول كوسونا بهناد كو تم يرجاى نازل بوگ-

حضرت حسن بعری گروایت کرتے ہیں کہ جب آنخضرت صلی اللہ علیہ ولٹلم نے عینہ منورہ میں مسجد نبوی تغییر کرنے کا ارادہ فرمایا تو حضرت جبرئیل علیہ السلام آپ کے پاس تشریف لائے 'اور فرمایا کہ آپ یہ مسجد سات گزاد چی بنائیں 'گراس پر طبع نہ کریں اور نقش ونگار نہ بنائیں۔ (۱) بسرحال اس گروہ کا مغالطہ یہ ہے کہ اس نے بُرے قعل کواچھا سمجما 'اور اس پر بحروسا کیا۔

صدقہ و خیرات کرنے والے : ایک کروہ ان لوگوں کا ہے جومال خیرات کرتے ہیں اور فقیوں سکینوں کو دیے ہیں اس داوو رَاش کے لئے ایے مواقع الاش کرتے ہیں جہاں لوگوں کا اجتماع ہو اور فقیروں مکینوں جس ہی ایے افراد کو ترج کو یہ جس جو شکر گزار اور نام مشہور کرنے والے ہوں 'یہ لوگ چئی کر صدقہ دینے کو یہ ایکھے ہیں 'اگر کوئی فقیراُن سے بچھ لے کر چہالے تو اے مقاراور ناشرا قرار دینے ہیں۔ بہت ہے ایسے ہی ہیں ہوج ہی گرتے ہیں 'ایک کوئی فقیراُن سے بچھ لے کہ ہیں۔ حضرت مبداللہ ابن مسعود فرمایا کرتے ہے کہ آخر نوائے میں ایسے لوگ بھی ہوں گے جو بلا سبب تح کیا کریگے والہ مند مور گئاروں میں بھری کے اس معود فرمایا کرتے ہے کہ آخر نوائے میں ایسے لوگ بھی ہوں گے جو بلا سبب تح کیا کریگے والہ مند مند ہونے کی دجہ ہے اور ان کے بودی محتاج ہوں گے جن کی وہ مدنہ کریگے۔ ابولھر تنار کتے ہیں کہ ایک مخص بھرابن موارث کے باس آ یا اور کئے لگا کہ میں تح کے لئے پائے ہوں آپ بھے کوئی قسیحت فرادیں 'آپ نے اس سے بچھاکہ تم مارٹ کے باس آ یا اور کئے لگا کہ میں تح کے لئے پائے ہوں آپ بھے کوئی قسیحت فرادیں 'آپ نے اس سے بچھاکہ تم سے مور سے بیا میں انسان کی دور ہم لے جانے کا اراوہ کیا ہے 'اس نے کھا دو بڑار۔ آپ نے سوال کیا کہ تم تح سے کہا مقدر کھے ہو کہ اس نے میں انسان کی دور آپ کرتے ہوں آپ بھی کوئی قسیحت فرادیں 'آپ نے اس سے ہو گا اراوہ ترک کرتھے ہو گا ہوں آپ ہوں آپ ہوں آپ کے میں انسان کی دور آپ کرتے ہوں آپ ایک مور تی سے بیا گا ہوں تاکہ ان میں خوش کر کہا ہوں آکہ انہی ضرور تیں ہوری کر کھیں 'یا جیا ہو تب بھی کوئی مضا گھہ نہیں 'یا چیوں کی پورش کر نے والے ہوں آگہ انہی مضرفی کی مسلمان نے دور کوریا چاہو تب بھی کوئی مضا گھہ نہیں 'یا چیوں کی پورش کر کے اور کے کہا ہوں کہ فرض جادر کے کہا ہور تیک کے مصلمان کوریا گا ہو جب بھی کوئی مضا گھہ نہیں 'یا چیوں کی پورش کر کیوں کی دورش کر نے والے ہوں ٹاکہ انہیں خوش کر کے کہا کہ ترس کی مسلمان کوری کورش کر اور کوریا چاہو ہو جب بھی کوئی مضا گھہ نہیں 'یا چیوں کہ کہ کرنے کے بعد کسی مسلمان کورش کے اور کوریا چاہو ہو کہ کہ کی کھی مضا کے مصلے کوئی کی کوئی مسلمان کے دیا گھورٹ کے کہا کوئی کوئی کوئی مسلمان کے دور خوالے میں کوئی کوئی کھی کے کھی کے کھی کے کہا کہ کوئی کی کوئی کوئی کے کہا کے کہ کوئی کوئی کوئی کوئی کوئی کوئی کوئی کی کوئی کے کہ کوئی کوئی کوئی کوئی کوئی

<sup>(</sup>١) حفرت حن بعري كي يه مرسل روايت مجمع نيس لي-

## www.ebooksland.blogspot.com احياء العلوم جلد سوم

کو خوش کرنا 'کی مظلوم کی داد رکی کرنا 'کی کو نفسان سے بچانا 'کی کزور کی مد کرنا سوجوں سے افضل ہے ' جاؤ اور یہ مال ای
طرح تقیم کردوجس طرح میں نے کہا ہے ' اور اگر تم میرا مھورہ قبول نہیں کرنا چاہتا
ہوں ' یہ سن کر آپ مسکرائے' اور کنے گئے کہ جب مال تجارت سے اور ' مشتبہ ذرائع سے جمع ہوجا تا ہے تو دل اسے خرج کرنا چاہتا
ہے ' خرج کرنا ہے اپنی مرضی کے مطابق لیکن اعمال صالح کو آڑ بنالیتا ہے ' محراللہ نے حسم کھالی ہے کسوہ مشتین کے سوا کسی کے اعمال قبول نہیں کرے گا۔

بخیل دولتند : ایک فرقد ان دولتندول پر مشتل ہے جو رکھے کے لئے دولت سیلتے ہیں اور ایی ماوتی کرتے ہیں جن میں خرج کرنا جیس پر تاجیعے دن میں روزہ رکھنا 'رات کو نماز پڑھنا' یا قرآن کریم کی طاوت کرنا وقیرہ۔ یہ لوگ بھی مغرور ہیں کیول کہ بن جیسی مملک جاری ان کے ولوں پر مادی مو چی ہے یہ جاری اس طرح دور موسکتی ہے کہ مال خرج کیا جائے مجن فعا کل اعمال میں وہ مشخول ہیں ان کے ذریعے وہ اس بیاری کا قطع قع نہیں کرسے۔ ان لوگوں کی مثال ایس ہے جیسے نمی فض کے کروں میں سانپ تمس جائے 'اور اسے احساسِ موکہ میں ہلاکرے کے قریب پیٹی چکاموں نکین وہ صفراء کے علاج کے لئے سکنجبین تار کرنے میں معنول ہو'اگر سانپ نے اسے آس لیا تو کیا یہ سکنجین مفید ہوگ؟ صورت بشرہے کی نے کما کہ قلال الدار بدا نمازی ہے اور بت زیادہ روزے رکھتا ہے اپ نے قرایا وہ بیچاں ایسے کامول میں معموف ہے جو اس کی مالت کے مناسب ہیں اور ایسے کامول سے دور ہے جو اس کی حالت کے متاب ہیں۔ اس کے شایان شان کام یہ قاکہ وہ بموکوں کو کھانا کھلا یا اور ناداروں مختاجوں اور مسکینوں پر خرچ کرتا۔ اس کا یہ عمل خود کو بھوکا رکھنے 'اور (نظی) نماز پڑھنے سے بھر ہے۔ ان بخیلوں میں بعض ایسے بھی ہیں جن پر بخل پوری طرح عالب آچکا ہے ، وہ مرف زکوۃ دے پاتے ہیں اور اس میں بھی یہ کوشش کرتے ہیں کہ خراب ال ديدين اور ذكوة كے لئے نظراء اسے دموند في بيں جو آئي خدمت كر تمين اور موقع به موقع آتے جاتے رہيں اور تمي مرورت میں کام سکیں یا ایسے تک وَستوں کی مدرکت میں جن سے معتبل میں انع پہنچ کی امید ہو یا ایسے لوگوں کو دیے ہیں جو کسی بدے مخص کی سفارش لے کر آئیں 'ا میں اس لئے دیتے ہیں باکہ سفارش کرنے والا مربونِ منت موجائے 'اور کسی بمى وقت اسكى جاه وحقم سے فائده الحام جاسكے۔ بيد تمام باتي فسادِنيت كامظرين ان سے تواب ضائع موجا تا ہے ، يه لوگ معرور بِن 'اكرچه وه خود كوالله كامطيع نصور كرت بين الكن حقيقت مين أفران بين الله كد انمون نے الله كي مباوت كا عوض فيرالله ي قىمول ىر تىنبىھىر موسكے۔

عبال ذکر کے حاضرین : ان میں نہ عوام کی تخصیص ہے 'نہ دولت مندول کی اور نہ فریوں کی۔ اس فرور میں سہ لوگ بھلا ہیں۔ یہ لوگ بھال ذکر میں حاضری ہی کو اپنی نجات کے لئے کائی تصور کرتے ہیں 'اس طرح کی مجلوں میں شرکت کرنا ایک عادت یا رسم می بن گئے ہے اور یہ گمان کیا جائے ہے کہ محض وحظ سنا ہمی خالی اُزائر نہیں ہم اس محل نہ ہو'یا صحیت حاصل نہ کی جائے۔ یہ ان کا مخالط ہے۔ بلاشہ ذکر کی مجلوں کے دیشمار قعائل ہیں 'کین ان تمام فعائل کی بنیاد اس حقیقت پر ہے کہ اس طرح کی مجانس سے اعمال خریر رضیت ہوتی ہے 'اگر مجلس کا یہ قائدہ نہ ہوتو وہ ہر طرح کی خروبرکت سے خال ہے ' ہم محض رخبت ہمی کانی نہیں 'جب تک وہ ممل پر نہ اُبھارے اسے محود نہیں کما جاسکا 'اگر کوئی رخبت اتنی ضعیف ہے کہ اس سے عمل پر رخبت ہمی کانی نہیں ہوتی تو اس میں کوئی خیر نہیں ہے۔ کیوں کہ جو چیز غیر کے لئے مقسود ہو 'اوروہ وو دو مری چیزاس سے نہ طے تو اس پہلی چیز کا کوئی قائدہ نہیں۔ حاضرین مجالس ذکر کے فضائل من کر فریب کا حظار ہوجاتے ہیں 'کہمی وحظ کے دوران ان پر عورتوں کی طرح تو تا گئی فائدہ نہیں۔ حاضرین مجالس ذکر کے فضائل من کر فریب کا حظار ہوجاتے ہیں 'کہمی وحظ کے دوران ان پر عورتوں کی طرح تو تا تارہ دورات ہو جاتی ہو بھی دورات ہیں وہ تا کہ مضامین پر عمل کرنے کا عزم واطوہ نہیں ہوجاتی ہے 'اور دھاڑیں مار مار کر روتے ہیں 'کین اس وقت بھی وحظ کے مضامین پر عمل کرنے کا عزم واطوہ نہیں

ہو آئ ہمی ڈرانے والے مضافین من کرہاتھ پرہاتھ مارلیتے ہیں اور صرف اٹنا کتے ہیں اللہ توبی تفاظت فراریا معاذا للہ اور سجان اللہ کلے کئے پر اکتفا کرتے ہیں اور یہ بھتے ہیں ہم جو کچھ کررہ اچھا کررہ ہیں ملاکہ یہ صریح مغالطہ ہان کی مثال الیہ ہیں ہیں کوئی فض کسی حکیم کے مطب میں جائے امراض و معالجات پر جو گفتگو وہاں ہواسے خورسے سنے کیا کوئی بحوکا کسی الیہ مخض کے پاس جا بیٹے جو لذیذ کھانوں کا ذکر کر رہا ہو ' طاہر ہ نہ مطب کی تفکلو سننے سے مرض ہیں افاقہ ہوگا اور نہ لذیذ کھانوں کا تذکر سننے سے بحوک منے گی اس طرح اطاحت کا ذکر کر رہا اور عمل نہ کرنے ہی کوئی فائدہ نہیں ہوگا ' بلکہ ہم تو یہ کہتے ہیں کہ اگر وصفا سے بحوک منے گی اس طرح اطاحت کا ذکر کرنے اور عمل نہ کرنے ہو کہ اللہ کہ طرف تو ی یا ضعیف تو تجہ ہوجائے اور دنیا سے مغرف ہوجائے وار اس میں قدر تغیرو فمانہ ہو کہ اللہ کہ طرف تو ی یا ضعیف تو تجہ ہوجائے اور دنیا سے مغرف ہوجائے والے تا ہے تو یہ اس کی غلا فتی ہے۔

مغاللوں سے بچنامکن ہے : بعض لوگ یہ اعتراض کرسکتے ہیں کہ مغاللوں کی جو وجوہات تم نے لکھی ہیں ان سے شایدی کوئی آدی خالی مواور ان سے بچنا مکن بھی نہیں ہے۔ جو بچھ تم نے لکھا ہے اس سے سوائے بایوس کے اور پچھ ہاتھ نہیں آنا شایدی سی مخص کے اندراتی قوت ہو کہ وہ ان تعلیٰ آفات سے خود کو محفوظ رکھ سکے علا مرب نا امید ہوجائے گا'اور کوئی عمل نہ كرسك كا اس كاجواب يدب كريم مت انسان في اسلم كي ياتون كونا قابل عمل تصور كرياب اورياس كا شكار موجا اب لين باہت اوگ راسنے کی ہرمشکل اکلیز کرتے ہیں اور اگر نیت مجم موقو راسنے کی تعلی آفات کا پتا چلا لیتے ہیں اور ان پر قابو پانے کی تداہر دووند لیتے ہیں انسان اگر جاہے تو اسانی نضاوں میں اُڑتے ہوئے پرندے کو مراسکتا ہے والا کلہ اس کے اور پرندے کے درمیان میلون کا قاصلہ ہے اس طرح اگر سمندری تبہ ہے چھلی نکالنا جاہے تو نکال سکتا ہے ، بہاڑ کھود کرسونا ، جاندی اور دوسری قیمی دھاتیں نکال سکتاہے 'جگل کے وحشیوں کوپایہ زنچر کرسکتا ہے۔ شیروں 'ہاتھیوں اور دو سرے خونخوار در ندوں پر قابو پاسکتاہے ' سائب اوراً ژوہا کو قابو میں کرسکتا ہے اوران کے معدے زہر مہو نکال سکتاہے وقت کے بقوں سے ریشم بنا سکتاہے ستاروں کی تعداداور طول وعرض معلوم كرنا جاب تو علوم مندسه كذريع زين بر كمزے كرئے دريافت كرسكا ب اوي يدا بيركامعدن ب کوئی مشکل انسی نمیں جس کے مل کی تدہر نہ کرسکتا ہو اور دنیا کی گوئی علوق ایسی جیمے اپنی تدہرے متحرف کرسکتا ہو اور ا بنا افراض میں استعمال نہ کرسکتا ہو ، تھوڑے کو سواری کے لئے گئے کو شکار کے لئے اپنے قابد میں كرتا ہے ، مجمل ك شكار كے لئے جال بنا تا ہے اس طرح كى بے شار تدييري بيں جن كايمال دنيا ميں برلحه بر آن مظا برہ بو تا ہے۔ اوریہ تمام تدبیریں اس لئے کیجاتی ہیں کہ افراض کی جھیل کی جاسکے۔جب دنیاوی افراض کے لئے انسان ملرح ملرح کے حیلے اور تدبیریں افتیار کرتا ہے توکیا وہ دل کی اصلاح کے لئے ایسا نہیں کرسکتا۔ مالا تکہ یہ اس کا وہم ہے کوئی کام محال اور ناممکن نہیں مو ما ابس مت شرط ہے۔ ب شار لوگ ایے گزرے ہیں جنوں نے طریقت کی فاردار راہ گزر میں قدم رکھ اور پیچے نہ بے انموں نے قلب کی اصلاح کو نامکن اور محال تصور نہیں گیا اور نہ اس سے عاجز ہوئے میں لوگ سلف صالحین کملائے ، محرا کے متبعین اور مریدین میں سے جنبوں نے سچ ول سے ان کا آتا**ع کیا وہ بھی کامیاب رہے اب بھی جولوگ معتم عزم آبانتہ ارادے** ' اور ممل حوصلے تے ساتھ بدوادی پر خار فے کریں مے عاجز نہ ہوں مے افسوس قرید کہ لوگ اپنے دنیوی کاموں میں جس قدر تداہیر افتیار کرتے ہیں اور جس عزم وحوصلے سے کام لیتے ہیں ان کاوسوال حصد بھی آ فرت کے کاموں میں استعال نہیں کرتے۔

مغاللے سے بیخے کے لئے تین چزیں ضروری ہیں: آدی کو اگر مغالاوں سے پچتا ہے تواس کے پاس یہ تین چزیں ضرور مونی چاہیں۔ عشل علم اور معرفت مشل سے مراد اصل نور'اور مزیزی فطرت ہے جس سے انسان حقائق اشیاء کا اور اک کرتا ہے 'زبانت اور مختلدی کا تعلق ہیں۔ فبی فض مغالاوں ہے 'زبانت اور مختلف میں منا معرب ہے 'ور محافت اور مجاوت بھی اصل فطرت سے متعلق ہیں۔ فبی فض مغالاوں سے محفوظ نہیں رہ سکتا اس لئے فطرت سے آدی کا ذہین اور ہوشیار ہوتا ضروری ہے'اگر کوئی فض ذہانت کی فطرت پر نہیں ہے تو

اس كالكساب نامكن ب الآيدكم اصل معل موجود مواس صورت من تجرب سے معل كويدها اور جيزكا ماسكا باس سے معلوم مواكر تمام سعادون كى بياد عقل اور ذبانت برب رسول اكرم صلى الله عليه وسلم كاارشاد ب

تَبَارِكَ اللَّهُ أَلَّذِي قَشَمَ الْغَقُلَ بَيْنَ عِبَادِهِ أَشْتَاتًا إِنَّ الرَّجُلَيْنِ يَسْتِوي عَمَلُهُمُنَاوَبُرُّهُمَا وَصُوْمُهُمَا وَصَلَا نَهُمُ إِلَاكِنَهُمَا يَنَفَا وَبَانَ فِي ٱلْكُفْلِ كَٱلْكُرْ فِيْ جِنَبِ أَحَدُ وَمَا قَسَّمَ اللَّهُ لِخُلْقِهِ عَظًّا هُوافَقِيلٌ بِيَ الْعَقُلِ وَالْيَقِينِ (١) بابركت بيه وه ذات جس في البيخ بندول كو مخلف طور ير مقليل تقييم فرها مي و ادى يك اعمال يكسال ہیں ان کی نیکی بھی وزے اور نماز سب برابر ہیں انکین وہ علی میں اسٹے مخلف ہیں جیسے اُمد کے بہلو میں ذر الله في معلى اوريقين سے برا مي مائي ملوق كے لئے كوئي احت بدا حس فرمائي-

حضرت ابوالدرواة روايت كرتے بين كه ايك مخص في سركار دو عالم صلى الله عليه كي خدمت من عرض كياكم ايك مخص دن من روزہ رکھتا ہے، رات میں نوافل پردھتا ہے، ج اور عمو کرنا ہے صدفتہ دیتا ہے، اللہ کی راہ میں جماد کرنا ہے، مریض کی حیادت كريائے ؛ جنازے كى مشابعت كريائے اور كمزوركى مدكريائے الكن اسے يہ معلوم نيس كد قيامت كون اسے اللہ كے يمال كيا مرتبه ملے گا۔ رسول آکرم ملی الله علیہ وسلم نے فرایا۔ یُجُزَی عَللٰی قَلْرِ عَقْلِهِ (۲)

ات اس ي عقل كم مطابق اجرد ما جائكا-

حضرت انس روایت کرتے ہیں کہ سرکار ودعالم صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس میں ایک محض کی تعریف کی اب نے تعریف كرف والول ف وريافت كياكم اس ك معلى كيس ب علماية في حرض كيايا رسول الله بم اس كى ميادت اور اخلاق كا وكركرد ب ہیں' آپ نے فرمایا تم یہ ہلاؤ کہ اس کی علل کیسی ہے' اِس لئے کہ ب وقوف اپنی حماقت کے باعث نیکی کو بھی معسیت مالیتا ہے' تیامت کے دن لوگوں کو عقل کے بقدر قرب حاصل ہوگ۔ ( ٣ ) حضرت ابوالدرداء روایت کرتے ہیں کہ سرکار دوعالم صلی اللہ عليه وسلم كے سامنے جب كى مخص كى شدت عادت كا حال بيان كيا جا آ او آپ اس كى عمل كا حال دريافت فرمات اكر لوگ اس ك عقل كو الجما باللت تو آب فرات اسك بارے من الحجى اميد ب- اور اگر لوگ كت كه وه ب و توف ب تو آب فرات فدا رسیدہ نہ ہوگا( عکیم تذی اور ابن عدی ایسی ایک مرتبہ آپ کے سامنے کمی فض کی عبادت کا حال بیان کیا کمیا ایس نے دریافت فرمایا کیاوہ محمد بھی ہے اوگوں نے جواب وا حمد نہیں ہے۔ فرمایا پھرجس درج پرتم اے تصور کرتے ہووہ اس پر نہیں ہے۔اس سے معلوم ہوا کہ زبانت ، نہم اور فطری عقل بھی اللہ تعالیٰ کی ایک بدی نعمت ہے ، اگر یہ نعمت نہ ملے اور اس کی بجائے اصل فطرت میں بے وقونی اور حمالت رکھ دی جائے تو پھراس کا تدارک میں موسکا۔

مغا للے سے بچنے کے لئے وو سری چزمعرفت ہے معرفت سے مراد چار چزوں کا جانتا ہے اس کا اللہ تعالی کا ویا کا اور آخرت کا انس کی معرفت کے معنی یہ ہیں کہ اپنی عبدیت اور ذکت کا اعتراف کے اور یہ جائے کہ میں اس دنیا میں مسافر موں اور ان شوات کامیری مبعیت کے ساتھ کوئی جو زفس ہے میری مبعیت کے موافق مرف اللہ تعالی معرفت اور اس کا دیدار ہے ، اس حقیقت کاعلم اس وقت تک نمیں ہوسکاجب تک برے کو اپنے لئس اور اپنے رب کی معرفت نہ ہوئیہ معرفت کیے حاصل موى؟اس سلط من تهين ان مضافين كي ظرف روع كرنا جائية جو بم ي تماب شرح جائب القلب مماث التكفيراور كماب

<sup>(</sup>١) نوادر الاصول مي عيم ترزي كي مرسل روايت طاوس راوي يي- (٢) بير روايت عجم ابودروا و عني لي البتراي المركي ايك ضعيف روایت خلیب نے اری میں نقل کی ہے۔ ( ۲ ) یو روایت کاب اعظم میں گزری ہے۔

احياء العلوم جلدسوم

الكريس بيان كے بيں ان ابواب بين ہم نے نفس اور خالق نفس كے اوصاف كى طرف اشارے كے بين ان اشاروں سے فى الجلد تنبيد ہوجاتى ہے۔ كمال معرفت كا مرحلہ بعد كا ب اس كا تعلق علم مكاشفہ سے اور علم مكاشفہ ہمارى كتاب كا موضوع نبيں ہوسكا۔

رنیا اور آخرت کی معرفت کے لئے کتاب ذم الدنیا اور کتاب ذکر الموات کے مضافین سے مدھے تاکہ یہ معلوم ہو کہ دنیا کہ

آخرت سے کوئی نبست ہی نہیں ہے، جب ان چاروں امور کی معرفت ماصل ہوجائے گی مظالمے سے بچنے کے امکانات ہوجائیں

کے 'اللہ تعالیٰ کی معرفت کے باحث ول میں محبت التی کو تحریک ہوگی، آخرت کی معرفت سے اس کی طرف رخبت ہوگی، اور دنیا کی

معرفت اس سے چھر کرے گی، اور وہ سب سے برا کام اس عمل کو سمجے گا جواسے اللہ تک پہنچادے 'اور آخرت میں نفع دے 'اور

جب ول میں یہ ارادہ غالب ہوگا تو تمام امور میں نیت ورست ہوگی، کھانا کھالے میں 'حوائج ضروریہ سے فارخ ہوئے میں 'اور لباس

دفیرہ پہننے میں کی نیت ہوگی کہ ان سے سلوک راہ آخرت پر مدو ہے۔ نیت کی صحت سے تمام مظالمے دور ہوجائیں گے۔ کیوں کہ

مظالمے اس لئے پر ا ہوتے ہیں کہ آدم اپنی اغراض میں کشیش یا آئے 'ال و دولت' اور جادہ مزت کی طرف میلان رکھا ہے۔ ان

گااس مظالمے کا شکار رہے گا۔

راہ مسکوک مرطوع ملے کی جائے : آدی اپنی مقل سے لئس اور خالق نئس کی معرفت عاصل کرتا ہے اور اس معرفت سے دل پر اللہ کی مجت غالب آتی ہے تو آیک تیسری چز کی ضورت پڑتی ہے اور وہ تیسری چز ہے اس بات کا جانتا کہ راہ سلوک سی طرح ملے کی جائے وہ کو نے اعمال ہیں جو آدی کو اللہ سے قریب یا اس سے دور کرتے ہیں۔ نیز راہ آخرت میں کون کی رکاوٹیس ہیں 'کتے وشوار گزار مراحل ہیں 'اور ان رکاوٹوں کے اوالے کا طریقہ کیا ہے ' نیز یہ وشوار گزار مراحل میں ورکے جائیں شرے ہیں 'مجاوات کے ابواب میں ان کی شرائط دیکھے اور افھیں اوا سے ''آئات کا مطالعہ کرے اور ان سے اجتزاب کرے ' معاملات کے ابواب میں معاش کے ممائل دیکھے اور افھیں اوا ہیں اختیاب کرے ' معاملات کے ابواب میں معاش کے ممائل دیکھے اور افھیں اوا ہیں افسی شری احکام کی دوشتی میں عاصل کرے 'وروں کا علم حاصل کرے جو اللہ کے دائے ہوئے طریقے کے مطابق امراض کرے۔ ممائل دیکھ اور چی طریقے کے مطابق وصول ایل اللہ کے بات ہوئے اور ان کا عالم حاصل کرے جو اللہ کے دائے اور ان کا عالم حکوم کرے ' گھر منجوات کے ابواب میں بان کی خواصل کی اندے موال ایل اللہ کے لئے ہائے جمودہ کا علم سطور کی ہیں ان نہ موامل کرے جو اللہ کے داران کا عالم حمودہ کرے ' گھر منجوات کے ابواب سے صفحات محدودہ کا علم سکھے ' اس لئے کہ جب کوئی خرموم صفت دل سے مطابی جائے تو اس کی جگہ محدود صفت لانا کے دل پر اللہ کی محب ہو اور ان کے مالک کے دل پر اللہ کی مجب ہو ادر ان کی جو اقسام ہم نے کسی ہیں ان سے محفوظ رہ سکے گا۔ یہ اس کے کہ جو اور ان کسی ہیں ان سے محفوظ رہ سکھ گا۔ یہ اس کے کہ جس کے کسی ہیں ان سے محفوظ رہ سکھ گا۔ یہ مورت اس دی ہو ۔ در سالک کے دل پر اللہ کی عوب قالب ہو 'اور دنیا کی ہو 'ادادے میں اسکھام اور نیت میں صحت ہو 'اور وسے میں اسکھام اور نیت میں صحت ہو 'اور وسے میں اسکھام اور نیت میں صحت ہو 'اور وسے میں اسکھام اور نیت میں صحت ہو 'اور وسے میں اسکھام اور نیت میں صحت ہو 'اور وسے میں اسکھام اور نیت میں صحت ہو 'اور وسے میں اسکھام اور نیت میں صحت ہو 'اور وسے میں اسکھام اور نیت میں صحت ہو 'اور وسے میں اسکھام اور نیت میں صحت ہو 'اور وسے میں سکھام اور نیت میں صحت ہو 'اور وسے میں اسکھام اور نیت میں صحت ہو 'اور وسے میں اسکھام اور نیت میں صحت ہو 'اور وسے میں سکھام اور نیت میں صحت ہو 'اور وسے میں سکھار سکھار کی سکھار کی سکھار کی سکھور سکھار کی سکھور سک

شیطان کا ایک اور فریب: معرفت و سلوک کے ان تمام مراص کے بعد بھی ایک خوفاک مرحلہ موجود ہے۔ جب مسیکہ لیتے ہوتو شیطان کا ایک اور جو اخلاق تم نے پائے ہیں آگی تلقین لیتے ہوتو شیطان خمیس یہ فریب رہتا ہے کہ جو علم تم نے حاصل کیا ہے اس کی اشاعت کرنا 'اور جو اخلاق تم نے پائے ہیں آگی تلقین کرنا اور جو بات خدا نے خمیس بطائی ہے دو سروں تک اسے پہنچانا بھی ضروری ہے 'شیطان جب کی فض کو دین میں محلف سمجھتا ہے 'اور یہ دیکتا ہے کہ وہ اپنے نفس کی تمذیب 'اور اخلاق کے تزکیہ سے فارغ ہوچکا ہے 'اس نے قلب کی اس قدر کڑی گرائی کی ہے کہ اب وہ تمام کدور تیں اور آلا کثوں سے پاک ہوچکا ہے 'اب وہ صراط مستقیم پر گامزن ہے 'دنیا اس کی نظمول میں حقیرہے اس نے خلوق سے اپنا رشتہ منقطع کرلیا ہے 'اب وہ ان کی طرف کمتنیت نہیں ہوتا 'اور اپ اسے صرف ایک کام رہ کیا ہے اور وہ یہ کہ

الله ك ذكراوراس كى مناجات سے لذت ماصل كرے اور ديدار خداوندى كے لئے الى اتش شوق بحركا مار ب جب شيطان كى علم انسان کا یہ رؤتیہ دیکتا ہے تو دہ اسے دنیا کی داور اضیں کہا تا مجدراً دین کی راہ اختیار کرتا ہے 'ادراسے علوق خدا پر رخم کرنے 'اگل دین پر نظرر کھنے'انھیں تھیت کرنے 'اور انھیں اللہ کی طرف دعوت دینے کی تلقین کرتا ہے 'اس وقت یہ بندہ تعلق الله ك بندول كا حقيقت بندانه جائزه ليتا ب وه يه ديكما كم لوك است كامول عن معوف بين ويا ي يجي بريان عري بين دین سے بہویں ونا کے امراض ان پر غالب ہیں کین افعی احساس نیں ہے کوئی طبیب ایا نظر نیں آیا جو ان کاعلاج كرسك اوران كے لئے لوز شفاء تجويز كر عيل محمام لوگ بلاكت كے قريب بين است مائيوں كى مالت ديكو كروه آزرده بوجا اب اس كے پاس دوائے معرفت ہے جس سے وہ الحے احراض كاعلاج كرسكا ہے اس كے پاس لوز فظاء ہے جس سے وہ اضمين تدرست رسکا ہے وہ انعیں بالسکا ہے کہ راہ مرایت کد حرب وہ انعیں عمرای کی تاریکیوں سے نکال کرسعادت کے اُجالوں تک پنچاسکانے 'نداس میں کوئی محت ہے اور ند مشقت 'ند اپنی جیب ہے کھ خرج کرنا پڑتا ہے اور اس کی مثال الی ہے جیے كوكى مخص كى تحيين مرض من بتلا تفاوه مرض التاشديد تفاكه ندون كوسكون تفا اورند رات كو جين أنه كما يا تفا أنه بيتا تفااورند التعرباؤل بلاسكا تما وروكي شدت سے بليلايا كر اتفاء اجاك اسے اس مرض كا دوا ال كى ندويے والے إس كى قيت كى اور ند لینے والے کو مشقت اٹھائی پڑی۔ پھروہ دوا تلو بھی نہیں تھی کہ کھانے میں دشواری ہوتی 'یہ ایک لذیذ دوا و تھی 'اس کے استعال سے دہ چندی روز میں محت یا ب ہوگیا' دن کا سکون بھی واپس مل کیا اور رات کا چین بھی 'ایک طویل عرصہ إ منفراب کے عالم میں مرارتے کے بعد زندگی خوشکوار ہوئی میسے خزال کے بعد ورخوں پر بڑک وہار اجائے اور پھول کھنے لکتے ہیں ، پراس نے يردويين پر نظروالي ب شارمسلمان اي مرض مين جلا نظر آئے ، اي تعليف كاميى دى عالم تما راوں كو جامعة تنے ون بحرب چین رہے تھے 'اور تکلیف کی شدّت سے اِسقدر چلائے کہ آسان مرر اُٹھالیتے تھے اس نے سوچاکہ جودوا میں نے استعال کی ہے وی دوان کے مرض میں منید ہے اس کامطلب سے کہ میں نمایت اسانی کے ساتھ اور بدی جلدی اس مرض سے نجات ولاسکا ہوں اسے ان پریشان مال اور مجورو میکس مسلمانوں پر رجم المیااوروہ اسے علاج میں مشغول ہو کیا۔ یہ بعدہ علم میں ای مریش ک طرح ہے۔ جب اس نے راوبدایت پر چل کرا بے قلبی امراض سے دینایائی تواس نے علوق پر نظروالی اور دیکھا کہ اتھے دل بھی عارين اور مرض كي شدت في المين الاكت في قريب وكر مديا ب الهاك اس ان كي رونماني كاخيال آيا اوراس في نصیعت شروع کدی ، پورے عزم اور تمل وصلے کے ساتھ دوان کے علاج پر کربستہ ہوگیا ، او عرشیطان نے بھی اس امید پر پوری دل چين لي كه شايد فنه الكيزي كاكوني موقع باتد اجائي جناني جب وو اللص طبيب ايخ مريسون كودوا كملات مين معموف موات اسے کان میں مرکوشی کی اور اسے استے فیر محسوس طریقے پر افتدار پر انسایا جیے چیرٹی جل ری ہو مرد کو بھی سے بتا نہ جل سکا کہ اس كا مُرشد انتذارك كے اس كى ما فرائى كردم ہے۔ مل كى سلى جودئى كے ميكنے كا عمل جارى رہا- دو سرا قدم شيطان يے يہ الماياك اسے الفاظ كى تحسين أسلوب كى خوبصور فى حركات واوات الاس اور ديئت كے ذريع علوق سيسا تھ تكلف اور السنع سے پیش آنے کی دعوت دی ، چنانچہ لوگوں نے اس کے ساتھ اعزاز و اگرام کا وہ معالمہ کیا جو بادشاہوں کے ساتھ بھی روانسیں رکھا جا آ' كيول كد انمول نے ديكماكد اس نے انميں محل شفقت اور محبت كى بنياد پر علين امراض سے نجات دلائي ہے اسے ہم سے لا لج نیں تھا کوئی طبع نیں تھی۔وہ ان کے زدیک ال اپ اور مزرد قریب ہے بھی زیادہ محبوب ہوگیا اس کے ایک اشارے پر جان تربان كرينا ان كے لئے ايك كميل بن كيا ال كي و حقيقت بي كيا ہے؟ وہ اسك مريض كيا بن الله على ان محك ور خريد فلام بمی این آقای اس قدر خدمت نیس کرتے بعثی وہ اپ یکی کرتے ہیں اسے مخلوں میں آگے بیعاتے ہیں اسکے احکام کوشای احكام يرترج دية بين عب اس فرائيت اور جال فارى كيد منافرد كي ودل يد مد مرور بوا اس دن اس ايك ايى لذَّت كَلَّى جس كابدل نمين ونياى تمام الدِّين اس كے سامنے كابي اس نے دنیا تركى متى اسے كيامعلوم كر ميرے تمام جاہدے 40

احياء العلوم جلدسوم

ضائع جائیں سے اور میں دنیا کی سب سے بدی شوت میں جتا ہو جاؤں گا۔

شیطان کا فریب مسلسل؛ شیطان ای پر قاعت نمیں کرنا کیکہ مسلس یکھیے لگا رہتا ہے اور جب بھی موقع لما ہے اسے کراہ کرنا ہے کوشش کرنا ہے کہ اسکے لئے اس نا قابلی بیان لڈت کے مواقع فراہم کرنا رہے شیطان کی طرف نفس کے میلان کی علامت یہ ہے کہ جب شخ سے کوئی فلطی سرز د ہوجاتی ہے اور کوئی مرد اس پر امتراض کردیتا ہے تو وہ اپنی خلگی کا اظہار کرتا ہے کہ لئین دل میں بیہ سوچتا ہے کہ بلاؤجہ مرد پر ففا ہوا افلطی میری بی تھی اچا تھ شیطان آتا ہے اور اس کے دل میں یہ بات والآ ہے کی جری ناواضلی حق بجانب تھی اگر تو ناراض نہ ہو تا تو یہ مرد تھے پر بحری ہوجاتے " بیرا احتاد فد رکھے" اور راور ایت سے بک کی جری ناواضلی حق بجانب تھی "اگر کو ناراض نہ ہو تا تھے پر بحری ہوجاتے " بیرا احتاد فد رکھے" اور راور ایت سے بک جاتے " یہ سوچ کروہ مطمئن ہوجا تا ہے "اگر بھی ایسا ہو تو یقین کرلو کہ شیطان تمہارے پہلو میں موجود ہے اور تھی فرس کراہ کی عدم موجود کی میں گئے ہو تا کہ کا مرس جٹلا ہوجاتے ہو البین امر بی سے اعراض کرنے گئے ہو "طالا کہ پہلے خطرات سے بھی بچا موجود کی میں گئے ہو تا کا کہ جہا تھا ہوجاتے ہو البین امر بی سے اعراض کرنے گئے ہو "طالا کہ پہلے خطرات سے بھی بچا کرتے ہے۔

ای طرح آگر ہے بھی ہنں پڑتا ہے 'یا کی معمولی کی اواقی ہیں تباہل کر ہے قویہ سوچ کرنے گئین ہوجاتا ہیکہ کمیں مردین میری بنٹ یا ففات ہے واقف نہ ہوجائیں 'اور میری تعظیم ہیں کی کویں 'یہ خیال آتے ہی قو بد واستغفار کرتا ہے 'مردین کو دکھلانے کے لئے تحفذی آبیں بھرتا ہے 'بھی اعمال و دکھا کف میں اضافہ کردیتا ہے 'اس موقع پر شیطان یہ میتی سکھلا تا ہے کہ قرنے یہ حرکتیں اس لئے ک بیں تاکہ جیرے مردین اللہ کے راسے پر اس طرح فاجت قدم رہیں 'جیری ذرائی نفوش افھیں راہ حق ہے مفرف کردے گی۔ حال نکہ یہ ایک فریب ہے 'وحوکہ ہے 'اس نے مردین کی استقامت کے لئے نہیں بلکہ اپنے افتدار کے دوام کی فاطر ایساکیا ہے بی وجہ ہے کہ اگر اس کے ہم مرجہ کی محض کی نفوش یا ہو ہون ہو راس کے مردین مطلع ہو جائیں قوات کوئی تکلیف نہیں ہوتی 'بلکہ اس اچھا تبھتا ہے 'اور خوش ہو تا ہے 'اس کے بر عس آگر کی دو سرے بھوٹی طرف لوگوں کا برگان زیادہ ہو 'اوروہ اسکے کلام ہو نا بودہ 'اور اس کے منعید افتیت کا باحث ہو تی ہوئی ہے 'اس کی مثال الی ہے جیے اس کے چند دورت کی بوئی ہو 'بہ تعلی دورا کوئی آورا نویس آورا کوئی آورا کوئی آورا کوئی آورا کوئی آور کوئی ہو 'بہ تعلی ہو گی ہو' ہو' ہو اس پہنچتا ہے 'اورا نویس آورا کوئی آور کوئی اور میل ہو نہ ہو اوراسکا فشر کر کرار ہو نا چاہتے و دورت کوئی ہو نہ ہو اوراسکا فشر کر کرار ہو نا چاہتے ہو نہ ہو تا ہو اور اس کے میں کہ کہ مسلمان دورخ کے عذاب سے بھیں 'بیوں کہ بو انہیں کے بر عکس وہ خت اذب سے بھیں 'بیوں کہ بو انہیں کی اعامت کر دے بر کی اور خوش آگر اس مقد میں اس کی اعامت کرد۔ آو اس خشری اس کی اعامت کردے بر کا ای اس کے اگر کرا کوئی اور موض آگر اس مقد میں اس کی اعامت کرد۔ آو اس خشری اس کی اعامت کرد کراس کی اعامت میں تو اس بی کیا اور میں کہ ان وہ دور کی اعام ہو کہ بر کیا ہو تا ہو ہو جب کیا گراس کی اعام ہو تب کراس کی اعامت میں تو بر ایک میں آگر دو گی اور فوش آگر اور فوش آگر دورگ آوروں کا مقدد ایک ہو کہ بوت ہو ہو باد کراس کی اعامت کر کراس کی اعامت کرا گراس کی اعامت کراگراں بھی کیا قورت کوئی دوروں کا مقدد ایک ہو کہ دوروں کا مقدد ایک ہو کہ ہو تا ہو بھی انہ میں اس کی اعامت کراس کی اعامت کرا گرائی دوروں کا مقدد ایک ہو کہ کراس کی اعامت کرار کرائی ہو تا ہو گرائی دوروں کا مقدد ایک ہو کہ کرائی کرائی دوروں کا اعامت کر کرائی کیا گرائی دوروں کا مقدد کرائی کرائی دورو

اس کے بعد شیطان اپنے ترکش سے سے سے تعرفالا آئے اسے بدے بدے گناہوں کی طرف کا آئے اور فا ہری اصفاء ہے مجی فن فلطیال کرا کے اس کر آئے اللہ محفوظ رکھ 'سب سے بدی معیبت یہ ہے کہ آدی راہ پر اکر کمراہ ہوجائے ہم اللہ کی باہ جا جج ہیں۔
پاہ جا جج ہیں۔

رہنمائی کی شرائط: یہاں یہ سوال پدا ہو تا ہے کہ آدی دو مردس کی رہنمائی کب کرسکتا ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ جب دہ مرف اور کو اور مقصد نہ ہو ' ظاہر ہے اس صورت میں دہ یہ بھی چاہے گا کہ کوئی دو سرایہ ذخہ داری قبل کر میں اپنے قلب کی گرانی میں مشغول رہوں ' یا کوئی دو سرا میرا محین و مددگار ہوجائے' آکہ میری ذخہ

داری آسان ہوجائے 'یالوگ خود بخود ہدایت پر اجائیں ناکہ میں اس درد سری سے فی جاؤں۔ ایک شرط یہ ہے کہ رہنمائی کی پوری تت میں لوگوں کی تعریف سے بے نیاز رہے ، ملک ان کی مرح و ذم کو یکسال تصور کرے اور یہ عقیدہ رکھے کہ کوئی مخض اللہ کے نزدیک اجھاہے تو تلوق کی زمت ہے اس کا بھرند مگڑے گا اور اللہ کے نزدیک براہے تو علوق کی تعریف ہے اس کے درجات بلند روی کے عمام لوگوں کیساتھ متواضعانہ رویتہ رکھے ، کمی پر محبرنہ کرے اور سب کو خود سے افضل واعلی سمجے اسلنے کہ فاتے کا عال كوئى نيس جانتا اور التبار فاقع كاى بالوكول كوياتواس طرح ديمي جس طرح سادات كوديمية بين يا الميس بمائم تفتور كرے الم كن طرح و كھنے سے مراديہ فيس كد افعيں حقير جائے الكہ جس طرح جانوروں سے يہ خواہش فيس موتى كد ان كے دل میں ہاری جگہ ہو ایا وہ جمیں دیکمیں اس طرح لوگوں کے دل میں جی جگہ بنانے کی خواہش نہ ہونی جا بیتے " نیزجس طرح جانوروں ك سامنے زيب و زينب كى ضرورت نيس موتى اى طرح انسانوں كے سامنے محى تكلف اور تفقع كى ضرورت نہ مونى جاسئے۔ جدا ا چوائے جُرا آہے ، لیکن وہ ان کی چوروں اور در ندول سے حفاظت کرتا ہے ، ان سے بید مطالبہ نمیں کرتا کہ وہ اسے دیکھیں اوراس کے ساتھ اعزاز و اگرام کامعالمہ کریں۔ جب تک فی طریقت اوگوں کو بہائم تعور نہیں کرے گا اس وقت تک کمل ب نیازی اور استغناء کے ساتھ ان کی اصلاح کے عمل میں مشخول نیہ ہوسکے گا' بلکہ یہ ہوسکتا ہے کہ لوگوں کی اصلاح ہوجائے اور خود مراه موجائے جیسے شع دو مرول کو روشن دیتی ہے اور خود جلتی ہے بھلتی ہے۔

بعض لوگ بیہ اعتراض کرسکتے ہیں کہ اگر وعظ و نعیجت کی شرائلا اس قدر سخت کردی جائیں تو دنیا میں کوئی وعظ کہنے والا 'اور نصیحت کرنے والا نیر رہے۔ ہم جواب دیں مے کہ اللہ کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا اسادہ ب

حُبُّالتُنْيَارَأُسُ كُلِّ خَطِيْةً (يَكُو مَن مرالاً)

دنیای محبت مربرائی کی جزہے۔

اكرلوگ دنيا كے محبت ندكريں تو عالم تباه موجائے وظام زندگي متأثر مو ول اور جسم سب بلاك موجائے سركار دوعالم صلى الله علیہ وسلم اس حقیقت سے واقف سے کہ ونیائی عبت ملک ہے اگر اس کی ہلاکت خزال میان بھی کردی جائیں تب بھی بہت سے لوگ جو اس کے عِشق میں مرفار میں اپنی حرکوں ہے باد نہ اس کے ایکن چند لوگ اس سے اپنا تعلق منقطع کرلیں سے اور ان چند لوكول سے دُنیا جاہ وبرباد نسيس موكى اس كے آپ نے خرخواي كاحق آوا فرمايا ونيا كے خطرات سے آگای جشي اورساتھ ہي يہ بھي بیان فرادیا که ب شارلوگ آن خطرات کا شکار موا اے میکون که الله تعالی مد قول بسرمال سی موگا:

وَلْكِنَّ حَقَّ اللَّقَوْلِ مُنِيِّى لَا مُلَانَّ جَهَنَّم مِنَ البِّعِنَّة وَالنَّاسِ اجْمَعِينَ

(باز ره آیت ۱۲)

اورلیکن میری بیات مختل مو چی ہے کہ میں جنم کو جات اور انسان دونوں سے ضرور مردوں گا۔ جب يه صورت ب توواعظول كى زمانيس حبِّ جاه اور خوابش اقتدارك ماعث بمى بندنه بول كى اگر كوكى ان سے كے كاكه جاه و مال کے لئے وعظ کمنا یا نصیعت کرنا حرام ہے تو وہ اسکے کہنے پر وعظ ونا جت ترک نمیں کریں مے کیے ایمای ہے جیے لوگ شراب خوری زنا ، چوری ریاء ، ظلم اور دوسرے منابول سے باز نہیں آتے ، حالا تکہ اللہ اور اسکے رسول نے انھیں جوام کما ہے۔ آدی ك لئے مناسب يہ ہے كہ وہ اپنے نفس كا خيال كرے اور لوكوں كى باتوں ير دھيان ندوے اظام قدرت عجيب ہے۔ وہ ايك مخص ے۔وہ ایک مخص کوبگا ڈکربت سول کوسد حار آئے اور بت سول کوبگا ڈکرایک کی اصلاح کر آہے۔ ارشاد ہاری ہے۔ وَلُوِلًا دَفُعُ اللَّمِالنَّاسَ بِعُضَهُمُ يُعِضَى لَفَسَدَتِ الْأَرْضُ (ب ١١٠١١ المن ١٠٠) اور اگریہ بات نہ ہوتی کہ اللہ تعالی بعض اور میوں کو معفوں کے ذریعے سے دفئ کرتے رہے اونین فساد سے ئر ہوجاتی۔

حدیث شریف میں ہے کہ اللہ تعالی اس دین کو ایسے لوگوں ہے تعمرت دے گاجنس دین ذرائجی تعلق نہ ہوگا۔ ہمیں آگر خوف ہے تواس بات كاكه وعظ ونفيعت سننے اور قبول كرنے والے نہيں رہيں مح اس كا خوف نہيں كه وعظ و نفيعت كا سلسله بند ہوجائے گا۔

اگر کوئی سالک شیطان کے فریب سے آگاہ ہوجائے اور وعظ وارشاد سے کنارہ کش ہوکردل کی اصلاح میں لگ جائے کیا وعظ کے الین مدق و افلام سمیت تمام شرائط کالحاظ رکھے تب ہمی اسے کمی تنم کا خطرہ در پیش ہے؟ کیا اب ہمی وہ شیطان کے کسی فریب کا شکار ہوسکتا ہے؟ جانا جا میے کہ شیطان آخر دَم تک پیچا نسیں چموڑ یا جب دہ یہ دیکتا ہے کہ میرے ترکف کا ہر تیم بیکار ہوگیا ہے تب وہ اے مراہ کرنے کی ایک اور تدبیر کرتا ہے اس سے کتا ہے کہ میں نے برے بوے بروگوں اور نامور عالموں کو مراہ كيات الكن تول جمع عاجز كروا توزين اور حمندب مرخطر كاادراك وقت سيل كرلتا ب سب بدى بات يه ك توانتهائی صابر بھی ہے، کمی معیبت پریشان نس مونا اللہ تعالی سے سال تو کس قدر تعظیم المرتبت ہے اور تیرا مقام کتابلند ہے كر اس نعظم محدير قابويان كى قوت بخش اوراتنا زبردست فهم عطاكيا جس في ميرك فريب اورمغا لفي كاادراك كرسك-يد بیچارہ صونی بوی توجّہ اور شوق سے شیطان کی بیر مفتکو سنتا ہے "اور خوش ہو آہے" بلکہ شیطان کے فریب سے محفوظ رہنے پر اسقدر اِرْا تا ہے کہ اس سے بوے فریب میں جٹلا ہوجا تا ہے 'جو انتہائی ملک اور تباہ کن ہے۔ اس کئے کہ عجب ہر گناہ سے بدر گناہ ہے ' شیطان اس لئے کماکر نام کہ آے ابن آدم! اگر توبہ سجمتا ہے کہ اپنے علم نے باعث بھے سے مجات یا ٹیکا توبہ تیری خام خیال ہے '

تواینے جهل کے باعث میرے دامین فریب میں میمنس جا نیگا۔

اب اگر کوئی مخص عب بھی نہ کرے اور شیطان سے اس فریب ہے جی خود کو محفوظ رکھنے میں کامیاب ہوجائے تب بھی ایک خطرہ اس کا منتظرہے وہ اپنی کامیابی پر مغرور موسکتا ہے کیوں کہ اس نے شیطان جیسے دسمن کا مقابلہ کیا اور ایک ایسے حریف کو فكست دى جو جلدى فكست نبيس كما يا اورجس سے اجھے اجھے طاقت ور بزيت اٹھاتے ہيں ' ظاہر ہے اسے يہ كامياني تنااس كے عمل سے تمیں می اللہ کی خاص تونی اور مداس کے شامل ملی موسکتا ہے وہ اپنی اس کامیابی پرناواں مو اور اس تونیق ایندی ر تکے کربیٹے جس کی بدولت اس نے خود کوشیطان کے فریب سے محفوظ رکھا ہے اس کے عذاب سے بے خوف نہ موجائے اور بیہ عمان ندكرنے لكے ميں مستقبل ميں مجي ايا ہي رہوں كا جيسا اب مون مرف الله كے فضل پر بحروسا كرے اس ميں خوف عذاب شامل نہ کرے۔ مالا کلہ جو مخص اللہ کے عذاب سے بے خوف رہتا ہے وہ نقصان اٹھا تا ہے۔ سالک کو چا میے کہ وہ ان تمام كاميايون كوالله كافعنل وكرم تفتوركرك اورائي نفس يرمسلس نظرر نمي اوراس بات في درارم كم كيس ختب دنيا وااور برخلتی جیسی کوئی مزموم صفت ول میں باتی ندرہ می ہو اور میں اس سے غافل موں نیزاس بات سے بھی ور تا رہے کہ کمیں یہ حال جو اب میترہے سلب نہ ہوجائے 'خدا کے عذاب 'اور خاتے کے اندیشے سے کمی دفت بھی غافل نہ رہے۔ اس اندیشے سے اس وقت تک نجات نہیں ملی جب تک آدی بل مراط عبور نہ کرلے۔ روایت ہے کہ شیطان نزع کے وقت ایک بزرگ کے پاس پہنچا اور کنے لگا کہ تم مجھ سے نیج کرنکل مجے ہو' انھوں نے کہا ابھی تک تو نہیں نکلا الینی خاتمہ بخیر موجائے تب یقین سے کہا جاسکتا ہے کہ میں تھے سے محفوظ رہ کمیا ہوں۔ کسی بزرگ کا مقولہ ہے کہ سب لوگ تباہ ہونے والے ہیں سوائے عالم کے اور عالم محی ہلاکت کے قریب ہیں سوائے عال کے عال مجی براد ہونے والے ہیں سوائے مخلص کے اور مخلص مجی خطرات میں کھرے ہوئے ہیں اس سے معلوم ہوا کہ مغرور تو بڑاہ ہیں ہی علص ہمی تاہی کے خوف سے بچے ہوئے نہیں ہیں 'اسی لئے اولیاء اللہ کے خوف اور احتیاط کا وامن تھی نہیں چھوڑتے اعتبار خاتے کا ہے ،ہم اللہ سے حسن کی دعا مانگتے ہیں۔

وَصَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَى خَيْرِ خَلْقِهِ مُحَمَّدُو آلِهٖ وَاصْحَابِهِ أَجْمَعِينَ

يَّاأَرُ حَمُ الرَّاحِينَ

420

احياء العلوم جلدسوم

## نُسخةشفاء

حضرت امام جمتہ الاسلام محربن الفزالی قدش مرة العزیز کے ایک شاگر دیرسوں آپ کی فدمت میں رہ کر قارخ التحسیل ہو بھ توان کو ایک دن یہ کلرپیدا ہوئی کہ میں نے ایک محر تحصیل علم میں صرف کردی لیکن میں نے یہ جانا کہ کونسا علم بالغ ہ جو قبراور میدان حشر میں میرے لئے مفید اور دیکھیر ہوسکا ہے اور کونسا علم فیرمفید ہے جس سے مجھ کو احزاز کرنا چاہیے کول کہ صدیث شریف میں آیا ہے۔

نعوذباللمن علم لاينفع بم فداتوالى باه أفتي س م فرناف س

ایک برت تک وہ ای خلجان میں رہے۔ بالا فر انموں نے اپنے استاد صفرت اہام ممدح سے اس کے متعلق استفسار کیااور چند مسائل اور بھی ہوجھے اوریہ بھی لکھا کہ اگرچہ آپ کی تفنیفات محل احیاء العلوم و کمیائے سعادت وجوا ہرالقرآن ومعیار ومیزانُ العل و قسطانُ الشنقیم و معارجُ القدس و منهائ العابدین و فیرو سے میرے سوال کا جواب مل سکتا ہے لیکن میں خاص طور سے ایک مختصر ساجواب چاہتا ہوں جس کو بیشہ پیش نظر رکھ کر عمل کرتا رہوں۔

امام صاحب نے ان کے جواب میں لکھاکہ بیٹا فدا تعالی تہماری عمردراز کرے اور تم کو اپنے احباب کے راستہ پر چلنے کی فریق دے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اولین و آخرین کے لئے تعمین کا ایک وفتر موجود ہے جو آپ نے اپنی زبان مبارک سے ارشاد فرمایا ہے۔ اگر تم کو اس میں سے بچھ فقع بچھا ہے قرمیری نصیحت کی حمیس کیا ضورت ہے اور اگر فہیں بچھا ق بتلاؤ کہ تم اتی طویل مدت میں کیا حاصل کیا۔ بیٹا ان تمام فصائح میں سے جو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے تمام عالم کو فرماتی ہیں صرف یہ فرما

عَلَامُهُ إِعْرَاضِ اللهِ تَعَالَى عَنِ الْعَبْدِ إِشْتِغَالُهُ بِمَا لَا يُعْنِيُهُ وَإِنَامُرُو ۚ نَهَبَتْ سَاعَةُ مِنُ عُمْرِهِ فِي عَيْرٍ وِمَا حُلِقَ لَهُ لَحَرِي إِنْ يَطُولُ عَلَيْهِ حَسْرَةٌ وَمَنْ جَاوَرُ الأرْبَعِيْنَ وَلَمْ يُغْلَبُ حَيْرُهُ شَرَّهُ فَلْيَتَ جَهِّرِ إِلَى النَّارِ

بنکہ کا غیرمغید کاموں میں مشغول ہونا فاص علامت ہے اس کی کہ خدا تعالی نے اس کی طرف سے اپی نظر عنایت بھیرلی ہے۔ اور جس کام کے لئے انسان کو پیدا کیا گیا ہے اگر اس کے سوائمی اور کام میں اس کی ایک عنایت بھیرلی ہے۔ اور جس محض کا حال جالیس برس کی حمرکے بعد بھی ہے رہا کہ اس کی برائیوں برم کی ایک اس کی برائیوں برم کی ایک اس کی برائیوں برم کی ایک اس کی برائیوں برم کا عال جالیں برس کی حمرکے بعد بھی ہے رہا کہ اس کی برائیوں برم کا کا کا اس کی برائیوں برم کا عال جالیں برس کی حمرکے بعد بھی ہے۔

نه مرف تسارے لئے بلد تام عالم سے لئے نمایت کان وشان فیعت ہے۔

سنوبیناً! نصیحت کرنا آسان ہے کمر فہول کرکے اس پر عمل کرنا دشوار ہے۔ جب ہوا و ہوس غالب ہوتی ہے تو نصیحت نہایت تلخ معلوم ہوا کرتی ہے 'خاص کران کوجو دنیاوی علوم و فنون حاصل کرنے میں مشغول رہتے ہیں 'وہ یہ سیحتے ہیں کہ فقط علم حاصل کرلینا ہی نجات کے لئے کانی ہے 'عمل کی مجمعہ ضرورت کہیں 'حالا تکہ یہ بہت بڑا احتقاد اور فلاسفہ کا نرجب ہے بجان اللہ اتنا تو تم جانے ہو کہ جو مخض علم حاصل کرکے اس پر عمل نہ کرے اس پر خدا تعالی کی جست قائم ہوجاتی ہے تو کیا یہ نہیں جانے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا ہے :۔

قیامت کے دن سب سے زیادہ سخت مذاب اس عالم کو ہوگا جس گو اس کی علم سے کو نظی نہ پہنیا ہوگا۔ معرت جُنیکر بندادی قدس سروا کے انتقال کے بعد کسی نے ان سے خواب میں پوچھا کہ آپ کا کیا مال ہے فرمایا:۔

طَاحَتِ اِلْعِبَارَاتُ وَفَنِيَتِ الْاَشَارَاتُ وَمَانَفَعَنَا إِلَّا رُكَيْعَاتِ رَكَعْنَا هَافِي جَوْفِاللَّيْلُ عبارات واشارات سب مار موصع مرف ان چندر محول في البترة الدورية وتقر كوفت برمداياكريا

توبینا! اعمال صالح اور احوال فا ملہ سے تھی دست نہ رہنا چاہیے اور خوب یقین کرلینا جاہیے کہ فقا علم بدوں عمل کے برگز د تھیری نہیں کرسکا۔ دیکھو سمی سلے جگ ازمودہ سابی سے سامنے میدان میں اگر شیر اجائے توبدوں بنسیارے کام لئے وہ شیرے نج سكتاب؟ بركز نسي- يا كوكي محض مغراوي بخار من جلاب اور جانتا ب كركتجبين اور اش جواس كومغيد بوكا وكياب بوسكا ہے کہ بدوں استعمال کئے اس کو نفع ہو مائے گا' ہر گز نہیں۔ اس طرح علم کتنابی وسیع دکیٹر ہو جب تک تم اس پر عمل نہ کرد تھے منید نهیں ہوسکتا۔

> ازوياكي بزار نخورى فترت شداكي

بت سابره لینا اور بدی بدی کتابول کا جمع کرلینا اور اس پر عمل نه کرنا فائده نمیس دے سکتا ، جب تک که تم اسیخ آپ کو اعمال صالحے رحمت خداوندی کامستی ندینالو کے وہ تماری طرف متوجدند ہوگ۔ حق تعالی فرا تا ہے:۔

ليس للإنسان إلاماسعلى انسان کوبدوں سعی کے چھے نہیں مل سکتا۔

فَمَنْ كَانَ يَرُجُولِقَآءَ رَبِّم فَلْيَعْمِلُ عَمَلاً صَالِحًا - جَزَاءً بِمَا كَاثُولِيعَمَلُونَ - إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوْ آوَعَمِلُو الصَّالِحَاتِ كَاثَتَ لَهُمُ جَنَاتُ الْهُرْدَوْسُ نُزُلَا خَالِدِينَ فِيهَا جس كوفدا تعالى سے ملنے كى اميد اس كو چاہيے كم عمل صالح كرے۔ يہ اس كابدلہ ب جو تم كرتے ہو۔جولوگ ایمان لاسے اور اعمال صالح کے ان سے کئے بھات الفردوس ہیں بیشہ ان میں رہیں سے۔

رسول الله ملى الله عليه وسلم فرات بين

مرسى الرسكة و المراجع بن المراجع المر الصَّلُوةَ وَايْنَاءُ الرِّكُوةَ وَصَوْمُ مُصَانَو حَجَّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ الْبَيْمِسِينِيلًا اسلام کی بنیاد پائی چیزوں پر ہے اول اس بات کی کوائی دینا کہ سوائے خدامے تعالی کے گوئی معبود برحق نسیں اور محداس کے بندہ اور رسول ہیں و تمرے مماز پر منا تیسرے ذکوۃ دینا ، چے تعے رمضان کے روزے ر کھنا'یا تھویں بشرط استطاعت جج کرنا۔

دو مری جکہ فرماتے ہیں:۔

ٱلْآيِنُمَانَ إِقْرَارُ بِاللِّسَانِ وَنَصْدِينَ بِالْجَنَانِ وَعَمَلُ بِالْإِرْكَانِ \_ ایمان زبان ے اقرار کرنا اور دل سے تعدیق کرنا اور اعضاء سے عمل کرنا ہے۔

بالجلد اجمال كى ضرورت بے شاردلاكل سے ابت ہے۔ تم ميرى اس تقرير سے يہ ند سجد ليناكد نجات مرف عبل رہى مخصر ے ورا تعالی کے فضل و رحمت کی کھ حاجت نہیں العیاد باللہ میری فرض یہ ہے کہ بے فک بعره فداتعالی کے فضل و کرم سے بى نجات يا تا ب محروه جب تك اين آپ كومستى نسي باليتا رحت الى اسى طرف متوجد نسي موتى اوريد يات من اين طرف

www.ebooksland.blogspot.com نہیں کتا ہلکہ خداتعالی خود فرما یاہے: ِانَّرَ حُمَّةُ اللَّهِ قُرِيْبُ بِينَ الْمُحُسِن ب خک الله تعالی کی رحت نیو کاروں سے قریب ہے۔ اورجب رحمت الى بنده تك ند كمخي تو بهشت مين اس كادا فل مونا مكن كوئى كتاب كم محرد الحان مشت مي وافل موت كے لئے كانى ہے۔ مين محى كتا موں كر ي فك كانى ب الكن اس كو مشت یں پہنچے سے پہلے ہزاروں دشوار کرار کمانیوں کو ملے کرنا پڑے گاورجب وہ بھت میں پہنچ گاؤ مفلس ہوگا۔ تم يقين جان لوكه جب تك كام نه كرو عي مزووري منس مل عن من امرا ميل من ايك من به بدا عابد و علم تما حق تعالى ن اس كے اخلاص كو فرشتوں پر ظاہر فرمانا چاہا تو ايك فرشته كواس كے پاس بھيج كريد كملاديا كر مياں تم فنول منت و زحت اتحات ہو ، تہارے لئے تو دوزخ مقرر ہو چی ہے ، عابد نے یہ س کرجواب دیا کہ میں تو فرض بندگی اداکر ما ہوں اور کے جادی کا اب وہ جانیں اور ان کی آقائی اور خداوندی۔ فرشتہ نے ورگاہ رہ العزت میں حاضر ہوکر عرض کیا کہ جو جواب اس نے دیا ہے اس سے خضور خود آگاہ ہیں۔ ارشاد ہواکہ وہ کم حوصلہ ہو کر بھی ہم سے نہیں چرآ او ہم کریم ہوکراس سے کیسے پھر سکتے ہیں۔ ہم کواہ رہو کہ مں نے اس کو بخش دیا۔ رسول الله ملى الله عليه وسلم فرات بين - حاسب و الله الله عليه وسلم فرات بين - حاسب و وزنوا قبل أن تورنوا تم محاسبة قيامت سے پہلے دنياى من اپنا محاسبہ كراو اوروزن اعمال سے پہلے بى اسے اعمال جا جواد۔ اميرالمؤمنين وعزيت على كرم الله وجهه فرمات إي وَمُنَمَنَ وَمَنْ ظَنْ أَنَّهُ بِبَنْلِ الْجُهُدِيَصِلُ جس نے سے ممان کیا کہ وہ بدول کوشش کے جنت میں بہتے جائے گاوہ ہوس کارے اور جس نے سے ممان کیا ے کہ وہ محض سعی د کوشش تی سے جنت میں مکنے جائے گاوہ مشقت و تعقب میں برا ہوا ہے۔ حفرت حن بعرى قدّى مرّۇ فرات ين: طلك الْحَنَّةِ بِلِاعِمَل ذَنْتُ مِنَ الْلَّنُونِ بلا عمل جنت کی آرزو کرنا ایک طرح کا کناه ہے۔ ایک بزرگ نے کیا ایجا فرمایا ہے:۔ الْحَقَيْقَةُ تَرُكُمُ لَا حَظَمَالُ عَمَلِ لَا تَرْكُ الْعَمَلِ الْمَعْمَلِ الْعَمَلِ الْعَمَلِ الْمَعْمَلِ ال ان سب سے اچھا جناب رسول الله صلى الله عليه وسلم فراتے ہیں۔ إَلْكَيْتِسُ مِن كِالْ نَفْسَهُ وَعَمِلْ لِمَا بِعُدَالْهُمُوتِ وَالْأَحْمَقُ مِنِ اتَّبَعَ نَفْسَهُ هَوَاهَا وتمتى على اللو براسجه داروه بجس نے اپنے فنس کو مطبع د منقاد بنالیا اور سخت احتی وہ ہے جو خود اپنے فنس و خواہش كالمطيع ومنقادين كيااور برخدا تعالى سيرب بدي انعام كى تمنار كمن لكا-اكرتم نے عصیل علم میں اس لئے منت شاقہ اٹھائی منی كرونياوى عزت ودولت حاصل موجائے لوتم پر افسوس اور مرافسوس

```
www.ebooksland.blogspot.com
                                                                                               احياء العلوم جلدسوم
  اور آگر تہذیب اظان اور احیاے شریعت محری کے لئے برادشت کی تھی تم بد افت اور بزار افراء سر کی نے کیا اچھا کما
            وَيُكَاءُ هُنَّ بِغَيْرِفَقُدِكَ بِاطِل
                                                            سَهْرَا الْعُيُونِ لِغِيْرِ وَجُهِكَ ضَائِم
           آپ کا چرو مبارک چمو ر کردو سروں کے نظارہ کے لئے جاکنا نضول ہے اور آپ کے سوا وو سرول کے فراق
                                                                         رسول الله صلى الله عليه وسلم فروات بين-
                                                                     عِشْنَ مَاشِئْتُ فَإِنَّكُمْ مِنْتُ وَأَ
           جب تگ جی جاہے دنیا میں روالے اخرایک دن تھے موا ضوری ہے اور جس سے جاہے مبت كرلے آخر
                               اس سے جدائی لازی ہے اور جو جی جاہے عمل کرلے بدلداس کا ضرور فل کردہے گا۔
 تم كوعلم كلام مناظروا دداوين اشعار انجوم ننو مرف دفيرو وفيروك تحصيل سے بجز تضييم عمرے كيافا كده؟ بخدا ميں نے
 انجیل میں براما ہے کہ مروہ کو جنازہ پر رکھنے سے الب کور لے جائے تک حق تعالی آپ ہی آپ اس سے چالیس سوال کرتا ہے جن
                         ى بىتى قَدْطَهَرُ تَ مَنْظَرُ الْخَلْقِ سِنِينَ فَهِلُ طَهَرُتَ مِنْظَرِي سَاعَةً
                      تولوگوں کے دکھانے کو برسوں نمایت مساف ستحرا بنار ہا بمبی میرے لئے بھی صاف ستحرا بناتھا۔
                                                                          اوروہ مرروز تمهارے دل میں بید کتا ہے۔
                                                                 مَانَصْنَع بِغَيْرِي وَأَنْتُ بِخَيْرِي
                                         عجمے غیرے کیا واسطہ یہ کہ تو سرایا میرے احسانوب میں دویا ہوا ہے۔
لکن تم سرے ہواس لئے اس آواز کو نہیں نتے۔ سنوبیٹا اعلم بے عمل دیوائی ہے اور عمل بے علم بے گائی ہے ،جوعلم آج تم
کو گناہوں سے نہیں روکا اور عباوت کی طرف متوجہ نہیں کرتا یا در کھو کہ وہ کل قیامت کے دن آتش دونرخ سے بھی تم کونہیں
                           بچاسکن اگرتم آج ممل کرے عمر گذشته کی تلافی نه کرد مے توکل قیامت کے دن چلاؤمے اور کرو مے۔
                                                                          فَارُجِعْنَانَعُمَلُ صَالِحًا
                                                      آب بم كو پرونيايس او تاديج اكد على صالح كرير-
جواب ملے گا آحق قو تو دہیں سے آرہا ہے اب تک کیا کیا تھا جو آئدہ کرے گا ویکموایک دن مرفا اور قبرستان میں جانا ضوری
                            ے- موے تمارے برلف معطرین خروار خال الحد ندجانا- معرت مدین اکبر فراتے ہیں :-
                                               هُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الطُّكُورِ أَوَّاصُطَبَلُ النَّوَابِ
                                          بدبدن یا تو ملک میلکے پرندوں کے چرے ہیں یا جارہایوں کے اصطباب
                 توغور كروكه تم بن مين بوأكر تم مُن آشيان موتو ارْجعي كي آواز ينت بي اُرْكر بلند مقام پر بين جادُ ك-
                                                   إهْ تَرْعُرْشُ الرَّحُمْنِ لِمَوْتِ سَعُدِابُنِ مَعَادَ
                                                      سعد بن معاذی موت سے عرش خداوندی جمومنے لگا۔
                                          اوراكرتم جاربايون من مووالعياز بالله تويقين كرلوكه تهمارا لمحكانه دونت --
                                                                      اُوُلِيْكُ كَالْأَنْعَامِبَلُ هُمُ اَصَلُّ
```

gspot.com احیاء العلوم جلد سوم www.ebooksland.blo وہ چاریائے ہیں مران سے بھی زیادہ مراه۔ معقول ہے کہ ایک دفعہ حضرت حسن بقری رحمت الله علید کو سرد پانی واکیا باللہ ہاتھ میں لیتے ہی آہ منع سے لکی اور ب ہوش مو كئ جب إفاقه موا قراد كول في وجها صعرت أب كاكيا عال موكيا- في في الم كْكُرْتُ أُمْنِي تَأَهُ لِ النَّارِ حِيْنَ يَقُولُ لِإِهْلِ الْجَنَّةَ أَنْ اَفِيضُو عَلَيْنَامِنَ الْمَاءِ مجھےددز خیول کی آر دویاد آفی جب کروہ بشتیول سے کمیں مے جمیں دراسایانی بلادد-بينا إاكرتم كوفقاعلم كانى بوتا اور عمل كى ماجت نه بوتى وخدا تعالى كابرشب ويحط بهريكار نابيكار بوجا ا هُلُ مِنْ سَلَالِ هَلْ مِنْ تَلْابِ هَلْ مِنْ مُسْتَغَفِيرِ كُولى إلى الله والا كولى إلى الله كولى إمان ما الله والا ایک دن آخضرت ملی الله علیه وسلم کی مجلس مبارک میں حضرت مبداللہ بن عمر کاذکر خرایا و آپ د فرایا :-َنِعْمَ الرَّ بَحِلُ هُوَلُّو يُصَلِّى فِي اللَّيْلِ وه بهت المجا آدى بكاش وه تَجرى نماز رومِتاً حضوروالانے ایک محالی سے فرمایا :۔ لَانُكْثِرُ النُّومَ بِاللِّيلِ فَإِنَّ كَثَرَ وَالنَّوْمِ بِاللَّيُل نَدُ عُصَاحِبَهُ فَقِيرًا يَوْمَ الْقِيامَةِ رات کوزیادہ مت سویا کو کیوں کہ رات کے وقت زیادہ سونے والا تیامت کے دن حی وست ہوگا۔ وَمِنَ اللَّيْلُ فَتَهَجَّدُهِمْ نَافِلَةً لَكَي امر عُوبِ الْأَسْحَارِهُمْ يَسْتَغْفِرُ وُنَ يَ مُرع الْخُفْرَتِ مِلْى السَّعَلِيهِ وَمَلَمْ فَهَائِي مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللْمُ اللَّهُ مِنْ الْمُعْلِمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْمُعْلَمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْمُعْلَمُ مِنْ الْمُعْلِمُ مِنْ الْمُ وَصَوْتُ الْمُسْتَغْفِرِيْنَ بِالْا سُحَارِْ خداتعالی کو تین آوازی پند ہیں ایک مرغ محری و مری قرآن پر صف والے ی تیری پچھلے پر معافی ما تکنے والے کی۔ حضرت سفیان توری قدس سرو فرماتے ہیں: رَانَّ لِللَّهِ تَعَالَى (يُحَانَهُ تُوقَتَ الْأَسْحَارِ تَحْمِلُ الْأَذْكَارُوَ الْاِسْنِغُفَارَ إِلَى الْمَلِكِ التحبار خداتقالي كى طرف سے ايك موااس كام ير مامور بے كدوہ مجيلے سردكرواستغفار كى آواز خداتعالى تك پنجاتى ہے۔ ده پیر بھی فرماتے ہیں: إُذَّاكَانُ أُوَّلُ اللَّهُ إِنَّا مُنَادِئُ مُنَادِنَحُتَ الْعَرْشِ إِلِّالْيَقِيمُ الْعَالِمُونَ فَيُقِيمُونَ اشاء الله ثم يُنَادِي مُنَادِي فِي شَطِرُ اللَّيُلِ الْالْيَقِي العَانِتُونَ فَيَقُومُونَ اشاء الله ثم يُنَادِي مُنَادِي فِي شَطرُ اللَّيْلِ الْالْيَقِي الْعَانِتُونَ فَيَقُومُونَ يُصَلُّونَ ولَى السَّحْرِ فَإِذَا كَانِ السَّحْرِيْنَادِي مُنَادِ الْالْيَقِي الْمُسْتَغْفِرُونَ يَقُومُونَ وَيَسْتَغُفِرُ وَحِه فَإِذَا طِلْعَ الْفَجْرُ نَادِي مُنَادٍ الْالْيَقِيمِ الْغَافِلُونَ فَيَقُو فيهومون ويستعيروك والمستعير والمستعيرة المستعيرة والمستعيرة والمس كمرك موت بي اورجب تك خدا تعالى جابتا به نماز رجع رج بي مراسف شب من ايك منادى بكار آ

ے کہ باأدب فرمال برداروں کو اٹھ جانا چاہئے تو وہ اٹھ کمڑے ہوتے ہیں اور آخر شب ایک منادی پکار آ ب کہ معانی مانکنے والوں کو اٹھ جانا چاہئے تو وہ اٹھ کمڑے ہوتے ہیں اور معانی مانکتے رہتے ہیں جب مج صادق ہوجاتی ہے تو ایک منادی پکار آ ہے کہ غافلوں کو اٹھ جانا چاہئے تو وہ بستروں سے اس طرح اٹھتے ہیں جیسے مردے قبروں سے۔

حضرت لقمان اپنے بیٹے کو یوں تھیت فراتے ہیں ہے۔ سرامزیئہ ایک سے مزیز 10 ہوسے ہوئے سریہ و

يَالْنَتَى لَا نُنْكُونَنَّ البِّيْكَ أَكْيَسَ مِنْكَ يُنَادِئ بِالْأَسْحَارِ وَأَنْتَ نَائِمُ الْمُ وَيَعْدِي وَيُمُونِينًا الْمِغْ بُوشِيارى مِن تم سے بوضے نہائے كدوہ تو اگر شب مِن فداكويادكرے اور تم سوتے رہو۔

حمی نے کیاا چھا کہاہے۔

عَلَى فَنَنِ وَهُنَاوَاتِي لَنَائِمُ لَنَائِمُ لَنَائِمُ لَمَا سَبَقَتْنِي بِالْبُكَاءِ الْحَمَائِمُ لَيَائِمُ لَكِي وَنَبْكِي الْبَهَائِمُ لَوْبِي وَنَبْكِي الْبَهَائِمُ

لَقَدُ هَنَفْتُ فِي جَنْحِ لَيْلِ حَمَامَةُ كَنْبُتُ وَبَيْتِ اللهِ لَوْ كُنْتُ عَاشِقًا وَأَرْعَمُ أَبِي هَائِمٌ نُوصَبَابَةٍ

رات کوفاختہ تو شاخ پر بیفی پکار رہی ہے اور میں پڑا سورہا موں برب کعبہ میں جمونا رہی موں آگر میں سچا ۔ عاش مو یا توفاختہ دونے میں مجھ سے سبقت نہ لے جاتی۔ افسوس میں تو مجستوالی کارمی موکر آگھ بھی ترنہ

كون اور بمائم پڑے روتے ہیں۔

خلاصہ بہ ہے کہ تم کو یہ سجو لینا چاہیے کہ طاعت وعبادت کیا چزہے سنوجتاب شارع علیہ الساؤ السلام کی فرمال براواری کا عبادت ہے تو قولاً وعملاً 'اوامریس بھی توای میں بھی۔ اگر تم کوئی کام بدوں بھی شارع علیہ الساؤ السلام کے کرواگرچہ وہ بھی عبادت ہی ہو قودہ عبادت ہیں بلکہ گناہ ہے۔ دیکھو نماز کیسی اعلی درجہ کی عبادت ہے مگراو قات مکروہہ میں یا زمین خصب میں اس کا پر منا گناہ ہے اس طرح مدون اس لئے کہ بھی شارع علیہ السلام کے خلاف ہے۔ ابود لعب بچوا مجھی چزیں نہیں محرا پی بی کے ساتھ کرتا باحث اجرہ کیوں کہ بھی شارع علیہ السلام ہو خلاف ہے۔ ابود لعب بچوا مجھی چزیں نہیں محرا بی بی کے ساتھ کرتا باحث اجرہ کیوں کہ بھی شار ہو تا ہے جب کہ السلام ہو میں اور خلا تم المراد کیوں کہ نماز موزہ بھی ای وقت عبادت میں شار ہو تا ہے جب کہ وہ بھی مشارع علیہ السلام ہو۔ تو بیٹا تم اس اور او او ال کو شریعت کا تابع ہونا چاہیۓ کہ کوئی علم و عمل بدوں اجازت شارع علیہ السلام کے بات بھی نہ کرواور شارع علیہ السلام کے بات بھی نہ کرواور شارع علیہ السلام کے بات بھی نہ کرواور کے خوش قماد عود اور ماری کا دراست ان علوم دنیاوی سے جو تم نے حاصل کے ہیں اور صوفیانِ زمانہ کے خوش قماد عود اور ماری کا دراست ان علوم دنیاوی سے جو تم نے حاصل کے ہیں اور صوفیانِ زمانہ کے خوش قماد عود کی اور میں اور ملم کا دراست ان علوم دنیاوی سے جو تم نے حاصل کے ہیں اور صوفیانِ زمانہ کے خوش قماد عود کہ اور میں اور میں اور میں ہو سکتا بلکہ تیج مجادت کی وہوں اور نفسانی خواہوں کو قطع کردیے سے ہو سکتا ہے۔

خدا تعالی کولمی چوڑی باتیں اور نکات باریک اور اوقات عمر تیرہ و تاریک برگز پند نہیں زبان رواں اور شُستہ اور دل غفلت و خواہش سے دابستہ بد نصیبی کی علامت ہے 'جب تک نفس و خواہش مجاہرات قویہ سے مقبور و تابع شریعت نہ ہوجا کیں گے 'ول انوار معرفت سے زندہ نہیں ہوسکا۔

تم نے چند مسلے ہوجھے ہیں ان میں سے بعض تواہیے ہیں جن کا جواب تحریر و تقریر میں نمیں آسکیا جب اس مقام تک تم کورسائی موجائے گی تو خود سمجھ لوگے ورنہ ان کا جانا محالات سے ہے اس لئے کہ ان کو ذو تر و جدان سے تعلق ہے اور ایسی ہاتیں قید تحریر و تقریر کی محمل نمیں ہو سکتیں۔

شیری و سیخی دانت جماع کی کیفیت اگر کوئی کمی کو مجھانا جاہے تو بجواس کے پھے نہیں کمہ سکتا کہ چکے کرد کیمو۔ باس ہمہ جس قدران مساکل کے جواب میں کماجا سکتا ہے وہ ہماری تصانیف میں موجود ہیں۔ یمال بھی کچے اشار جم بیان کرتے ہیں۔ www.ebooksland.blogspot.com اجیاء العلوم جلد سوم

تم نے پوچھا ہے کہ سالکان راو خدا تعالی پر کیا واجب ہے توسنو!

ٳۼؙؙٛؖؖؠؙڷؙڵؚڹٮٚؽٵػؠڡٞؽڔڡ۫ڡۧٲۅڲڣؽۿٲۅٳۼڡؙڵڵٳڿؚ۫ۯؿػڹڡٞؽڔؠڡۧٵؽؚػڣؽۿٲ ڸڵڛؚڣۜؽڔڂٲڿؾؚػٳڷؽڡؚۊٵۼڡٙڵڸڸڹٳڔؠڡٞۮڕڝڹڔػۼڵؽۿٵ

دنیائے کے اتناکام کرجتنا تواس میں رہے گا اور آخرت کے لئے اتناکام کرجتنا کہ جرا رہنا دہاں مقدرہ اور اللہ کے واسطے اتناکام کرجتنا کہ تواس کا عماج ہے اور دو زخ کے لئے اتناکام کرجتنا کہ تواس کی تکلیف پر مبر کرسکتا ہے۔

تم کو اس حدیث سے معلوم ہوگیا ہوگا کہ تم کو بہت بوا عالم متجرّ بننے کی ضرورت نہیں ہے کیوں کہ یہ فرض کفایہ ہے فرض مین نہیں۔اس حکایت کوغور سے سنو تاکہ تہمیں میرے کہنے کا بقین ہوجائے۔

حضرت شفیق بنی رحمت الله علیہ نے ایک دن اپ شاگر دو مرد حاتم اصم رحمته الله علیہ سے پوچھاتم کتی مرت میں مرف رہے ہو، عوض کیا کہ تینتیق برس سے بوچھا کہ تم نے اس مرت میں کتے علوم اور کیا کیا قائدے حاصل کے 'جواب دیا کہ مرف آٹھ فائدے۔ اور سی علم حاصل کرنے کا نتیجہ ہے فرمایا اٹاللہ وا قالیہ راجعون میں نے قسماری تعلیم میں ایک عمر صرف کردی اور تم نے صرف اتنا ہی حاصل کیا' حاتم نے عرض کیا حضرت آگر آپ کے بوچھتے ہیں تو میری تحصیل مرف اس قدر ہے جو عرض کی اور اس سے زیادہ حاصل کرنے کی جھے خواہش بنی نہیں کیوں کہ جھے یقین ہیکہ اس قدر میری نجات کے لئے کافی ہے اور اس سے زیادہ حضرت شفیق رحمتہ الله علیہ نے فرمایا بیان تو کرد وہ آٹھ فائدے کیا کیا ہیں۔ کما اول یہ کہ میں نے ویکھا دئیا میں ہر محفی کو کئی چڑ محب ہوتی ہے ان میں سے کوئی تو مرض الموت تک اس کا ساتھ دیتی ہے اور کوئی قبر تک میں است سوچ سمجھ کر ایا مجب پرنہ کیا جو مرف کے فرمایا احسنت وہ مرا

وَالْمَامَنُ حَافَ مَقَامَ يَهُونَهُ فَى النَّفُسَ عَنِ الْهُولِي فَإِنَّ الْجُنَّةَ هِى الْمَأُولِي

بى اس كالمكاتا ہے۔

توجیے بقین ہوگیاکہ قرآن مجید مراسر حق ہے۔ پس میں نے فلس کو مجاہد کے فلنے میں ایسا تھینچاکہ اس کے سارے بل نکل گئ یماں تک کہ وہ ہے چُون وچ اطاعت حق میں معلمین ہوگیا۔ حضرت شیش نے فرمایا: ہارک اللہ علیک۔ تیسرا فائدہ یہ ہے کہ میں نے ریکھا دنیا کے لوگ بدی بدی تکلیفیں اور مشقیں اٹھا کر سامان دنیا میں سے مجھ عاصل کر لیتے ہیں اور اپنے ول میں بدے خوش ہوتے ہیں کہ کویا کوئی نئیس و مجیب چیز عاصل کرلی جھے جو یہ آیت نظر ہدی۔

مَاعِنُدُكُمُ يُنُفُّلُو مَاعِنْدُ اللَّهِبَاقِ

جو کھ تمارے پاس ب وہ عم بوجائے والا ب اورجو اللہ کے پاس ب وہ سَدا رہے والا ب (بھی تا ہونے والا نہیں ہے۔) تو میں نے اپنا پرسوں کا اندوختہ خداتعالی کی راہ میں فتراء کو دے کرخدا کے ہاں امات رکھ دیا اس امید پر کہ وہاں ہاتی رسکا ور آخرت کے راستہ میں میرا رہنما ہوگا۔ حضرت شینی رحمتہ اللہ علیہ نے فرہا تم نے خوب کیا۔ چوتھا قائمہ یہ ہے کہ دنیا میں کوئی اس پر فخر کرتا ہے کہ میرے اقارب کُلِہ خَدَم حَتَّم بَعَت ہیں۔ کوئی اس پر ناز کرتا ہے کہ میرے پاس مال و اولاد بہت ہیں کوئی اس پر اترا تا بیکہ میں برا فہزور سفاک اور خوزیز ہوں و فیرو و فیرو۔ ہر کس بخیال خویش خیطے وارد۔ میں نے جو اس آیت کو پر حا۔ اِنَّا کُرِ مَکُمُ عِنْ اللّٰ اللّٰ عَالَیْ اللّٰ عَالَہُ اللّٰ عَاللّٰہُ اللّٰ عَالَہُ اللّٰ اللّٰ اللّٰ عَالَہُ اللّٰ اللّٰ اللّٰ عَالَہُ اللّٰ اللّٰ عَالَہُ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ عَالَہُ اللّٰ اللّٰ

یقینا فدانعالی کے زویک بدامعززوی ہے جوسب نیادہ پر بیز کارہے۔

تو یقین کرلیا کہ خدا تعالی کافرہانا کے ہے اور دنیا داروں کے خیالات مرا مرخطا ہیں۔ بس میں نے تقویٰ افتیار کیا تاکہ مجھے دن تعالیٰ کی درگاہ میں مزت حاصل ہو۔ معزت شیق رحمتہ اللہ علیہ نے فرہایا احسنت پانچواں فائدہ یہ ہے کہ میں نے بہت ہے لوگوں کو ازراہِ حمد ایک دو مرے کو برائی کرتے دیکھائمی کوئمی کے جاہ و مرتبہ پر حمد ہے تھی کوئمی کے علم وفضل پر میں نے جب یہ آیت برحی۔

نَحُنْ قَسَمُنَا بِينَهُمُ مُعِيشَتَهُمُ فِي الْحَيوة والتُّنْيَا

ہم نے ہی سامان عیش وزندگی کواخمیں تقسیم کیا ہے۔

تو میں سمجھ کمیا کہ ہرا یک کا مقدّر و مقوم روزاً ذل ہے ہی الگ الگ ہے کمی کو اس میں افتیار نہیں۔ اور قست خداوندی پر راضی ہو کمیا پھر جھے کمی پر حسد نہ ہوا بلکہ میری پورے جہاں ہے صلح ہو گئی جنزت شیق رحتہ اللہ علیہ نے فرمایا تم نے بدا چھا کام کیا۔ چھٹا فائدہ یہ کہ دنیا میں کمی سبب یا فرض ہے اکثر لوگ ایک دو سرے کے دہشن ہوجاتے ہیں میں نے یہ دیکو کر۔

اِنَّالْشَيْطَانَ لَکُوْرُعَلُوَّ فَالنَّحِدُوهُ وَعُلُوَّا الْسَكِورِ الْسَكُورِ الْسَجَوِدِ الْسَجَوِدِ الْسَ

یقین کرلیا که قرآن مجیدی فرما تا ہے کہ سوائے شیطان اور اِتَباع شیطان کے کمی کو دسمن نہ ماننا جاہتے تو میں نے اس کو دسمن سمجھ کر ہریات میں اس کی نا فرمانی کی اور خدا تعالیٰ کی اطاعت و فرما نبرداری میں مشغول ہو گیا اور سمجھ کیا کہ سیدھا راستہ میں ہے، چنانچہ وہ فرما تا ہے۔

المُمَاعُهُ لَاليَكُمُ يَابَنِي آدَمُ الْاَتَعَبُدُواالشَّيطَانَ إِنَّهُ لَكُمُ عَدُوٌّ مُّبِينَ وَانِ اعْبُدُونِي هٰنَا صِ اطْفُسْةَ قَدْمُ

اے بن آدم کیا میں نے تم کو پہلے سے نہیں کدویا تفاکہ تم شیطان کا کہنامت مانناوہ ب وی تسارا تھلم مُعلاً دمشن ہے اور میری بی فرما نبرداری کرتا ہی سیدها راستہ ہے۔

حضرت شقیق نے فرمایا کہ تم نے خوب کما۔ ساتواں فائدہ یہ ہے کہ میں نے لوگوں کو روزی اور سامان زیرگی ہم پہنچاتے می کوششیں کرتے اور حرام و شمات میں پڑکراپنے آپ کو ذلیل وخوار کرتے دیکھا تو میری نظراس آیت پر پڑی۔ وَمَامِنْ دَابِيَةِ فِي الْاُرْضِ إِلَّا عَلَى اللّهِ رِزْقُها۔

ر میں پر جو چیز مغرک ہے اس کا رزق اللہ تعالی کے زمیہ ہے۔ زمین پر جو چیز مغرک ہے اس کا رزق اللہ تعالی کے زمیہ ہے۔

میں سمجھ کیا کہ میں بھی انہیں چزوں میں واغل ہوں جن کے رزق کا کفیل حق تعالی ہے۔ بس میں ہے فکر ہوکر فدا تعالی کی عبادت میں مضول ہوگیا۔ حضرت تقیق نے فرمایا تم نے خوب کیا۔ انھواں فائدہ یہ کہ میں نے کسی نہ کسی چزیر لوگوں کو بحروسہ کرتے دیکھا کوئی مال و دولت پر بحروسا رکھتا ہے کوئی حرفت و صنعت پر کوئی اپنی جیسی مخلوق پر۔ میں نے اس آیت میں خور کیا۔

وَ مَنْ يَنَدُو كُلُ عُلَى اللّٰهِ فَهُو حَسُبُتُ

جس نے خدا تعالی بر بحروسا کیا تو دواس کے لیے کانی ہے۔

تویں نے سب کوچموڑ کرفدا تعالی بی پر بھوسا کرانیا اوروہی میرے لیے کانی اور اچھا کار سازے۔ حضرت شین کے فرمایا ماتم تم کو خدا تعالی توئی دے تم نے بہت اچھا کیا۔ میں نے تورات والجیل و زیورو فرقان کو دیکھا تو ان کی پیرونسائے کا بھی انہیں آٹھ فا کدوں پر دار ہے جس نے ان پر عمل کرلیا گویا ان چاروں کتابوں پر عمل کرلیا۔ اس قصّہ سے بھی تم کومطوم ہوگاکہ تم کو بہت سے علم کی حاجت نہیں۔

چار ہاتیں تو ہم بیان کر پچے جو سالک پر واجب ہیں۔ پانچیں سے کہ سالک کو ایک منّی و مُرشد کی ضرورت ہے جو اس کی بری عاد تیں چیزانے اور ان کی جگہ اچھے افلاق پر اکسے کی کونشش کرے مرشد کی مثال کسان کی سے جو کمیت کو لولا تا ہے۔معر چزوں سے صاف کرے پانی رہتا ہے تاکہ محیق خوب بدھے پھولے اور مجلے۔ سالک کو بھی ایے بی بیرو مرشد کی ضورت ہے کو کلہ خدا تعالى نے تمام پنجبران مليم السلام كو اور افريس جناب رسول الله صلى الله عليه وسلم كو علوق كى رمنماكى اور اصلاح معاش و معادے کیے بھیجا تھا۔ چنانچہ انہوں نے اپن زندگی میں جیسی کوششیں کی ہیں ان کا ظاہرے کہ بدے بدے کافر مشرک بدمعاش بر چکن 'سقاک کابرن آپ کے نین تربیت ہے کیا ہے کیا ہو گئے۔ جب آپ نے رصلت فرائی تووی کام آپ کے ظفاء اور نامین نے کیا اور یمی سلسلہ تیامت تک جلا جائے گا۔ بسرمال سالک کواپے ہی پیری ماجت ہے جو تیقبروں کی خلافت و نیابت کے فراکش اداكراً رب- يرو مرشد كے ليے عالم مونا تو ضروري بي الكن مرحالم عربين كا البيت دس ركمتا بلكه اس كام ك قابل مون كى چند علامتیں ہیں جن کو ہم محملا میان کرتے ہیں تاکہ ہراوالیوس بیرو مرشد موسے کا دعوی نہ کرنے لگے۔اس سے ول میں جاه ومال ك محت نه بو- ايے صاحب بعيرت كا تھي بو- جس كى متابعت كا طريقة و رابط ارباب بعيرت كے دريع سے جناب رسول الله صلّی الله علیه وسلم تک مسلسل پنچا مو- مرطرح ی ریا منین ی مون چید کم کمانا محم سونام م بولنا ممازین بهت رد صنا- صدقه کثرت ے دینا' روزے بہت رکھنا' اخلاق حمیدہ اور ملکات فاصلہ اس میں رائع ہوگی ہوں۔ جیسے مبرو هکر' وکل ایقین' ممانیت سوادت' تناعت المانت بزل مال علم وامنع واناك صدق وقار حيا سكون وفيرو وفيرو- حمى علم كا مجوهم نوى صلى الله عليه وسلم ك محاج نہ ہو۔ تولا وعملا شریعت کا پابتہ ہو۔ بدعات سے نفرت اور سنت سے رخبت رکھتا ہو۔ یہ چندعلامتیں پیر طریقت کی جو ہم نے بيان كى بين اگر كسى ميں پائى جاتى بين تواس كى افتدا كرنا جا سيتے اور اسكى معبت كو منملد مغتند مات والعامات خداوندى سلمنا جاہیے ، تمرایا پر کم دستیاب موتا ہے کوں کہ اس زمانہ میں مرقمیان بے معنی پیدا موصحے ہیں جو لغوادر نضول مشاغل میں مرمدوں کو بتلا كرنا جائية بين اور بعض ب دين ب باك تيد شريعت سے آزاد يربن كر فاتن الله كو كمراه كرتے بير- اورجو واقعي سے مرشد ہیں وہ کوشہ نشین اور نگاہ ملق سے مستور ہیں جس مخص کو ایسا تھا مرشد جس کی مجمد علامتیں ہم نے اور میان کی ہیں خوش تشمتی ہے مل جائے اس کو اپنا پرینا ہے اور ظاہرو ہا طن سے اس کا اکرام و احترام کرے۔ احترام ظاہری سے کسی اس میں ہات میں جتت اور جھڑا نہ کرے اور اگر ممی کس مشک میں اس سے خطا مردد موٹی دیکھے واس پر افکارنہ کرے کول کہ خطاد نسیان سے کوئی بشرپاک نہیں اور یہ بھی ممکن ہے کہ اس کے اس اسکی کوئی تأویل مویاً وہ کوئی مخرر قوی رکھتا ہے جس سے یہ ناواقف ہے اسے بیرے سامنے عبادت کیلے اپنا میلے نہ بچھائے اس اگر مرد کوامات کا افال ہوا ہے وقمازے فارغ موکر فوراً اپنی جا، نماز یکھے منا لے عیر ے سامنے بہت نوا فل ند روسے وی الامكان اسكے احكام كى تقبل كرے اس كو مجمى عجدہ ند كرے كيوں كديد كفرے اور خلانب شريعت كوئى كام ندكر كريد الحادب اورجو يرطاف شريعت كام كرتاب يا اس كارداد اربوتاب ووزيري ب احرام بالمني يد ے کہ دل سے ہمی اس کی کئی بات کامكرند ہو ورند شان بغال پردا ہوجا ليگ- اور اگر مرد سے بدنس ہوسکتا تو چندے ویرک خدمت میں رہنا چھوڑدے یماں تک کداس کے دل سے شائبہ الکارمث جائے۔

مجمنی بات سالک کے لئے یہ ضوری ہے کہ اپنے نفس کی دارو گیر کیا کرے اور یہ اس دفت میسر ہو تا ہے جب کہ وہ ہم نشین

400

احياء العلوم جلدسوم

بدک محبت سے باللہ احزاز کرے آکہ شیاطین جن والی کا اس پر بھی ایل تد بیل اور اس کے افس کی شیطنت فرہ ہوجائے۔
ساتواں یہ کہ ہرمال میں تو محری پر دوشنی کو ترجے دے کر افتیار کرے کیوں کہ اس راستہ میں دل کو عبت دنیا ہے والی رکھنا
اصل اصول ہے 'اور دنیاوی سازوسامان کے ہوتے ہوئے محبت دنیا ہے رہائی شازونادر ہی کسی کو حاصل ہوتی ہے 'اس کا علاج
بحواسکے بکھ نہیں کہ مرے سے اسہابِ دنیوی ہی خیرواد کمہ دے آکہ دل محبّب بدنیا ہے بالکل قارغ ہوجائے یہ سات چیزی اس
برواجب ہیں جو راوح تی کا سالک و طالب ہے۔

تم آئے بوچھا ہے کہ تصوّف کیا چڑہے؟ توسنو! تعتوف ود چنوں کا نام ہے ایک خدا تعالی سے سم معالمہ رکھنا و مرے کلوں کے

ساتن نیکوکاری اور برداری کرنا-جس میں بدودوں باتیں ہیں وہ مواصوفی ہے۔

خدا تعالی کے ساتھ سچا معالمہ رکھنے کے یہ معنی ہیں کہ آئی ہر تھم کی خواہش اور اندّ قرن کو اسکے تھم پر قربان کردے اور گلوں نے نیکی کی کی میں کہ خود ان سب کے حسب خواہ ہنارہ جب تک کہ انگی کی کرشش نہ کرے بلکہ خود ان سب کے حسب خواہ ہنارے جب تک کہ انکی خواہش خلات شریعت نہ ہو کیوں کہ جو محض خلاف شریعت کرنا ہے یا شریعت سے راضی ہوتا ہے وہ ہر کر صوفی نہیں۔ اور اگر ۔ تی تقوف ہے تو جمونا ہے۔ تری تقوف ہے تو جمونا ہے۔

تم نے پوچھا ہے کہ بندگی کسے کہتے ہیں؟ توسنوں بندگی تین چڑکا نام ہداول احکام شریعت کا لحاظ رکھنا آیا امکان بندہ کی کوئی حرکت و سکون خلاف شرح نہ ہونے پائے۔ و سرے قضا وقدر قسمت خداوندی پر راضی ہونا کہ ہرچہ ساتی مار پیزت مین الطاف

است- تیسرے اپ افتیار و خواہش کو چموڑ کر خداتعالی کے افتیار و خواہش پر رضامند مونا۔

تم نے پوچھا ہے کہ تو گل کیا چزہے؟ تو سمجھو تو گل اسے کتے ہیں کہ بندے کو فد اتعالی کے وعدوں پروُ تو ق کامل اور بقین کی پدا ہوجائے لیے ہو جائے لیے ہیں کہ بندے جن ہے وہ ضرورتم کو ملے کی اگرچہ سارا جمال اس کے خلاف ہوجائے کہ جو چزتمہاری قسمت جن ہے وہ ضرورتم کو ملے گی اگرچہ سارا جمال تمہارے ساتھ مل کر کوشش خلاف ہوجائے 'اور جو چیز تمہارے ساتھ مل کر کوشش کے نہیں مل سکتی اگرچہ سارا جمال تمہارے ساتھ مل کر کوشش کرے۔

اسے کوئی یہ نہ مجوجائے کہ اسباب ظاہری محض بیکارہیں۔ وَمَا حَلَقُنَا السَّمُواَتِ وَالاَرْضِ وَمَا بِینَهُمَا بَاطِلاً ذَالِکَ ظُنُ الَّذِینَ کَفَرُ وَا ہم نے آسانوں اور ذمینوں کو اور ان ودنوں کی درمیان کی چڑوں کو عَبْث اور بیکار نہیں پیدا کیا یہ ان لوگوں کا مگان ہے جو حکمت خداوندی کے معربیں۔

بلکہ امام صاحب رحمتہ اللہ علیہ کابید معاہے کہ انسان دنیوی اور دین امور میں اسہابِ ظاہری پر کاربند تو رہے مگران کو کسی درجہ میں بھی مستقل مؤثر نہ سمجھ مثلاً خدا تعالی کا وعدہ۔

ِ إِنَّالَانْيِنَ الْمَنْيُواوَ عَمِلُوالصَّالِحَاتِ كَانَتُلَهُمُ جَنَّاتُ الْفِرُ دَوُسِ نُزُلاً

ب حك جولوك أيمان لا عاور العمال مالح كان كالخ قيامت كون جنات فردوس بيل

توبندہ کو اس دعدہ خداوندی پر پورا پورا اعتاد و و قوق کرے ایمان کو کامل اور اعمال کو صالح بنانے کی کوشش کرنی چاہئے یا عالم حق تعالی وعدہ فرما یا ہے:

وُٱلَّذِينَ جَاهَدُوافِينَالَنِهُدِينَّهُمُسُلِّنَا

جن لوگوں نے ہاری راہ میں کوشش کی ہے ہم ضوران گدہمائی کریں گے۔

تو بندہ کو اس وعدہ پر کامل بھین کرکے مجاہدہ اور سٹی کرنی جاہئے۔ یہ نہیں جاہیے کہ ہاتھ پر ہاتھ رکھ کر بیٹہ جائے اور جنت و ہرایت کی طبع خام دل میں نکا تا ہے۔ اس طرح دنیوی امور میں شریعت کا پابٹہ ہوکر سٹی و کو مشش کرنی چاہیے اور خدا تعالی کے اس

وعدہ پر کہ وہ کسی کی سعی کو رائیگاں نہیں فیرا تا کامل یقین ووثوق رکھنا چاہیے۔ اس مغیرون کومولانا رحمته الله عليه يے يوں اواكيا ہے۔ برتوکل زانواشر سند۔ چنانچہ صفات مرشتہ میں جناب رسول الله صلی الله علیه وسلم ی مدیث اور معرت ملی کرم الله وجد کا

تم نے بوجھا ہے کہ اخلاص کس کو کتے ہیں۔ توسنو! اخلاص بیہ ہے کہ تمارے سب کام خاص خدا تعالی کے واسلے ہوں ، جو کام بھی تم کرواس میں تہارا دل محلوق کی مدح و تالی طرف ذرائمی مائل نہ ہوادران کی ناپندیدگی سے تہارے دل میں مجھ پرمردگی پدانہ ہو 'سنوریا محلوق کو برا اور مؤرّ سمجھنے بدا ہواکرتی ہے اس کاعلاج یہ ہے کہ تم تمام عالم کوخدا تعالی کے باتھ معروم محور مثل جادات كے سمجو ،جس طرح این پھرتم كو آپ إراده وانتيارے كوئى آرام دس پناكتے اس طرح كوئى الوق اپنا اراده اختیارے تم کو کچھ نفع نہیں پنچا سکت جب تک تم خلوق کو قادرو مرید سکتے رموے مرض ریا ہے مبھی مجات نہیں یا سکتے۔ تسارے باقی سولات میں بعض تو ایسے ہیں جن کا جواب تم کو ہماری تسانف سے بخوبی مل جائے گا۔ اور بعض أيسے ہیں جن کا جواب لکھ دینا ناجائزے جس قدرتم کو معلوم ہوچکا ہے اس پر ممل کے جاؤ۔ اِنشام اللہ تعالی وہ ممی تم کو مکثوف ہوجائے گاجو تم اس وقت سیس جانے۔اس کے بعد اگر حمیس کوئی مشکل بیش اے توسوائے زیان ول کے جمع سے نہ ہو جما۔

ولَوِانَهُمُ صَبَرُ واحَتَى تَخُرُجُ الِيُهِمُ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمُ اور آگروہ تمارے باہر آئے تک مبرکرتے میں توان کے حق میں بمتر مو آ۔

حضرت خفرعليه السلام كي نعيمت قول كرو-

سرميه سرم معت بون روي فَلا تَسِالْنِ عَنُ شَنِّي حَتَّى أُحَدِثَ لَكَمِنُهُ ذِكُراً

تم جھے سے کوئی بات مت بوچھنا یہاں تک کہ میں بی تم سے اسکا ذکر شروع کروں۔

جلدی مت کو 'جب وقت آئ گاخود تم ہے کمددیں کے بلکہ دکھادیں گے۔ ساریکٹ آیاتی فکا تستعجلون مم قریب ترتم کو اپی نشانیاں دکھائیں کے قرتم ہم سے جلدی کی خواہش مت کرد۔

قبل اُزونت مت بوچمنا جب واصل موجاد عے خود دلم لو السك ليكن اس كا يقين كراوكم بدون راه ياكى كے وصول اور مشاہره

مَوْرُوا اَوُلَمْ يَسِيُرُ وَافِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُ وَا کیادہ زمین میں نہیں چلے کھرے آکہ وہ دیکھ لیتے۔

بیٹا! خدای قتم اگر راہروی کردنے تو عاتبات دیمو مے۔ ہرمنول میں جان تو او کشش کرد کیونکہ بدول ایس کوشش کے کامیاب نہیں ہو سکتے۔ حضرت ذوالتون معری رحمته الله علیہ نے اپنے ایک شاگردسے کیا اچھا فرمایا ہے۔

وَ الْأَفَالَا تَشْنَفِلْ بِتَرْهَاتِ الصَّوْفِيَةَ وَالْقَالَ إِنْ قَنَرُتَ عَلَى بَنَكِ الرُّوْرِ فَنَعَالَ

اگرتم اس راسته میں جان تک قرمان کردینے پر قدرت ہوتو آؤ ورنہ صوفیوں کی دِلخوش باتوں میں معروف نہ ہو۔ قصة مختفرتم کو آٹھ باتوں کی نصیعت کرتا ہوں ، چار ان میں سے کرنے کی ہیں اور چارنہ کرنے گا۔ تاکہ تممارا علم قیامت کے روز تممارے مقابلہ میں مری بن کرنہ کو ا ہوجائے ،جو ہاتیں کرنے کے قابل ہیں ان میں سے ایک سے کہ تا امکان کمی سے منا محرومباحث مت کرنا کونکہ اسکی منفعت سے اسکی معزر تیں اور گناہ زیادہ ہیں یا در کھوکہ مناظرہ تمام اخلاق ذمیر کا جیسے رہا کین صد ، تکبر عداوت اور تفا خرد وغیرو کا منبع ہے البتہ اگر سی نیت ہے اظہار حق کے لئے کسی ہے منتے میں مفتلو کرد تواس میں مجمع حرج نہیں محر می نیت کی ووعلامتیں ہیں۔ ایک بیاکہ تم ہر حال میں حق کے طالب رہو۔ جاہے تساری زبان سے ظاہر مویا تسارے مقابل کی زبان سے۔

www.ebooksland.blogspot.com دو سرى علامت يدك تعالى من عمو پند كو اگر اس امركايين موجائ كر ترجي كا كمدرب مو تن ب اور تهارا مقابل ك مجنّ كرياب و خردار فورا مختلو ترك كردد اور منا محموك پاس نه جاد ورند اس كا المجام يه موكاكم تم دون مي منافرت بيدا موجائ ك اور فائده بالكل مفتود عال بم حميس ايك اور منيد بات بتلات بن ديمومشكل باتون كاعلاء بي جمنا ايماى ب يسيم مريض كا طبیب سے دوا پوچمنا اور ان ہاتوں کا جواب دینا ایسا ہی ہے طبیب کا علاج کرتا اور جننے بے علم ہیں سب کے سب بھار ہیں ملاء طبيب بي محرعالم ناقص طبيب نهين موسكاً\_ طبیب کال اس بار پر باخد وال ب جس کے بیخ کی امید ہوتی ہے اور جمال کمیں وہ طبیعت کو مظوب اور مرض کو عالب پا تا ہے اس کے علاج میں اپنا وقت ضائع نہیں کرنا۔ اس طرح مرض جمل کی چارفتمیں ہیں جن میں سے تین علاج پذیر نہیں۔ اور ایک علاج پذر ہے۔ اول جو مخص از ملوحد تم سے سوال وا فتراض کر آ ہے اور حدد کو تم جانے ہو کیالاعلاج مرض ہے قرتم اس کوجس قدر غره اور داخع جواب دد کے ای قدر ای کاغصہ اور کیند برهتا جائے گا۔ سی نے کیا اچھا کہا ہے۔ کوجس قدر غره اور داخع جواب دد کے ای قدر ای کاغصہ اور کیند برهتا جائے گا۔ سی نے کیا اچھا کہا ہے۔ كُلُّ الْعَلَاوَةِ قَدْتُرُجِي إِزَالَتُهَا إِلاَّعَلَاُوَةُ مَنْ عَانَاكَ مِنْ حَسَدِ مرقتم کی دعنی کا زالہ ہوسکا ہے مرجوعداوت ازراوحدور شک ہوتی ہے اس کے ازالہ کے امید نہیں۔ ایے مخص کاعلاج یہ ہے کہ تم اسکواس کے مال پر چمو دواس کے علاج کی طرف مرکز وجہ نہ کو۔ فَاعُرِضُ عَمَّنُ تُولِثَى عَنْ ذِكْرِنَّا وَلَمْ يُرِدُ إِلَّا الْحَيِلُو ۚ اللَّهُ لِيكَ جس نے ہاری یا دے معمد چھرلیا اور اس کی مراد بجرد نوی زندگی کے بچھ نہیں تو تم بھی اس سے معمد پھیراد۔ عاسد كا برقول ونعل جو أزراو حمد بوتاب خوداس كي الحريق فرمن ب مديث يسب :-الْحَسَدُتَاكُلُ الْحَسَنَاتِ كَمَاتًاكُلُ النَّالِ الْحَطِبِ حدین رشک بھلائیوں کواس طَمِع کھاجا آہے جیسے آگے سومی کنزی کو۔ دو سرا وه جابل جس كاجهل بوجه

ماقت کے ہو آ ہے جو دد چار کتابیں پڑھ کر بچومکن دیگرے نیےت کادَم بحرفے لگتا ہے اور بوے بوے علاء پر جن کی تمام علی مشاغل میں گزر می اعتراض کرتا ہے اوروہ اتنا بھی نہیں سمعت کہ میری کیا حقیقت ہے اور جن علاء پر اعتراض کرتا موں وہ کیے ملند پایہ ہیں تو تم ایسے احتی کا بھی جواب مت دو ملکہ اس سے معے مجیرلو حضرت میسیٰ علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ میں نے مردہ کو تو زندہ کردیا محراحتی کی اصلاح نہ کرسکا۔ تیسرا وہ طالب حق ہے جو بغیرا ستفادہ بزرگان دین ك اقوال ك معنى بوچمتا ب اور باوجود اسك كه وه بليد اور فهم حقاكت سه اس كاذبهن قاصرب اين فصور فهم سے بحى لاعلم ب ایے کے سمجھانے کی طرف موجد نہ ہونا جاستے کول کہ جناب رسول الله علیہ وسلم نے فرمایا ہے :۔

نَحُنُ مَعَانَسِ مِالْاَنْسِياءِ أُمِرُ مُا أَنُ نَتَكَلَّمُ النَّاسَ عَلَى قَدُرِ عُقَوْلِهِمْ الْمَانَ مُعَلَ مم كرده انبياء كويه عم ديا كيا ب كدلوكول كولول كاندانه كرك الله عالم إلى مي

يه مريض بحى لاعلاج ب- چوتماوه طالب حق جونهايت ذكي ذهين اورسيج ول سه صراط متنقيم كاطالب ب "شهوت وسد عثب مال وجاہ سے اس کا دل پاک ہے تم سے کوئی سوال کرے تواس کا جواب دیا اور پوری طرح سمجما دیا مناسب بلکہ ضروری ہے اور ي ايك مرض جبل بجوعلاج پذير ب

دوسری بات جو کرنے کے تابل سے کہ تم دمظ کوئی سے بچا کراس وقت جب کہ تم خود پورے عال بن جاؤ۔ اس خطاب ے درتے رہو خدا تعالی کی طرف سے حضرت عیلی علیہ السلام کو ہوا تھا۔

يابن مَرْيَم عِظْنَفْسَكَ فَإِن الْعَظْتَ فَعِظِ النَّاسَ وَإِلَّافَاسُ تَجْعُى مِنِي اے ابن مریم تم این نفس کو نعیفت کو جب وہ نقیعت پذیر ہوجائے تولوگوں کو نقیبےت ورنہ جھے سے شرم کرو۔ 464

احياء العلوم فجلاسوم

اور اگر ایاانقاق برمائے کہ جہیں وعظ کمنا بی برے تو دوباتوں سے ضور بجنا۔ ایک بنگف مقفی و متع عبارات بولنے اور خوشما اشارات ول خوش كن اشعار و بيانات برعف عد يول كه خدا تعالى كلف كرف والول كويند نيس كرما اورجب رفة رفة تكلّف مدسے برم جار ماہے تو يہ ملامت ہوتی ہے خرائی باطن اور فقلت دل ك-وعظ اس كوكتے بيس كم اخرت كے مصائب كواور اس تنفیر کو جو خدا تعالی کی طاحت و خدمت می لوگول سے واقع ہوتی ہے یاد دلاؤ عمر کزشتہ کی فحرابی راہ اخرت کی دشوار مزاری نے ڈراو ہاکہ ایمان محفوظ رہے ملک الموت کے قبض روح سے محرو کیرے سوال قیامت اور اسے کے بولناک واقعات سے عامبہ و دننِ اعمال سے کل مراط پر گزرے دونے اور اس کی مصائب و تکایف سے ڈراڈ اور سامعین کے حوب سے ان کو مطلع کو اکد حار بوں اور براد شدہ عمر حرت کرے طافی افات کریں۔ یہ ہے اصلی وعظ۔ دیمو اگر کمی سے محری طرف سلاب ارباب اوروه يقين كراب كدكوني دم من زن وفرزند ال واسباب كاسب اس من بمد جائ كالوكياده اليه وقت من سوج رج كر مخفى متح عبارت بولے كايا ب كلف جس طرح مكن موكا جلائے كا بكاركے كے كم كروالو بماكو بماكو بماكو سلاب الكيا-بس ومظ ای طرح بے تکلف خود ڈر کر اور دو سرول کو ڈرانے کی فرض سے کمنا جاہیے۔ دوسری بات قابل احراز یہ ہے کہ ومظ کتے وتت اس کاخیال ندر کمناکد تهماری مجلس میں کتے چینے چاتے ہیں کتے دوئے اور اے داویلا مچاتے ہیں کتے ب خود موکر کراے ما زتے ہیں باکہ لوگ تمہاری تعریفیں کریں کہ فلاں مولوی صاحب نمایت دل گذا زوعظ کتے ہیں۔ یہ خوشار ففلت سے پیدا ہوتی ے اور غلب ہی وہ چزہ جو بندہ کو خدا تعالی سے دور پھینک وی ہے بلکہ تم کو وعظ کے وقت یہ خیال رکھنا چاہیے کہ لوگوں کو دنیا ے آخرت کی طرف معصیت سے طاحت کی طرف ففلت سے بیداری کی طرف فرور سے تقویٰ کی طرف باور وہ باتیں کردجس سے سننے والوں کو تقویٰ اور عبادت کی طرف رغبت پیدا ہو۔اس کو خوب خورسے دیکھو کہ حاضرین وسامعین میں کون کولسی باتیں شربیت اور رضائے حق تعالی کے خلاف میں اور کیا کیا اعمال واخلاق بدمیں جو ان میں کثیر الوجود میں۔ان ہاتوں کوخوب سجم کران ی املاح کرد اور ان سے نفرت دلاؤجن پر خوف غالب ہے ان کوسنت کی طرف بلاؤجن کے معاملات اُزفتم بیج و شراء وغیرہ خراب ہیں ان کو صحیح طریقے بتلاؤ۔ جو ندہب سے آزاد رہنا پند کرتے ہیں ان کو پابدی ندہب کی رغبت دلاؤ۔ اس طرح کہ سامعین تہاری مجلس وعظے مفات حیدہ کے معقد و گرویدہ ہو کراور اوساف ذمیرے طاہراً وباطنا منظروباک ہوکر عبادت طاعت میں راغب ہوكرمعميت ونافرانى ہے سے ہراسال المي اور جو وعظ ايانسي وہ كنے والے رجى وبال ب اورسننے والے يرجى - بلك ایماواعظ جو امور فرکوره بالا کا فحاظ جس رکھتا وہ ایک شیطان ہے جو لوگوں کو گراہ کر تاہے اور ان کا خون ناحق اپنی گرون پر لے کران کو بیشہ کے لئے مُردہ بنا باہے بلکہ اس کا فساد شیطان کے فساد سے بھی زیادہ ہے۔ مخلوق پر واجب ہے کہ ایسے واعظ سے کوسول دور بعاكين اورجس كوخدا تعالى قدرت وتوفق دے اس برواجب ب كدايے واعظ كوممبرے كاردے اس لئے كديد بحى امرالمعروف اور نی المنکرے جو ہرمسلمان پر بقدر استطاعت واجب ہے۔ تیری بات جس سے احراز ضوری ہے یہ ہے کہ امراء اور بادشاہوں سے جو نشہ دنیا میں مخور اور دین فغور ہیں۔ میل جول نہ رکھنا بلکہ ان کو دیکمنا بھی نہیں کیوں کہ اس میں بدی ہوئ آئیں میں اور اگر کسی ضرورت سے مجبور مو کر تم کو ان سے ملتای پڑے یا دوخود تم سے ملیل تو خردار ان کی مداحی و تنام سری سے اپنے آپ کودور رکھنا کیوں کہ جب فاس و کالم کی من کی جاتی ہے توند اتعالی کا ضعب نازل ہو تا ہے اور جس مخص نے ظالم سے لئے طول عمری دعای اس نے اس بات کو پیند کیا کہ خدا تعافی کی نافرمانی مرتوں تک ہوتی رہے۔ چوتھے بید کدان کا کوئی ہدیہ اور تحفد قبول ند کرنا اكرچة تم جانتے ہوكة انموں في طال كمالى سے تم كوديا ہے اس لئے كة ان كے مال كى طبع ركھنا فساددين كاسب ہے اس سے مرا بنت اور ان کے ساتھ مراعات و محت اور ان کے علم وفیق کے ساتھ موافقت تمارے ول میں پیدا ہوجائے گی اور بیرسب باتیں دین کو برباد کردینے والی ہیں۔ کم سے کم تم اس معزت سے تو فی بی نمیں سکتے کہ ان کے ساتھ میل جول رکھنے سے تمہارے

دل میں ان کی مجت موجائے گی اور محبت کا قلاضا یہ مو کا کہ تم ان کی عمود اور کی مختا کردے اور ایسی تمتا در حقیقت فتی و فجورے زیادہ اور عالم کے برماد ہونے کی تمنا ہے جس سے بدتر کوئی تمنا اور خواہ ف میں ہوستی۔ دیکمو خردار تم شیطان کے اس د موکے میں نہ آجانا کہ میاں امراء سے روپیے لے کر فقراء اور محاجوں کو دیدداور ان کو راحت پھچاؤود اس روپیے کو اگر خرج کرتے وقیق و فحور میں کرتے تم و معرف خریں دیے ہو۔ یہ شیطان کا بدا ہماری فریب ہے جس سے وہ تم کو اپنے جال میں پینسانا جا بتا ہے اس طریق ے اس نے بہت او کوں کو جاہ و مراہ کیا ہے۔ اس میں جھی آئیں ہیں وہ معطل احیاء العلوم میں لکھ دی می ہیں اس میں دیکہ او۔ یہ چار چیزں ہیں جن سے تم واحراد کونا موری ہے۔اب ہم وہ چارہا تیں بیان کرتے ہیں ہو کرنے کے قابل ہیں۔ پہلی ہات ہے کہ م خداتعالى كما تد ايامعالمه كوجيماكه تم الي فلام الي ما تدكرانا جائيد موقعي جس متم كالاين تم الي فلام يهد كرت بواوراس برخش بوت بوديه ال فالحال كم ما فركواورجس متم ك افعال م إلى قلام م بند حيس كرت دہ خدا تعالی کے حضور میں بھی مت کرو طالا تکہ یہ کملی بات ہے کہ غلام در حقیقت تمارا بدہ نہیں بلکہ تمارا زر فرید ہے اور تم واقعی خداتعالی کے بندہ ہو کیوں کہ وہ تمهارا خالق ہے اور تم اس کی محلوق ہو۔ تو خدا تعالی کے حقوق سے اور تمهارے قرائض غلام ے فرائض سے لا کول کو ژول کناه زیاده میں۔

دوسری بات بہ ہے کہ تم علوق کے ساتھ وہی معالمہ کروجوان سے اپنے حق میں پند کرتے ہو۔ مدیث شریف میں آیا ہے کہ آدى اس وقت كائل الايمان مو ما ہے جب كدوه تمام علوق كے ليے دى پند كرتے ہوائے ليے پند كرما ہے۔ تيرى بات يد كم علم كا مطالعه كياكوكه كون سے علم كال اس كا انتخاب اس طرح موسكا ب كه مثلاً اكر تم كويد بتلاوا جائے كه تمارى دندكى مي مرف ایک ہفتہ باتی ہے توالیے وقت میں تم کون سے علم کا مطالعہ کردمے فلا برہے کہ تم وہ علم فتخب کردمے جو مرتے وقت اور مرتے کے بعد تهاری فریاد رسی کرسکے تو ایساعلم ند صرف ونحو ہے ند طب و ریامنی وفیرہ ہے بلکہ وہ علم اپنے دل کے حالات کا جانا اور اپنی مغات کا پچاننا ہے۔ اور اس کوعلا کق دنیوی اور اخلاق ذمیم سے پاک کرنے اور خدا تعالی کی مجت اور اپنے اندر اخلاق حنه پیدا كرف اور عبادت من مشغول موقع كاعلم ب- سنوتوسى أكربادشاه وقت تم كواطلاع دے كه بم ايك بغية تهارے مكان يرتم ہے ملے آئیں کے قریقینا اس ہفتہ میں تم کو ہر کھڑی کی دھن رہے گی کہ مکان نمایت آرات وصاف رہے کوئی چڑے قرید نہ رکی رہے کرے عدہ اور ستھرے ہوں الغرض نمایت گئت ری سے تم اس بات کا اہتمام کدے کر کوئی امرخلاف مزاج سلطانی نہ موتے پائے بو اس کی ناخوشی کا سبب مو تو اس قرح تم کو اپنی فی روزہ زندگی بھی اس دھن میں بسر کرنی چاہیئے کہ مرتے کے بعد اللہ تعالی کے حضور میں کی وجدستم کو شرمندہ بونانہ پڑے۔

اب تم خودسوج سمجم لوكم يس في تم سے شروع سے آخر تك كيا كما۔ ماشاء الله سمجمد داراور ماقل مواور ماقل كے لئے ايك

اشاره كانى جدر سول الشرملى الدمليه وسلم فراتين المساده كان الله الدين والله المائية والمسادية والمسادية والمسادة المسادة والمائية والمسادة حق تعالی اعمال کوبدوں اخلاص میت کے اور صورتوں کوبدوں درستی کے معقور تمیں فرما آ۔

اكرتم احوال قلب جانا چاہے ہو تو ہمارى كتاب احياء العلوم كورد موسيد علم سب مسلمانوں پر فرض عين ہے اور باقى علوم فرض کفاید- مران باتی میں بھی اتناعلم فرض میں ہے جس کے جانے سے احکام خداوندی کی مجے المیل ہو سے۔

چوتنی بات كرتے كى يہ ہے كہ اسى ميال كے لئے ايك سال كاسامان كرو ميے كه رسول الله صلى الله عليه وسلم الى ازواج ملمرات کے لئے کیا کرتے تھے۔ ان میں بھی حضرت عائشہ رمنی اللہ تعالی عنباکوچ تکہ قوت یقین کامل ماصل متی اس لئے ان کے لئے ندایک دن کا سامان متا فرماتے ندایک سال کا۔

یمال تک که ہم تمهاری حسب خواہش لکھ بچے۔ چاہیتے که تم اس پر عمل کرواور جھے بھی دعا میں یا در کھو۔

اجیاہ اسوم مجلا ہوں ہے۔ ہی یہ درخواست کی ہے کہ کوئی دعاتم کو ہٹلاؤں۔ تو بیٹا احادیثِ معجد بیں ہرتنم کی دعائیں کثرت سے موجود ہیں اور اہل بیت رضی اللہ تعالی منہم کے طریق میں ہمی بہت می دعائیں ہیں ، ہیں اور اہل بیت رضی اللہ تعالی منہم کے طریق میں ہمی بہت می دعا میں ہمی ہتلا تا ہوں ایس کو خاص کرنما ذکے بعد پڑھ لیا کو۔ ، میں دعا میں ہمی ہتلا تا ہوں ایس کو خاص کرنما ذکے بعد پڑھ لیا کو۔ ،

الله إنى أَسُالُكُ مِنَ النِّعُمَةِ مَمَامَهَا وَمِنَ الْعِصْمَةِ دَوَامَهَا وَمِنَ الرَّحِمَةِ شُمُولَهَا وَمِنَ الْعُلَمِ الْعُلَمِ الْعُمَو الْمُحَمِنَ الْحُمَلِ الْمُعَلَمُ وَمِنَ الْعُمْ الْعُمَلِ الْمُحَمِّلُ الْمُعَلَمُ وَمِنَ الْعُمَلِ الْمُحَمِّلُ الْمُحَمَّلُ اللَّهُ الْمُحَمِّلُ الْمُحَمِّلُ الْمُحَمِّلُ الْمُحَمِّلُ اللَّهُ الْمُحَمِّلُ اللَّهُ الْمُحَمِّلُ اللَّهُ الْمُحَمِّلُ السَّعَادَةِ وَمَالُنَا وَاحْبُبُ سِجُالُ عَنْوِى عَلَى ذُنُونِنَا وَمِنَ عَلَيْ اللَّهُ الْمُحَمِّلُ اللَّهُ الْمُحَمِّلُ اللَّهُ وَمَالُنَا وَاحْبُبُ سِجُالُ عَنْوى عَلَى ذُنُونِنَا وَمِنَ عَلَيْنَا وَمَالَنَا وَاحْبُبُ سِجُالُ عَنْوى عَلَى ذُنُونِنَا وَمِنَ عَلَيْنَا وَمِنَ عَلَيْنَا وَمِنَ عَلَيْنَا وَمَالَنَا وَاحْبُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَالِكُ وَالْمُحَمِّلُ اللَّهُ وَمَالِكُ وَمَالُنَا وَاحْبُ اللَّهُ وَالْمُحَمِّلُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَالُولُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَالْمُولُ وَالْمُعَلِّلُ الْمُعَالِقُ اللَّهُ مِنْ وَالْمُحَمِّلُ الْمُعَلِّمُ وَمَالُولُ اللَّهُ وَالْمُعَلِّلُ الْمُعَلِّمُ وَمَالِكُولُ وَالْمُحَمِّلُ الْمُولِ وَالْمُعَلِّلُ الْمُعَلِّمُ وَالْمُولِ وَالْمُولُ وَالْمُولِ وَالْمُعَلِيلُ الْمُعَلِّلُ الْمُعَلِّلُ وَالْمُعَلِيلُ الْمُحَمِّلُ اللَّهُ وَالْمُعَلِيلُ الْمُعَلِيلُ وَالْمُعَلِيلُ الْمُعَلِيلُ وَالْمُعَلِيلُ وَالْمُعَلِيلُ وَالْمُعَلِيلُ الْمُعَلِيلُ اللَّهُ وَالْمُعَلِيلُ وَالْمُعَلِيلُ وَالْمُعَلِيلُ وَالْمُعَلِيلُ وَالْمُعِلِيلُ وَالْمُعَلِيلُ وَالْمُعَلِيلُ وَالْمُعَلِيلُولُ وَالْمُعَلِّيلُ وَالْمُعَلِيلُ وَالْمُعَلِيلُ وَالْمُعِلِيلُ وَالْمُعِلِيلُ وَالْمُعِلِيلُ وَالْمُعِلِيلُ وَالْمُعِلِيلُ وَالْمُعِلِيلُ وَالْمُعَلِيلُ وَالْمُعِلِيلُ وَالْمُعِلِيلُ وَالْمُعِلِيلُ وَالْمُعَلِيلُ وَالْمُعِلِيلُ وَالْمُعِلِيلُ وَالْمُعَلِيلُ وَالْمُعِلِيلُولُ وَالْمُعِلِيلُ الْمُعَلِيلُ وَالْمُعِلِيلُ الْمُعَلِيلُ وَالْمُعِلِيلُ وَالْمُعِلِيلُ الْمُعَلِيلُ الْمُعَلِيلُ الْمُعَلِيلُ الْمُعْلِيلُ اللْمُعَلِيلُ الْمُعَلِيلُ الْمُعِلِيلُ الْمُعَلِيلُ الْمُعَلِيلُ الْمُعَلِيلُ الْمُعَلِيلُ الْم

بختم شر